
İNİSİYASYONUN
METODOLOJİSİ

 VE
MASONLUK

1



İKİNCİ BASKIYA ÖNSÖZ

“İnisiyasyonun  Metodolojisi”ni  kaleme  almaya  başladığımda  24  yaşında  çiçeği
burnunda bir Üstat Masondum; tamamlamam iki seneyi aşkın bir zaman aldı. İlk göz
ağrım olan bu kitabın duygu dünyamda özel bir yeri vardır: Her satırı, Masonluktaki
ilk yıllarımın o çocuksu heyecanı ve kişisel anılarıyla doludur. 

Kitap yayınlandığında,  bu kadar büyük bir ilgi göreceği aklımın ucuna gelmemişti
elbette. Adedini hatırlamıyorum ama çok sayıda basıldı ve kısa sayılacak bir sürede
tükendi. Bir süre sonra, kitabın ikinci baskısının yapılmasına dair talepler gelmeye
başladı. Bunu bir türlü yapamadım. Zira her teşebbüsüme kitabı okumakla başlıyor
ve  üslubumu  çocukça  buluyordum.  Galiba,  kitabı  o  haliyle  yeniden  yayınlamaya
cesaret  edemeyecek  kadar  “büyümüştüm”.  Diğer  yandan,  bende  sayısız  hatıralar
çağrıştıran  metni  değiştirmeye  de  kıyamıyordum.  Öyle  olunca,  kitabı  yeniden
yayınlama konusunu kapattım ve bu çalışmamı kişisel tarihimin sahifelerine emanet
ettim.

Bu  kararımın  üzerinden  neredeyse  on  yıl  geçti.  Gitgide  o  “büyümüşlük”  hissimi
kaybediyorum. Gerçeği söylemek gerekirse –ki gerekir- üstlendiğim idari görevlerin
zedelediği  Masonik  safiyetimi  yeniden  kazanmakta  olduğumu  hissediyorum.
Zannederim buna bağlı  olarak –üslubunu halâ çocukça bulsam da-  “İnisiyasyonun
Metodolojisi”ni Kardeşlerimle yeniden paylaşmaktan mutluluk duyuyorum.

Sunduğum  metin  kitabın  orijinal  hali.  Sadece  teşekkür  kısmına  burada  bir  ilave
yapmaya  mecburum.  İdari  görevlerimin  girdabında  sürüklenirken,  benden
yakınlıklarını  esirgemeyen  Çırak,  Kalfa  ya  da  kısa  zaman  önce  Üstat  olmuş
Kardeşlerime  müteşekkirim.  İsimlerini  tek  tek  zikretmeyeceğim;  onlar  kendilerini
bilirler.  Her  birinin  gözünde,  “İnisiyasyonun  Metodolojisi”ni  kalem  aldığım
yıllarımın  coşku  ve  heyecanını  gördüm.  Masonik  çocukluğumun  safiyetine
dönüşümde –muhtemelen farkında olmadıkları ve şu anda önemini bilemeyecekleri-
hakları vardır.  Sağolsunlar, varolsunlar.

2



İNİSİYASYONUN METODOLOJİSİ
VE MASONLUK 

Gökte ve yerde, Horatio, sizin felsefenizde hayal edildiğinden daha fazla şeyler var

                  
     Shakespeare, Hamlet

3



Babama, herşey için…

4



İÇİNDEKİLER

TEŞEKKÜRNAME

ÖNSÖZ

GİRİŞ: MERHABA AYDINLIK

KISIM I: BİLİMSEL BİLGİNİN SERÜVENİ         

1. Bilginin Peşindeki İnsan
2. Bilimsel Bilginin Gelişmesi ve Zaferi
3. Bilimsel Bilginin Kaynakları: Rasyonalizm ve Ampirizm
4. Bilimin Sınırları ve İnisiyasyon

KISIM II: BİTMEYEN ARAYIŞ

1. Neden Buradayız?
2. İnisiyatik Düşüncenin Doğuşu
3. Semboller ve Sembolizma
4. Ezoterizm ve İnisiyasyon Üzerine
5. Yeniden İnisiyasyon Üzerine: İnisiyatik Ölüm

KISIM III: İNİSİYATİK PERSPEKTİFTEN HÜR MASONLUK

1. Fizikötesi ve Masonluk
1.1. Masonluk ve Tanrı
1.2. İnisiyasyon ve Vahiy
1.3. Ölüm, Ruhun Ölümsüzlüğü ve Masonluk

2. Yaşayan Dünya ve Masonluk
2.1. Masonluk, Fert ve Toplum
2.2  Masonluk ve Etik
2.3  Masonluk ve Sır

3. Masonik Kimlik 
3.1. Eşsiz Bir Denge Sanatı
3.2. Masonluğun Eğitim Yöntemi
3.3. Masonlukta İntizam             

SONSÖZ: YİRMİBİRİNCİ ASRIN GİRDABINDA HÜR MASONLUK

5



Bu kitap, gözlerimin hakikatin nuruna açılmasından bu yana geçen zaman içindeki
bilgi birikimimin bir ürünü.

Ve  aynı  zamanda,  kendimize  göre  kurmuş  olduğumuz  şu  dünyamızdaki
duygularımın, heyecanlarımın bir yansıması.

Öyle ya, masonluk, bizim dünyamız, kendi dünyamız… İçine bizden başka kimsenin
giremediği;  bilgilerimizi,  duygularımızı,  heyecanlarımızı  hattâ  hatalarımızı
paylaştığımız bir dünya bu.

Hem de öyle bir dünya ki, içine kâinatı alacak kadar geniş, sevgi dolu, sımsıcak.

Ve öylesine güzel ki…

İşte  bu  kitabı,  bütün  bu  güzelliklerin  girdabında  başı  dönmüş  bir  kardeşinizin,
yaşadığı heyecanları o güzel insanlarla paylaşma arzusu olarak görün lütfen.

O zaman hata ve eksiklerini bağışlayabilirsiniz belki de… 

6



TEŞEKKÜRNAME

Bu kitabın ortaya çıkmasına doğrudan yahut dolaylı katkısı olan o kadar çok insan
var  ki!  Hepsinin  isimlerini  tek  tek  sayarak âcizane  şükranlarımı  sunmak isterdim
burada; ama kitabın kendisinden daha çok tutardı bu sayfalar. Onun için bu listeyi,
çalışmamla  doğrudan  alâkalı  dostlarımla  sınırlı  tutmak  zorundayım.  Bundaki  tek
tesellim  ise,  ismini  sayamadığım  kardeşlerimin,  onlara  duyduğum  şükranı
gözlerimden okuyabileceklerinden emin olmam.

Haluk  Sanver  ile  başlamak  istiyorum  teşekküre.  Üstelik  bunu,  babam  olmasını
tamamen bir kenara bırakıp sadece bir biraderim olarak yapmak istiyorum. Gerçekten
de Haluk birader, kitabı yazmaya çalıştığım bütün müddet boyunca temel desteğim
oldu.  Kitabı  baştan  sona  okudu.  Öne sürdüğüm her  türlü  fikri  kendisiyle  rahatça
tartışabildim.  Tabii  bu  tartışabilme  imtiyaz  ve  rahatlığı  kitap  öncesi  dönemde  de
geçerli  oldu  hep.  Zaten  bu  kitap  da  o  sayede  ortaya  çıktı.  Bütün bunlara  teknik
konulardaki  desteğini  de ilave  edince,  bu çalışma üzerindeki  hakkı  ödenmez hale
geliyor.  Ne yazık ki gönül dolusu bir  sevgi ve şükran sunabilmekten başka birşey
gelmiyor elimden.

Ve tabii Tanju Koray. Bilmem ki kendisine ne diyeyim, nasıl teşekkür edeyim ona.
Gözlerim hakikatin nuruna açılalı  beri,  ne zaman başım sıkışsa, ne zaman desteğe
ihtiyacım  olsa  daima  yanımda  oldu.  Dertlerimi,  mutluluklarımı  velhasıl  her  türlü
duygumu hiç  gem vurmaksızın  onun  o  derya  gönlüne  dökebildim.  Onu tanımak,
ikinci bir tekris oldu bana. Bu kitabın ortaya çıkması için de aynı fedakâr haliyle
çırpındı durdu. Sana minnettarım Tanju Ağabey’ciğim.

İlker Kurtlutepe kardeşime özel bir teşekkür borçluyum. Kendisi sürekli sorgulayan
zekâsı ve Türkçe’ye olan hakimiyetiyle  her  an başvurabileceğim bir  kaynak oldu.
Kitabı  yayınlanmadan  etraflıca  okudu.  Sürekli  tartışma  ve  sohbetlerimizde
erişebildiğimiz  ruh birliği  heyecan vericiydi.  Varol  İlker’ciğim,  kitaba olan bütün
katkıların ve bunca senedir üzerimdeki emeklerin için.

Sevgili Uğur Tuzlacı kardeşim bu çalışmayı yayınlanmadan okuyan birkaç kişiden
bir  tanesi oldu.  Hem de ne okuma! İlk iki  kısmı virgülüne kadar didik didik etti.
Onun yorumları sayesinde bir takım temel fikirleri yerli yerine oturtabildim. Fakat
ona teşekkürüm sadece bu sebepten değil.  Sohbetlerimiz,  paylaştıklarımız velhasıl
bana bütün kattıkları için.

Sevgili  Gülçin  Yücel,  benim  biricik  Gülçin  Hanım’ım.  Bir  anne  şefkatiyle  neye
ihtiyacım olsa imdadıma yetişti. Elindeki her türlü kaynağı, o güler yüzü, emsalsiz
zerafetiyle kullanımıma sundu. Üstelik en son tashihleri de kendisi yaptı. Çalışmamın
bir  nevi  editörü  oldu.  İnsanlar  kütüphaneye  birşeyler  öğrenmeye  giderler.  Ben
Türkiye  Büyük  Locası  kütüphanesinde  en  büyük  derslerimi  kitaplardan  değil
kendisinden aldım. 

Metodoloji  kavramıyla  ilk  defa  Boğaziçi  Üniversitesi’nde  aldığım  “İktisat
Metodolojisi” dersinde karşılaştım. Kıymetli hocam Prof. Dr. Ayşe Buğra olmasaydı
bu konuya ilgi duymam mümkün olmazdı. Bu çalışmanın onun beğeneceği ve beni

7



kendi talebeliği sıfatına kabul edeceği bir seviyede olmadığını biliyorum ama yine de
kendisine duyduğum şükran ve saygıyı buradan teyid etmek istedim.

Bir  güzel  dost,  bir  müstesna  insan,  sevgili  Ahmet  Özbilen,  teknik  zorlukları
aşabilmekten ümidimi kesmek üzere olduğum bir anda imdadıma yetişti. Kitaba dair
her türlü sıkıntıyı üstlendi. Bu kitap yayınlanabildiyse, onun hakkı ödenmez emekleri
sayesinde  oldu.  Teşekkür  ederim  Ahmet’ciğim,  sadece  yardımların  için  değil,  o
sevgiyle  bakan  gözlerinde,  heyecanımı  bütün  içtenliğinle  paylaştığını  okumama
müsaade ettiğin için.   

Sonda zikredilen ama başta gelen şükranlarım ise sevgili anneciğime ve Selim’e. Bu
çalışmada  dile  getirmeye  çalıştığım  değerlerin  canlı  birer  örneği  oldukları  için.
Üstelik sağladıkları huzur ve sevgi dolu ortam olmasaydı, bu çalışmayı tamamlamam
mümkün olamazdı. Aslında bu çalışmanın gerçek sahipleri onlar.

Elbette ki kitaptaki fikirlerin ve olması muhtemel hataların bütün mesuliyeti sadece
bana aittir.

 

8



ÖNSÖZ

Elinizde tuttuğunuz bu çalışma, günün birinde karşılaşmış olduğum bir soruya, daha
doğrusu sorular zincirine bir cevap arayışı olarak ortaya çıktı:

“ Neden hür masonluk artık geçtiğimiz asırlardaki gibi, sanatkârlar ve bilim adamları
için  bir  cazibe  merkezi  değil?  Neden  ulaştıkları  bilgi  seviyesiyle  toplumu  ileri
götürme vazifesine talip olmuş insanlar eskisinden daha az aramızdalar? Neden bir
Mozart,  bir  Voltaire,  bir  Benjamin  Franklin  masondu  da  meselâ  bir  Stephen
Hawking, kardeşimiz değil? Acaba hür masonluk, uyguladığı metodlarla ve çalışma
usulleriyle artık bilimselliğini kaybetmiş, çağın gerisine düşmüş, kısacası aşılmış bir
kurum mudur?”

Esasen, “yirmi birinci asra girmekte olduğumuz şu günlerde…” ifadeleriyle başlayan
ve masonluğun âtıl olduğundan, pasif olduğundan, usullerinin eskidiğinden bahseden
konuşmalardaki  artış,  gerçekten  de  yirmi  birinci.  asra  girmekte  olduğumuz  şu
günlerde, masonluğun temel ilkelerinin ve varlık sebebinin açıkça bir kere daha ifade
edilmesi,  hür  masonluğun  ne  olduğunun  gayet  net  ve  zihinlerde  hiçbir  istifham
bırakmayacak şekilde bir kere daha ortaya konulması gerektiğini düşündürdü bana. 

İşte bu kitap bu yönde gayet mütevazı bir  çalışma olarak ortaya çıktı.  Adını önce
“Hür  Masonluğun  Metodolojisi”  koydum.  Metodoloji  kelimesini  özellikle  seçtim;
felsefe tabirini kullanmaktan ise dikkatle kaçındım zira “Hür Masonluğun Felsefesi”
gibi  bir  ifadenin  masonluğa  dogmatik  bir  elbise  giydireceğini  düşündüm.  Bunun,
insanlığın  varolalı  beri  edindiği  bütün bilgiyi  asırdan asıra,  nesilden  nesile  ve  en
önemlisi  de  gönülden  gönüle  bir  sevgi  köprüsü  üzerinde  nakleden  bu  eşsiz
müesseseyi kısıtlayacağına karar verdim. Zaten masonluğun bir felsefesi olduğuna da
inanmıyorum; benim anladığım masonluk, insanın hücrelerine kadar nüfuz eden bir
hayat tarzıdır.

İşte,  “metodoloji”  kelimesi  belki  de  bu  yüzden  sıcak  geldi  bana.  Yol,  yöntem
manasına gelen bu ifadenin, her türlü dogmayı ve kalıplaşmış düşünceyi kendisinden
uzak tuttuğunu  düşündüm.  Öyle  ya,  ne  “öğretim”deki  nakilcilik,  ne  de  bir  takım
mutlak  doğrular  var  bu  kelimede;  sadece  düşünmeyi  teşvik,  başkaları  tarafından
bulunmuş, açıklanmış kavramları reddetme imkânı, tek başına kendisini aşma çabası,
kısacası zihinsel hürriyet, içinde barınıyor.

Fakat  bir  süre  sonra  bütün  bu  incelemenin  hür  masonluğun  inisiyatik  karakteri
etrafında dönüp dolaştığını, ve aslında hür masonluğa dair yapılacak metodolojik bir
çalışmanın,  inisiyatik  metodolojinin  belirli  bir  müessese  tarafından  nasıl  tatbik
edildiğini incelemekten başka birşey olmadığını farkettim. Bunun üzerine çalışmanın
adını “İnisiyasyonun Metodolojisi ve Masonluk” olarak değiştirdim. Netice itibarı ile,
masonluğun  gayeleri  ve  bu  gayelere  varabilmek  için  kullandığı  usuller  yani
yöntemler  bu kitabın  temelini  teşkil  edecek.  Kısacası gayet  mütevazı  bir  masonik
yöntembilim  (metodoloji)  kitabı  olma  gayesini  taşıyor  bu  elinizde  tuttuğunuz
çalışma.

9



Belirli  bir  gaye peşinde koşan her  oluşumun,  gayesine varabilmek için  belirli  bir
yöntem takip etmesi tabiidir.  Nasıl ki masonluğun bir hedefi ve buna ulaşmak için
tatbik ettiği usuller varsa, bilimin, sanatın, yahut felsefenin de hedefleri ve bunlara
ulaşma yöntemleri  vardır.  Ve bunların  ne  olduğunu ortaya  koyup mukayeseli  bir
biçimde incelemeden, masonluğun “bilimsellliği” yahut “çağdaşlığı”ndan bahsetmek,
en hafif tabiri ile sathilik olur.

Böyle bir çabanın ürünü olarak ortaya çıkan bu kitap, bir giriş ve sonsöz dışında üç
ana  kısımdan  oluşuyor.  İlk  kısım  bilim  felsefesine  ayrılmış  durumda;  bilginin,
bilimsel bilginin ve bilimin yöntemlerinin ne olduğu hakkındaki çeşitli bakış açıları
derlenip,  bunların metodolojik sıkıntılarından bahsediliyor  burada.  İkinci  kısım ise
tamamen inisiyatik, yani tekris esasına dayanan bilgiye ve tabii bunun günümüzdeki
en büyük temsilcisi olan masonluğa ayrıldı. İnisiyasyonun varoluş sebebi, hedefleri
ve bunlara ulaşmak için kullandığı usuller hep bu kısımda inceleniyor.  En nihayet
üçüncü ve son kısım masonluğun bir takım kaide ve değerlerini inisiyatik metodun
ışığı altında inceliyor. 

Gayem masonluğun “bilimselliğini” yahut “çağdaşlığını” ispata çalışmak mı? Asla,
zira hür masonluğun hedefleri ve yöntemleri zaten zamanın üzerinde. Ve Krali Sanat,
barındırdığı  değerler  ve  sahip  olduğu  bilgi  iletim  yöntemleriyle,  insanın  temel
sorularını  cevaplandırabilmesi  bakımından  benzeri  iddialara  sahip  disiplinlerin
hepsinin fersah fersah üzerinde.

Bu dün böyleydi, bugün hâlâ böyle, yarın da böyle olacak.

Dilerim hep böyle kalacak.

30 Ekim 1996, Balmumcu

10



GİRİŞ: “MERHABA AYDINLIK”1

Yeni İnisiyelere

Bugün üzerinizde toplanan bu mütebessim, bu sevgi dolu bakışlar, sizleri aramızda
görmekten  duyduğumuz  mutluluğun  bir  tezahürü  aslında.  Ben  de  bu  mutluluğu
kardeşlerimle paylaşıyor ve size şöyle yürekten, coşku dolu bir hoşgeldiniz diyorum.

Hoşgeldiniz;  yürekleri  sevgi  ile  çarpan sımsıcak insanlarla  dolu bir  sevgi  ocağına
hoşgeldiniz; taassubun her türlüsü ile mücadeleye azmetmiş bir aydınlanma yuvasına
hoşgeldiniz.

Sizler bugün, dernekler kanununa göre kurulmuş herhangi bir kulübe üye olmadınız.
Bugün  mensubu  olma  hakkını  kazandığınız  bu  cemiyet,  kökü  asırlar  öncesine
dayanan,  insanın düşünmeye başladığı  zamandan bu yana edindiği  bütün bilgeliği
günümüze getiren ve temelinde bugün yaşadığınız,  hepimizin  de vaktiyle  yaşamış
olduğu  tekris  töreni  yatan  bir  kardeşlik  birliğidir.  Haricî  âlemin  usulleri  ile
aktarılamayacak bir takım sırlar ve değerler, tekris vasıtası ile bu mukaddes çatının
altında gönülden gönüle, nesilden nesile akar durur asırlardan beri.

Bu söylediklerimin manasını daha iyi ortaya koyabilmek için tarihte kısa ve çabuk bir
seyahate çıkmayı arzu ediyorum eğer müsaade ederseniz.

İlk  çağlarda  bilim  ve  sanat,  dışarıya  kapalı  bir  takım  grupların  bir  imtiyazı
halindeydi. Bilgi, dinî bir telkinmişcesine binbir tedbir içerisinde, sanki sır devreder
gibi öğretilirdi. Bilhassa mesleki konulardaki bilgiler birer meslek sırrı olarak görülür
ve yalnızca mesleğe kabul edilmeye lâyık görülenlere öğretilirdi. Kısacası, ilk çağın
topluluklarında bilginler her türlü bilgiyi bir takım sırlar ve misterler halinde, çeşitli
sembol  ve  işaretlerden  faydalanarak,  gelecek  nesillere  aktarırlardı.  Mısır’da,
Mezopotamya ve Anadolu’da, Çin’de, eski Yunan’da bu hep böyleydi.

Tabii “bilim adamı” diye tanımladığım bu kişiler, bugün anladığımız manada bilim
adamı değillerdi her zaman. Sır şeklinde naklettikleri bilgi de daima akılcı (rasyonel)
yani  bugünkü  manada  bilimsel  bilgi  olmayabilirdi.  Fakat  kabul  etmek  gerekir  ki
belirli bir bilgelik, belirli bir irfan yani akıl değil ama sezgiden kaynaklanan bilgi,
dünyanın çeşitli  devirleri  ve çeşitli uygarlıklarında,  nesillerden nesillere,  asırlardan
asırlara,  gönüllerden  gönüllere,  semboller  vasıtası  ile,  bir  sır  gibi  gizlice,  sadece
onların lisanını bilenlerin anlayabileceği bir biçimde aktarıldı durdu.

İşte  kâh  akıldan  kâh  da  gönülden  kaynaklanan  ve  bir  takım  biçimlerin  içine
yerleştirilen bu bilgileri okuma çabasına  ezoterizm, bunları okumayı bilen insanlara
ise inisiye denir.2

1 Yeni tekris edilen kardeþlere hitaben yapýlan konuþma. Ýdeal Muhterem Locasý, 27.03.1995
2 Yabancý kaynaklý ifadelerle tanýmladýðým bu kavramlarýn Türkçe karþýlýklarýna ileride 
deðineceðim.

11



Eğer mesleğimize yani masonluğa dönecek olursak, onuncu asırdan itibaren, Gotik
mimarinin  hâkim olduğu devirlerde,  o devirlerin  mimarları  olan taşçı-duvarcıların
mason localarında toplandıklarını görüyoruz.  Mabedlerin inşaatında çalışan ve dinî
bir  hüviyete  sahip olan bu işçiler,  çırak,  kalfa  ve usta diye üç sınıfa  ayrılırlar  ve
meslekten olmayanların aralarına sızmalarına mani olabilmek için de meslek sırlarını
gizli tutarlardı. Masonlar toprak kölesi (serf) değillerdi; bir yerden bir yere seyahat
etme hürriyetine sahiplerdi. Onun için de kendilerine hür (franc) masonlar denirdi.

Hür  masonlar  ne  sıradan  mimarlar,  ne  de  sıradan  insanlardı.  Onlar,  piramit
inşaatçılarının  ve  inisiye  Yunan  âlimlerinin  kaybolmuş  sırlarını  yeniden  bulan,
simyacıların laboratuarlarının sırları içinde keşfedip kulaktan kulağa, ustadan çırağa
yaydıkları  öğretilere  diğer  eski  geleneklerin  öğretilerini  de  katarak  bunları,  ender
görülen bir  yüreklilik ve şaşkınlık verici  başarı ile,  gelecek asırlar  ve nesiller  için
taşın içine yerleştiren büyük insanlardı.

Kilisenin en güçlü zamanında onun tarafından desteklenip korunan Ortaçağ’ın inşaat
ustaları,  bu  inançlı  inisiyeler,  emsali  görülmemiş  bir  tutku  ve  şevkle,  ilimleri  ve
sanatları  üzerindeki  asla  aşılamayacak  ustalıkları  ile  Batı’nın  topraklarını
zenginleştirdiler.  Kuleler  ve külahlardan  oluşan  cansız  maddeyi,  yüce  ve  heyecan
dolu bir sevgiye dönüştüren, gökyüzüne muazzam bir dua, daha doğrusu inisiyatik
değerlerle aydınlanmış insanlığın bir  aşk ve minnet şarkısı gibi yükselen, belki de
dünyanın  en büyüleyici  ormanlarından birini  kurdular;  ve Batı  topraklarına  taştan
yazılarla  yazılmış  bu  mimari  nutkun  kalbine  de  bilgeliği,  kuvveti,  güzelliği
yerleştirdiler.

Tabii  her  güzelliğin,  her  heyecanın  bir  sonu  var:  gel  zaman  git  zaman,  katedral
inşaatçılığının  parlak  devirleri  geçti;  mason localarının  sayıları  azalmaya,  mesleki
işlevleri  sona ermeye başladı.  Ne var ki bu sona eriş aynı zamanda çok büyük ve
belki de öncekinden daha bile heyecan verici bir başlangıca vesile oldu: on altıncı
asrın sonu ve on yedinci asrın başından itibaren Aydınlanma Çağı’nın akılcı dünya
görüşü  ile  yoğrulmuş  devrin  aydınları,  meslekten  olmamalarına  rağmen  mason
localarına girmeye başladılar. Buraların din ve devletin baskısından arınmış imtiyazlı
hürriyet  ortamı  onlara  geniş  bir  fikrî  çalışma  hürriyeti  veriyordu.  Bu,  meslekten
masonların da hoşuna gidiyordu zira locaları bu sayede yeniden canlanabilirdi. İşte
bu meslekten olmadan localara alınan aydınlara  kabul edilmiş masonlar dendi.

Bu  birliktelik  eşsiz  bir  ahengi  de  beraberinde  getirdi:  hür  masonların  mistik
değerlerinden  kaynaklanan  insan  sevgisiyle  kabul  edilmiş  masonların  getirdiği
akılcılık. Bir tarafta Aydınlanma Çağı’nın rasyonalizmi diğer taraftan ezoterizm. Ne
eşsiz, ne mükemmel bir birliktelik!

Evet kardeşlerim, ilk bakışta bağdaşmaz, bir araya gelemez gibi duran bu iki düşünce
tarzı, masonlukta gayet uyumlu bir biçimde barınmaktadır. Üstelik masonluk, asla bu
ikisinin  bir  sentezi  değildir  zira  hem  Aydınlanma  Çağı’nın  ülküleri  hem  de
ezoterizmin kendisine has değerleri, kendi özlerinden taviz vermeksizin masonluğun
bünyesinde bir arada yaşamaktadırlar.

Bunu mümkün kılan ise masonluğun sembollerle çalışıyor olmasıdır zira sembollerin
varlığı  yorum imkânını  da  beraberinde  getirir.  Yorum hakkı  ise  farklı  insanların,
farklı  dünya  görüşlerinin  birarada  barınabilmelerini  mümkün  kılar.  Masonluk

12



emsalsiz bir yorum sanatıdır ve insanoğlunun düşünmeye ve kim olduğunu, nereden
gelip  nereye  gittiğini  sorgulamaya  başladığı  zamandan  bugüne  gelen  sembolleri
Aydınlanma  Çağı’nın  ülküleri  doğrultusunda,  hem  de  hiçbiri  kendi  özünden
kaybetmeksizin yorumlamayı bilmiştir.

Kardeşlerim, burada gördüğümüz herşey semboldür; yani burada mevcut olan herşey
sembolizmanın ışığı altında incelenir. Biz burada biçimi olan herşeyin bir manası da
olduğunu  çok  iyi  biliyoruz  ve  bizi  aradığımız  hakikate  ulaştıracak  o  manaları
yakalamaya, çözmeye uğraşıyoruz.

Biz mananın mimarlarıyız, görüntüler ise malzememizdir.

İşte bu “görünenin altındaki görünmeyeni yakalama” uğraşına ezoterizm, bunun nasıl
gerçekleştirileceğini  öğrenen,  metodunu  bilenlere  ise  inisiye denir  zira  insana  bu
gerçeği öğreten inisiyasyon, yani tekristir.  Tekris kişinin yüzüne inen öyle bir  ani
şamardır  ki  insana  görünen  biçimlerin  altında  yatan  büyük  bir  manalar  dünyası
olduğunu bir anda öğretiverir.

Masonluk tekris esasına dayalı inisiyatik bir cemiyettir.  Onun içindir ki haricî yani
kendi dışındaki âlemdeki cemiyetlerden hiçbirisine benzemez. Konuşmamın başında
kullandığım ifadeyi tekrar edeceğim: haricî  âlemin usulleri  ile aktarılamayacak bir
takım  sırlar  ve  değerler  tekris  vasıtası  ile  bu  mukaddes  çatının  altında  gönülden
gönüle, nesilden nesile akar durur asırlardan beri.

Dilerim daha nice asırları, nice nesilleri ve nice gönülleri de aydınlatır bu nur bu ziya.

Onun içindir  ki  ne burası bir  kulüptür,  ne de biz buraya sosyal faaliyet gayesi ile
gelmiş  arkadaşlarız.  Biz  birbirimize  kardeş  deriz.  Kardeşliğimizin  temelinde  ise
hepimizin aynı tekristen geçmiş, aynı heyecanı yaşamış, aynı nuru almış, biçimlerin
içinde yazanı, görünenin altındaki görünmeyeni okumayı öğrenmiş, aklı ön planda
tutan aydınlık insanlar olmamız yatar. Hepimiz çok iyi bilir ve inanırız ki haricî âlem
taassubun, cehaletin, hırsların karanlığı içerisindedir. Oysa ki burası aydınlıktır, ışıl
ışıldır.  Biz ise her birimiz,  içerinin aydınlığını dışarıya taşıyan inanmış şövalyeler,
isimsiz ama etkili mücahitleriz. 

Burası  elbette  ki  hatasız  insanların  toplandığı  bir  cennet  değildir;  masonlar  da
kusursuz  melekler  değillerdir.  Bugün  tekris  töreniniz  esnasında  size  hata  ve
kusurlarınızdan  birini  itiraf  ettirmemiz,  kendimizin  kusursuz  olduğu  ve  sizi  de
aramıza almakla kusursuz kılacağımız gibi saf bir hevesten kaynaklanmıyordu elbette
ki. Tam tersine, bu davranışımızla size, hepimizin aynı yollardan geçerek, hatalarımız
ve  kusurlarımızla  buraya  geldiğimizi,  bunların  bir  kısmını  da  halen  muhafaza
ettiğimizi  ama  önemli  olanın  bunları  tespit  edip  onlarla  mücadeleye  çalışmak
olduğunu hatırlatmak istedik.

Kardeşlerim masonlar belki  mükemmel insanlar değillerdir  ama ailesine,  vatanına,
yüksek insanlık ideallerine bağlı,  dürüst, iyi insanlardır.  Bundan da önemlisi kendi
kusurlarının  farkında  ve  burada  aldıkları  eğitimle  bunları  gidermeye  çalışan,
burasının  aydınlığını  dışarıya  taşıma  misyonunun  bütün  ağırlığını  üzerlerinde
hisseden insanlardır.  Ham taşı yontmak şeklinde ifade ettiğimiz bu çaba bitimsiz bir
çabadır ve düpedüz kendi başına bir hayat tarzıdır.

13



İşte size bugün girdiğiniz tefekkür hücresinde ölüp de yeni bir hayata doğduğunuz
söylenirken  anlatılmak  istenen,  esasen  bugün  yaşadığınız  bütün  tören  boyunca
ifadeye çalışılan da bu çıplak gerçekti:  masonluk insanın hücrelerine kadar nüfuz
eden bir hayat tarzıdır.

Bu hayat  tarzının  temelinde  de  düşünmeyi,  ama hür  düşünmeyi  bilmek  yatar:  ne
dinin, ne bilimin ne de diğer başka hiçbir şeyin dogmalarının etkisi altında kalmadan
tek  başımıza,  sükûnet  içerisinde  tefekküre  dalabilmek;  çok  bilmek  değil  ama
zihnimizi  her  türlü  doktrinin  tahakkümünden kurtarabilmek;  ve bu şekilde hakiki,
doğru ve güzel olanı hür bir  vicdanla aramak, hatalarımızdan sıyrılarak kendimizi
eğitebilmek.

İşte  Büyük  Sanat yahut  Krali  Sanat3 diye  de  adlandırılan  hür  masonluk,  bu  hür
düşünme sanatının  tedris  edildiği  müessesedir.  Bize  hakikati  araştırmamız  söyler,
ama dinlerin tersine asla hakikatin kendisinde olduğunu iddia etmez. Her türlü hazır
formülü  ve kalıplaşmış  cümleyi  reddeder  ve mensuplarına  düşünmek ve kendileri
keşfetmekten  başka  hiçbir  şeyi  tavsiye  etmez.  Zaten  bu  sebeptendir  ki  bütün
mesajlarını bir semboller ve alegoriler perdesi altında verir.

İşte  bu  mutlak  hürriyet  anlayışıdır  ki  hür  masonluğu  bir  zamana meydan okuyuş
haline  getirmiştir.  Büyük iddialarla  ortaya  çıkmış  çeşitli  cemiyetler  çoktan  tarihin
sayfalarındaki  yerlerini  almışlarken,  hür  masonluk  bugün  dipdiri,  sapasağlam,  ve
“hiç eğilmemiş bir çınar gibi dimdik” ayaktadır.  Oswald Wirth’in ifadesiyle “Hür
Masonluk  dünyayı  yeniden  kurmaya  bir  çağrıdır.  Ve  bu,  onun  gücünün  üzerinde
değildir.  Yeter  ki  mensupları  onun  ne  demek  istediğini  anlasın  ve  ona  göre
davransınlar.”

İşte her yeni tekris, bizim için bu hedefe varabilmek yolunda yeni bir ümit oluyor
kardeşlerim. Bugün yürümeye başlamış olduğunuz bu dönüşü olmayan yolda, bu yeni
hayatınızda size muvaffakiyetler diliyor, sizi, bu cemiyetin beni tekris olduğum gün
bağrına  bastığı  sıcaklı  ve  muhabbetle  kucaklıyor,  bugün  gözlerinizi  aydınlatan  o
sembolik nurun, gönüllerinizi aydınlatan gerçek bir nura dönüşmesini Evrenin Ulu
Mimarı’ndan niyaz ediyorum.

3 Tanju Koray kardeþim “l’Art Royal” ifadesinin “Krali Sanat” olarak tercüme edilmesine çok kýzar. 
“Krali” kelimesinin kraliyet ailesine mensubiyeti çaðrýþtýrdýðýný oysa ki buradaki “Royal” 
ifadesinin bununla hiçbir alakasý olmadýðýný ve “muhteþem” manasýna geldiðini savunur. Bundan 
dolayý da “Kral Sanat” tabirini kullanýr. Her konuda olduðu gibi bunda da teþhisi doðru tedavisi 
yanlýþtýr. “L’Art Royal”,  Krali Sanat’týr yani krallara yaraþan sanat .

14



I. BİLİMSEL BİLGİNİN SERÜVENİ        

İlim ilim bilmektir
İlim kendin bilmektir
Sen kendini bilmezsen

Ya nice okumaktır

Okumaktan murat ne
Kişi Hakkı bilmektir

Çün okudun bilmezsin
Ha bir kuru emektir

Okudum bildim deme
Çok tâat kıldım deme
Eğer Hakkı bilmezsen
Bu kuru laf demektir.

Dört kitabın manası
Toplanmış bir elifte
Sen elifi bilmezsin
Bu nice okumaktır

Tam yirmidokuz hece
Okursun uçtan uca
Sen elif dersin hoca
Manası ne demektir

Yunus Emre der hoca
Gerekse bin var hacca

Hepisinden eyice
Bir gönüle girmektir

Yunus Emre

15



I.1. Bilginin Peşindeki İnsan

Cihanârâ cihan içindedir ârâyı bilmezler
Ol mahiler ki derya içreler deryayı bilmezler

İnsanoğlu  var  olduğu  günden  bu  yana  kim  olduğunu,  nereden  geldiğini,  nereye
gittiğini soragelmiş, kendisini kâinatın sonsuzluğu içerisinde bir yere yerleştirmeye,
kâinatın  ve kendi mevcudiyetinin  sebebini,  böylece de hayatın ve kendi hayatının
manasını bulmaya çabalamış durmuştur.

Dilerseniz hakikati aramak diyelim bu bitimsiz çabaya. Hakikat de bu sorulara her
insanın kendi iç dünyasında verdiği cevabın adı olsun.

Bu merak bir kere düştü mü yüreğine hiç durur mu insanoğlu! Bu dikenli patikada
bıkmadan, usanmadan yürümüş ve kafasındaki soruları  cevaplandırmak için çeşitli
yollar bulmuş kendisine: kâh din demiş bu yola, kâh felsefe; kimi zaman büyü olmuş
sorularını cevaplandıran,  kimi zaman da astroloji  yahut simya. Ama iki husus hep
aynı kalmış bu uğraşı içerisinde geçen asırlar boyunca:

Öncelikle  bilgiyi  elde  etmeye  çalışmış  insanoğlu  kafasındaki  soruları
cevaplandırabilmek için.  Ve edinmiş olduğu bilgi  ne seviyede olursa olsun, daima
sübjektif yani öznel olmuş; velhasıl  cevap veren kişiye bağlı  kalmış bu soruların
cevapları; mutlak bir doğru koyamamış ortaya bütün hemcinslerinin kabul edeceği;
böylece hakikat kelimesinin ikizi haline gelmiş öznellik, özneye bağımlılık.

Bilgi  dedik  biraz  evvel.  İnsan  öyle  garip  ki,  asırlardır  süregelen  bu  mücadelesi
boyunca hem büyüyü kullanmış onu elde edebilmek için hem bilimi; hem simyayı
hem kimyayı; bazen din ona yardımcı olmuş bu konuda bazen de felsefe. Velhasıl
birbirinden çok farklı yöntemleri hep o aynı temel hedefe yöneltmiş âdemoğlu.

Peki ama insanın bu kadar farklı,  bazen de birbirine taban tabana zıt usullerle ele
geçirmeye çalıştığı bu hazine, bu zihnine vurulmuş kilitleri açacağını umduğu anahtar
nedir?

Sahi nedir bilgi? Nedir bilmek? 

Bu epey derin  görünen soruya olabilecek en saf şekilde yaklaşarak,  çok basit  bir
tespitte bulunmak mümkündür zannederim: eğer ortada bir bilgi varsa, birisi birşeyi
biliyor demektir;  dolayısıyla bilginin var olabilmesi için,  bir  bilen bir de  bilinene
ihtiyaç  vardır;  bilene  yahut  bilmeye çalışana  özne,  bilinmeye  çalışılana  ise  nesne
diyeceğiz  bundan  böyle.  İşte  bilgi,  bu  bilinmeye  çalışılan  şeyin,  yani  nesnenin
özelliklerinin, diğer bir ifade ile nesnel (objektif) gerçeğin, bilmeye çalışanın, yani
öznenin yani insanın beynindeki yansımasıdır.

16



Tabii konuyu sadece bu seviyede bırakmak ve bilgi edinme yöntemlerinin hepsini bir
kefeye  koyup,  büyü  ile  fizik,  yahut  da  kimya  ile  simya  arasında  hiçbir  ayırım
yapmaksızın devam etmek, muhakkak ki insanoğlunu bugün erişmiş olduğu noktaya
getirmiş  olan  ve  biz  masonların  da  her  çalışmamızda  kendisini  rehber  aldığımızı
defalarca teyid ettiğimiz akla haksızlık etmek olur.

Akıl mı? Peki ya o nedir?

Akıl, insanın, yukarıda sözünü etmiş olduğumuz objektif bilgiyi, belirli bir sistematik
çerçevesinde,  doğrulanabilir,  yani  nasıl  elde edildiği  başkalarına  da izah edilebilir
şekilde  elde  etmesini  ve  bu  bilgiyi  de  başka  bilgileri  elde  edecek  şekilde
değerlendirmesini sağlayan zihnî kabiliyettir.

Bu tanımın ehemmiyetini ortaya koyan güzel bir anektod vardır: bundan takriben bir
asır  evvel  yaşamış  bir  Mehmet  Ali  Paşa  varmış;  ulemadan  olan  bu  zat,  müspet
ilimlerle  de  ilgilenirmiş;  günün  birinde,  o  devrin  feyz  yuvalarından  sayılan  bir
müessesede bir matematik teoremini ispat ettiğini açıklamış. Açıklamasına açıklamış
ama, ispatı doğru mu, yani ispat gerçekten ispat mı, kimse anlamamış. Bu konulardan
anladığı  varsayılanlar  toplanmışlar,  yine  de  işin  içinden  çıkamamışlar.  Nihayet
fetvayı vermişler: “Mehmet Ali Paşa denilen bu zat iyi bir müslümandır; binaenaleyh
onun yaptığı ispat ispattır.”4

Burada gayem kesinlikle bu “diğer bilgi çeşitleri” dediğim kaynakları küçümsemek
değil; onlar, ileride izah etmeye çalışacağım üzere her zaman akla dayanmasalar bile
çok eski bir bilgeliği günümüze getirmekteler; bunun önemine sonraki sayfalarda sık
sık değineceğiz.  Şimdi yapmaya çalıştığımız  şey sadece bilimin  sınırlarını  çizmek
yani bilimsel olan ile olmayanı ayırdetmeye çalışmak.

Ne var ki çok da kolay olmayabiliyor bu her zaman.

4 Bu  anektodu  bugün  Türkiye’nin  yaþayan  en  büyük  matematikçilerinden  birinden  dinlemiþtim;
doðru olmasý çok muhtemeldir; doðru deðilse bile o asrýn Osmanlý Ýmparatorluðu’nda benzeri bir
hadise  mutlaka  yaþanmýþtýr;  zaten  bizim  için  önemli  olan  vermek  istediði  mesaj:  akla  dayanan
“bilimsel bilgi” ile diðer bilgi çeþitleri arasýndaki fark.

17



I.2. Bilimsel Bilginin Gelişmesi ve Zaferi

Aklın, o büyük sahirin i’cazı önünde,
Batıl geçecek yerlere  hüsranla, inandım.
Birgün yapacak fen şu siyah toprağı altın,
Herşey olacak kudret-i irfanla, inandım.

Tevfik Fikret

Çağımızda herhalde bilim kadar saygı gören başka birşey yok. Herhangi bir iddiaya,
bir düşünce tarzına yahut bir araştırmaya “bilimsel” sıfatını vermek, bu sıfata lâyık
görülen  şeye ayrı  bir  güvenilirlik,  ayrı  bir  haklılık  veriyor;  bilimin  ve uyguladığı
yöntemlerin  diğer  hiçbir  şeyle  mukayese  edilemeyecek  kadar  özel  olduğuna
inanılıyor.

Ne bileyim, deterjan firmaları bile kendi ürünlerinin rakiplerininkinden daha beyaz
yıkadığının “bilimsel” olarak ispatlandığını söyleyebiliyorlar; bunu yaparken aslında
bu iddialarını sağlam temellere dayandırdıklarını, hattâ tartışılmaz hale getirdiklerini
düşünmüyorlar mı? Daha da ilginci, en dindar çevreler bile, meselâ Kur’an’ın bilim
tarafından  doğrulandığını,  günümüzde  artık  bilim  adamlarının  da  dini  kabul
ettiklerini  söyleyerek kendilerine  bilimden destek ararlarken aslında bilimi  bir  üst
otorite olarak kabul etmiş olduklarını zımnen itiraf etmiyorlar mı?5

Üstelik “bilim” kelimesinin bu şekilde kullanımı sadece medyaya yahut da salt günü
yaşayan  insanlara  has  birşey  değil.  Okullarda,  akademik  çevrelerde  velhasıl  bilgi
sanayiinin  her  türlü  kolunda  aynı  yaklaşımı  görmek  mümkün.  Uğraşı  alanlarına
siyaset “bilim”i yahut sosyal “bilim”ler derken, bu konudaki araştırmacılar aslında
uyguladıkları  yöntemlerin  aynı  meselâ  fizik  gibi  geleneksel  bilimlerinki  kadar
güvenilir  ve  verimli  olduğunu  ima  etmeye  çalışmıyorlar  mı?  Marksistler  tarihî
maddeciliğin bir bilim olduğunu ısrarla vurgulamıyorlar mı?

Peki  ama bilimi  bu kadar  özel  kılan şey,  eğer  varsa tabii,  nedir?  Nedir  “bilimsel
metodlarla” elde edilen neticelerin daha güvenilir olmalarının sebebi? Neden en çok
saygı duyulanı olmuş bilim bütün bu bilgi edinme yollarının ve neden bilimsel bilgi,
üzerinde tartışma kabul etmeyecek şekilde üstün gelmiş diğerlerine?

İnsan onun sayesinde rasyonel yani akla dayanan, ampirik yani deneye dayalı ve en
önemlisi  doğrulanabilir bilgi elde etmiş de onun için.  Kısacası hakikati araştırma
çabalarının içine aklı sokmuş insanoğlu bilim vasıtası ile. Aklı, elde ettiği bilgilerin
ispatında, doğrulanmasında en önemli destek olarak almış böylece.

5 Daha da ilgincini ister misiniz? Paul Naudon’un “L’Humanisme Maçonnique” adlý bir eseri vardýr;
burada çok güzel  bir lisanla inisiyasyonun hedefleri  ve yöntemlerinden bahseder;  fakat  en nihayet
verdiði  mesajlarý  güçlendirmek  için  bütün  bu  söylediklerinin  bilim  tarafýndan  doðrulandýðýný
vurgular. Oysa ki bütün eser, inisiyatik metodolojinin böyle bir desteðe ihtiyaç duymaksýzýn ayakta
kalabileceði  üzerinedir.  Paul  Naudon  gibi  bir  büyük  düþünürün bile  düþtüðü  böyle  bir  çeliþkiye
ilerideki sayfalarda biz de düþersek affola!

18



Burada durup bir parantez açmak istiyorum. Voltaire kardeşimizin bir sözü vardır:
“sizinle  her  konuyu  tartışmaya  hazırım;  yeter  ki  önce  kavramları  tanımlayalım”.
Dolayısıyla, ilerideki sayfalarda sıkça karşılaşacağımız birkaç kavramı hangi manada
kullandığımı açıklığa kavuşturmak istiyorum.

Bilgiyi, nesnel (objektif) gerçeğin öznenin beynindeki yansıması olarak tarif etmiştik.
Fakat  bu  çok  genel  bir  tanımdır  zira  söz  konusu  yansımanın  ne  şekilde  ortaya
çıktığını,  neye  dayandığını  anlatmaz.  Oysa  “bilimsel  bilgi”  ifadesi,  elde  edilen
bilginin kaynaklarını da ihtiva eder: bilimsel bilgi rasyonel yani temelinde akıl olan
ve  ampirik yani  deneye  dayalı  bilgidir.  Bu  iki  özellik  bilimsel  bilginin
doğrulanabilirliğini yani  ispat  edilebilirliğini  ve  objektifliğini  yani  bilinmeye
çalışılan nesne dışındaki diğer bütün etkenlerden bağımsızlığını sağlar.

Bilgiye  bilimsel  yaftasını  yapıştıran,  böylece  onu  saygın  kılan  bu  iki  özellikten
ampirizm  (deneycilik)  duyu  organlarını  temel  alır;  rasyonalizmin  altında  ise  akıl
yatar, şimdi bu çerçevede tekrar tanımlayacağımız akıl.

Akıl,  insanın objektif bilgiyi belirli bir sistematik çerçevesinde, doğrulanabilir yani
nasıl elde edildiği başkalarına da izah edilebilir şekilde elde etmesini, ve bu bilgiyi de
başka  bilgileri  elde  etmeye  yarayacak  şekilde  değerlendirmesini  sağlayan  zihnî
kabiliyettir.

Tabii bilimsel bilginin dayandığı bu temellerin sağlamlığı,  objektif  bilgi elde etme
yolunda akla ve duyu organlarına ne kadar  güvenilebileceği,  bunlardan hangisinin
diğerine  üstün  olduğu  derin  ve  uzun  felsefi  tartışmalara  konu  olmuştur.  Bunlara
ileride değineceğiz. Fakat bundan evvel bilimsel olanla olmayanın nasıl ayrıldığını
görelim.

Bilim tarihine baktığımızda, on yedinci asrın tabiri caizse “bilimsel devrim”ine kadar
neyin bilim olup neyin olmadığı konusunda tam bir ayrım göremiyoruz. Biraz bilimle
metafiziğin  içiçe  olduğu  devirler  bunlar:  kimya,  simya,  hepsi  birbirine  karışmış
vaziyette.

Esasen insanlık tarihinde gidebildiğimizce eskiye gidecek olursak milattan binlerce
yıl önceden beri insanların sözlü kültürlerini gelecek nesillere ilettiklerini görüyoruz.
Buna,  mitos ve poeis yani efsane ve şiir kelimelerini yanyana getirerek türetilen bir
sıfatla “mitopoeik düşünce” diyoruz. Eskiden bu iki kelime de bugünkü manalarında
değillerdi. İkisi de, gerek ferdî gerekse de toplumsal gerçeğin, kendisini hikayeler ve
şiirsel  ifadelerle  ortaya  koymasıydı.  Bunların  hiçbirisi  bir  kişinin  icadı  değildi,
toplumsal bir gerçeğin aksetmesiydi.

Bu devirlerde insan düşüncesinde, söylenen sözle gerçek arasında bir fark henüz yok.
İnsan  kendisi  ile  başkası,  özne  ile  nesne  arasındaki  ayrımı  henüz  yapamamış.
Dolayısıyla  doğrulanabilir  bilgi  edinme  süreci  henüz  başlamamış.  Ne  zaman  ki
insanoğlu özne ile nesneyi ayırdedebilmiş ve kendisi  dışında kalan dünyayı nesne
olarak değerlendirip ona doğru yönelmiş, akla dayalı ve objektif bilgi yani bilimsel
bilgi edinme süreci başlamış.

Bunu başlatan ilk kahramanlar İsa’dan önce altıncı  asırda yaşayan Sokrates öncesi
filozoflar:  Thales,  Anaksimandros,  Anaksimenes,  Anaksagoras,  Herakleitos,

19



Leukippos,  Demokritos,  Parmenides,  Empedokles.  Tabiatı  anlamaya çalışan bu ilk
düşünürleri, insanlığı  nur ve ziya yolunda yürütmeye başlayan bu aydınlık insanları
ve onların şahsında bu davanın bütün isimsiz mücahitlerini saygıyla selamlıyorum.

Tabii insanoğlu garip bir mahluk. Bir taraftan aydınlığa doğru yürürken diğer yandan
kendi  içindeki  bir  başka  kuvvet  onu karanlığa  çekmiş;  altıncı  asırda  başlayan bu
aydınlığa yöneliş kesintisiz devam etmemiş. Savaş, işkenceler, taassup, engizisyon,
toplu katliam gibi kelimeler insanlık tarihinin ayrılmaz bir parçası olmuş ve insanlık
on yedinci asıra yine bilimsel olanla olmayan, fizikle metafizik arasında bir ayırım
yapamaz seviyede gelmiş.    

Bu  ayrım  ilk  defa  Galileo,  Newton  gibi  asrın  büyük  bilim  adamları  tarafından
yapılmaya  çalışılıyor.  Ve  on  yedinci  asır,  doğa  bilimlerinin  gösterdiği  büyük
ilerlemeden alınan destekle, “bilimsel bilgi”nin, ilham, iman, sezgi gibi diğer bilme
usulleri karşısındaki tartışılmaz kabul edilen üstünlüğünün sistemleştiği yüzyıl oluyor
ve aşağıdakine benzeyen ifadeler sıkça duyulmaya başlıyor:

“ Bilimsel bilgi ispat edilmiş bilgidir. Bilimsel teoriler, deneyler ve gözlemler yolu ile
elde edilen sonuçlardan türetilirler. Bilimin temelinde görüp duyduklarımız, kısacası
duyu organlarıyla algılayabildiklerimiz vardır. Kişisel fikir yahut tercihlerin bilimde
yeri yoktur. Bilim objektiftir. Bilimsel bilgi güvenilir bilgidir zira objektif olarak ispat
edilmiş bilgidir.”

Yukarıdaki ifadeler, bilim ve bilimsel bilgi hakkında günümüzde de çok yaygın bir
bakış  açısının  iyi  bir  özetidir  zannederim.  On  yedinci  asrın  büyük  felsefecisi
Bacon’un şu sözleri, devrin filozoflarının bu konuya bakışlarını en iyi şekilde ortaya
koymaktadır: 

“  Eğer  tabiatı  anlamak  istiyorsak,  yüzümüzü  tabiata  çevirmemiz  gerekir;
Aristoteles’in yazdıklarına değil! “

Bu ifadeler, Ortaçağ’ın karanlığından henüz kurtulmakta olan bir dünyada aydınlığın
ayak sesleriydi. On yedinci asrın ilerici güçleri, Ortaçağ tabiat bilimcilerinin eskilerin
ve  bilhassa  Aristo’nun  eserlerini  ve  de  İncil’i  bilimsel  bilgi  kaynağı  olarak
algılamalarını  büyük  bir  hata  olarak  görüyorlardı.  Galileo’nun  büyük  başarısı  ve
bunun deneye dayalı bir bilim anlayışından doğduğu kanaatinin yaygınlığı gözlem ve
deneyin bilginin kaynağı olduğu fikrini iyice yaygınlaştırdı. Bilimde önemli olanın
gözlemlenen  olaylar  olduğu,  bu  gözlemlerin  insanın  kafasında  önceden  tasavvur
etmiş  olduğu bir  evren şemasına uyup uymamasının  hiç  önemli  olmadığı,  mühim
olanın gözlemlenen olayları  olduğu gibi kabul edip teorileri  onlara uyacak şekilde
kurmak gerektiği fikri günümüze kadar geldi.

İşte  bu  yüzyılda,  bilgi  ve  kaynakları  ile  ilgilenen  ve  bilimin  sınırlarını  çizmeyi
hedefleyen iki  ana akımın  Batı  fikir  hayatına girdiğini  görüyoruz:  rasyonalizm ve
ampirizm. Önümüzdeki bölümü bu akımların incelenmesine ayıracağız.

20



I.3. Bilimsel Bilginin Kaynakları: Rasyonalizm ve Ampirizm

O akıl ki onun aklı6 vardır o parça akıldır
Akıl eğer aklından kurtulursa tam akıl olur

 
Mevlâna

Her ne kadar bilim felsefesine girmek istemiyorsak da bilginin varlığı ve kaynakları
üzerine  yapılan  tartışmalara  temel  teşkil  ettiği  ve  bunlardan  istifade  ile  inisiyatik
bilgiyi  tanımlamamıza  yardımcı  olacağı  için  bu  bölümü  Descartes  ve  Bacon’a
ayıracağız.

“Bilginin varlığı” diye bir tabir kullandık demin ve bunun üzerindeki tartışmalardan
bahsettik.  Esasen günlük rutin  hayatımızda  bizi  asla  endişelendirmeyen “bilgi  var
mıdır?” sorusu bazı felsefecilerin epey kafasını kurcalamış. Peki biz de yüksek sesle
soralım o halde:

Bilgi diye birşey var mıdır? Eğer varsa onu elde etmek mümkün müdür?

Felsefenin  o  içinde  dolaşması  keyifli  lâkin  karmaşık  labirentinde  fazlaca
gezinmeyenler bu soruya gönül rahatlığı ile müspet cevap verebilir, hattâ böyle bir
sorunun  sorulmasını  dahi  garipseyebilirler.  Ne  var  ki  bu,  bazı  felsefecileri  ciddi
biçimde endişelendiren bir  sualdir.  O kadar ki bunların bir  kısmı için bu sorunun
cevabı menfidir.  Üstelik de bilginin varlığını ve elde edilebilirliğini  savunan karşı
grup, bu menfi cevapları öyle kolaylıkla çürütememektedir.

Bu vaziyet ilk bakışta şaşırtıcı gelebilir. Ama kabahat iddialarıyla bu şaşkınlığa yol
açan felsefecilerde değil; hata felsefe ile bilimin aynı hedefe farklı yollardan giden
ama  bu  yürüyüş  boyunca  yanındaki  yol  arkadaşına  destek  vermeleri  gereken  iki
disiplin olduğunu unutanlarda.  

Gerçekten de insan entelektüel faaliyetine başlayıp akıl  yolu ile hakikati  arama ve
verilmiş hazır cevaplarla yetinmeme sürecine girdiğinden beri takip ettiği iki metod
olmuş:  bilim  ve  felsefe.  Bunlar  sayesinde  akıl  yoluyla  doğrulanabilen  yani  ispat
edilebilir bilgiyi elde etmiş, velhasıl her ikisinin de temeline aklı yerleştirmiş. 

Ne var ki bu iki disiplin, çok farklı iki yol takip etmiş. Bilim elde ettiği bilgiyi akla
olduğu kadar gözleme dolayısıyla duyu organlarına dayandırmış. Bunu yaparken de
bir  takım varsayımlarda bulunmuş yani bir  takım ispat edilemeyecek ama insanın
doğru olduğuna inandığı hususları doğru kabul etmiş. Hemen birkaç örnek verelim:

· Bilgi diye birşey vardır ve onu elde etmek mümkündür.
· Bilginin nesnesi olan yani bilinecek bir fiziksel dünya mevcuttur.
· Bilgi  edinmede  insan  duyu  organlarına  güvenebilir.  Yani  deneysel  bilgi

mümkündür.

6 Þiirlere dipnotla açýklama yapmak pek hoþuma gitmez ama bu rubainin zevkine varýlmasý için 
eski dilde “akýl” kelimesinin aslýnda bað manasýna geldiðini not etmek istiyorum.

21



İşte  felsefe  bilimin  bu  temel  varsayımlarını  sorgulamış;  bize  çok  tabii  gelen  ve
sezgilerimize güvenip doğrulayabileceğimiz ancak akıl  yoluyla ispat edemediğimiz
yukarıdaki varsayımlara itiraz eden, en azından bunları savunanlara “çok emin misin
bu  söylediklerinden?”  diye  sorabilen  insanlar  ortaya  çıkmış.  Şüpheciler  diye
adlandırabileceğimiz  bu  insanlar  bu  varsayımların  yanlışlığını  ispat  etmiş  değiller
elbette ki;  sadece tereddüt uyandırıcı  ve asla tersi ispat edilemeyecek sorularla bu
varsayımları  sorgulamışlar;  hem  de  öyle  sarsarcasına  sorgulamışlar  ki  bilginin
varlığını savunanlar zor durumda kalmışlar; epistemoloji diye bir dalı çıkmış ortaya
felsefenin, bilginin varlığını konu alan ve şüphecileri durdurmayı amaçlayan.

Şüphecilerin  iddiaları  burada  birkaç  sayfaya  sığdırılamayacak  kadar  teferruatlı
elbette, ama yine de bir fikir  verebilmek için, Berkeley’den esinlenerek bir hikaye
anlatacağım size.

Sene  2050  olsun;  teknoloji  ve  buna  paralel  olarak  tıp  fevkalade  ilerlemiş;  bilim
adamları beyin üzerine deneyler yapıyorlar; yaptıkları son deney ise gayet ilginç: bir
maymunu alıyorlar, beynini çıkartıp oradan çıkan sinirlere elektrodlar bağlıyorlar;
hayvanın  vücudunu  ise  çöpe  atıyorlar.  Sinirlere  bağlanan  bu  elektrodlara  çeşitli
uyarmalar vererek o beyinde her duyguyu uyandırmak mümkün. Belirli bir elektroda
belirli bir uyarma verirseniz beyin bir muz ağacı görüyor; bir diğer uyarma acıkma
duygusu  hissettiriyor.  Velhasıl  hayvanın  bedeniyle  yaşarken  algılayabileceği  dış
dünyaya  ait  her  türlü  nesne  ve  hissi,  bu  milyonlarca  sinir  ucuna  verilebilecek
milyarlarca farklı uyarmayla elde etmek mümkün.

Şimdi  bir  sır  vereceğim size:  yirminci  asrın  sonu diye  adlandırdığınız  bir  zaman
diliminde, dünya denilen gezegende yaşadığını zanneden siz sevgili kardeşim; aslında
bambaşka  bir  gezegende  sizden  çok  ileri  bir  medeniyetin  laboratuvarındaki  bir
beyinden  başka  birşey  değisiniz.  Bütün  varolduğunu  zannettikleriniz,  bütün
hissettikleriniz,  meselâ  şu  an   elinizde  tuttuğunuz  bu  kitap,  meselâ  şu  anda
kafanızdaki sorular, hepsi, o medeniyetin âlimlerinin deneyleri esnasında o beyinden
çıkan sinir uçlarına bağladıkları elektrodlara gönderilen uyarmalardan ibaretler.

Ben hikayemin doğruluğunu ispat edemem; siz yanlışlığını kanıtlayabilir misiniz?

Elbette  ki  burada  mesele  bunu  ispat  edip  edememe  meselesi  değil;  zaten  henüz
elimizdeki  bilgi  birikimi  de  bu  konu  üzerinde  akılcı  bir  ispat  için  yeterli  değil.
Dolayısıyla  bu  tip  yaklaşımlara  katılıp  katılmamak  şu  anda  bir  inanç  konusu
olmaktan  öteye  gidememekte.  Zaten  bunu  anlatmaktaki  bütün  gayem  de  size
şüphecilerin felsefi iddialarını ortaya koyuş tarzlarından örnekler vermekti.  Onların
bu yaklaşımlarına ne kadar katılacağınız size kalmış ama yaklaşımlarının ilginçliğini
inkâr edemeyiz herhalde. Üstelik biz, hiçbir zaman mutlak bir doğruyla yetinmemeyi,
daima şüphe etmeyi ve her hakikat denilenin altında gizli farklı hakikatler olduğunu
öğreten bir  yolun yolcuları;  asla elindeki doğruyu kâfi  bulmayan ve herşeyi enine
boyuna  bıkmadan  tekrar  tekrar  inceleyen  insanlar  olarak,  bir  takım  temel
varsayımların bu şekilde sorgulanmasını sıcak da bulabiliriz herhalde.

Neticede şüphecilerin bu yaklaşımları diğer felsefecilerin de ilgilerini çekmiş. Üstelik
sadece  şüphecilerle  hemfikir  olanların  değil,  onlara  katılmayanların  da  ilgilerini
çekmiş. Buna katılmayanlar itiraz etmişler; tabii bu itirazları “canım olmaz öyle şey;

22



bunlar saçmalık; dünya dünyadır işte” demek şeklinde olmamış. Bilginin ve fiziksel
bir  dünyanın  varlığını  mantıki  iddialarla  ispata  çalışmışlar.  İşte  bu  bölümde
inceleyeceğimiz rasyonalizm ve ampirizm, bilginin varlığını ve elde edilebileceğini
savunan  fakat  onu  elde  etmek  için  farklı  yollar  ve  kaynaklara  inanan  iki  fikir
akımıdır.  
 
René Descartes tarafından sistemleştirilen ve onun çok ünlü “düşünüyorum, o halde
varım” (cogito ergo sum) cümlesi ile ifade edilen rasyonalizm, insanın kendisi  ve
içinde yaşadığı dünyayla ilgili bilgisinin kaynağını doğrudan doğruya insanın aklında
ve mantık yürütme yeteneğinde arar. Duyu organları ile elde edilen deneysel bilgiye
itibar etmez. Aklı insan bilgisinin tek dayanağı haline getirir. Dolayısıyla aklımızı ve
mantığımızı  kullanarak  cevap  veremeyeceğimiz  soruları  bilim  alanının  dışında
bırakarak bilimin sınırlarını çizer.

Rasyonalizme göre insanın bugün sahip olduğu her bilgi, daha önceden sahip olduğu
başka  bilgilerden  aklı  ve  mantık  yürütme  kabiliyetiyle  çıkartılmak  suretiyle  elde
edilmiştir.7 Velhasıl  rasyonalizm bilgiyi  bir  nevi bir  ağacın dallanıp budaklanması
gibi görür: her bilgi temelinde yatan başka doğru bilgilerden akıl yolu ile çıkartıldığı
için doğrudur.  O halde hemen şu soru gelecek akla:  peki ya bu ağacın kökündeki
temel  başlangıç  bilgileri  nasıl  elde  edilmiştir?  Onların  doğruluğu  nasıl  garanti
edilebilir?  İşte  rasyonalizm bu noktada doğuştancılığı  kabul  etmek durumundadır:
insan bir takım genel doğru önermelere, temel bilgilere sahip olarak doğar.  

Bilimin sınırlarının çizilmesine ve bilginin varlığı  ve elde edilebilirliğinin ispatına
katkıda bulunan bir diğer fikir akımı da, Francis Bacon’un çalışmaları ile sistemleşen
ampirizmdir.  Ampirizmin  temelinde,  insanın  gerçeği  anlamaya çalışırken  yalnızca
duyuları  ile  algıladıklarına  güvenmesi;  gördüğü,  işittiği  şeyleri  bu  çabada  temel
alması yatar. Bilginin kaynağı akıl değil duyu organlarıdır.  Ampirist düşünür John
Lock’a  göre  rasyonalizmin  savunduğu  gibi  doğuştan  olan  bilgilerden  muhakeme
yoluyla başka bilgiler  üretmek söz konusu değildir  zira insanda doğuştan bir  bilgi
olması söz konusu değildir; bilgiler ancak duyular vasıtası ile elde edilirler.

Ampiristler  sadece  rasyonalistlerin  doğuştan  bilgi  varsayımını  reddetmekle
kalmadılar, onların bilginin tek kaynağı olarak gördükleri akla da şiddetli eleştiriler
getirdiler.  Bacon’a  göre  akıl  bir  takım  dış  etkenlerin  tesiri  altında  safiyetini
kaybetmiştir; dolayısıyla objektif ve doğrulanabilir bilgi elde etme işlevini gerektiği
gibi  yerine  getirmesi,  hele  ki  bu  konuda temel  alınması,  yani  “cogito  ergo sum”
diyebilmek mümkün değildir.

Francis  Bacon,  insan  aklının  bir  takım  idollerden,  diğer  bir  ifade  ile  putlardan
kaynaklanan yanılsamalardan malul  olduğunu ve bu sebeple safiyetini  kaybettiğini
öne sürer ve bu putları dört ana başlık altında toplar.

Bunlardan birincisi olan  soy putları,  insan soyunun kendisini dünyanın merkezinde
görmesi  ile,  çevresindeki  herşeyi  kendisi  ile  ilgiliymiş,  kendisine  yönelikmiş  gibi
algılaması  ile  ilgilidir.  Buna  örnek  olarak  deprem  yahut  selin  bir  zamanlar
tanrıtanımazlığın  cezası  olarak  görülmesini  verebiliriz.  Esasen  insanın  kendisini

7 Bunun eski tabiri “istidlâl”, yenisi “tümdengelim”, Batý lisanlarýndaki karþýlýðý ise 
“deduction”dur.

23



evrenin  merkezi  olarak  görmesi,  dünyaya  başka  gözle  bakmasına  ve  evreni
anlamasına manidir.

Bacon’un  mağara  putları olarak  adlandırdığı  etkenler  ise,  her  insanın  kişisel
özelliklerine bağlı  olarak ortaya çıkan yanılsamaların kaynağını  oluştururlar:  acele
karar vermek, kolay genellemelere gitmek ve dikkatsizlik gibi psikolojik özellikler
veya eğitim kusurlarına, çeşitli bağımlılık ve alışkanlıklara bağlı kişisel eğilimler ve
önyargılar buna örnek olarak verilebilir.

Üçüncü  olarak  tiyatro  putları,  belirli  dinî  inançlara  veya  felsefe  sistemlerine
bağlılıktan doğan yanılsamalara Bacon’un verdiği addır. Bunlar bize bizden önceki
hemcinslerimizin  miras  bıraktığı  dogmalardır.   Nihayet  hepimiz  hayatı,  mensubu
bulunduğumuzu  söylediğimiz  çeşitli  dinlerin  yahut  ideolojilerin  gözlüklerinin
arkasından, bu gözlüğün bize müsaade ettiği kadarı ile algılamıyor muyuz? Nasıl ki
mavi bir gözlükle tabiatın yeşilini, kırmızı bir gözlükle göğün mavisini göremezsek,
çeşitli ideolojilerin yahut dinlerin giydirdiği gözlüklerle de hayatı doğru algılamamız
mümkün değildir.

En nihayet çarşı putları, Bacon’un silkip atılmalarının en güç olduğunu söylediği bu
yanılsamalar,  insan ilişkilerinden  kaynaklanırlar.  Dil  ve  dilin  içerdiği  kavramların
düşünce yapısı üzerindeki etkileri bu tür yanılsamaların en önemlileri sayılabilirler.
Başka bir deyişle, lisan, insanın içinde kopan fırtınaları ve bunun neticesinde ortaya
çıkan  birtakım  kavramları  tam  olarak  ifade  etmek  ve  karşısındakine  nakletmekte
yetersizdir. Üstelik insanın düşünce yapısı da kendisi tarfından suni olarak yaratılmış
bu kavramların etkisi altında kalmakta, onların esiri olmaktadır. Kısacası lisan, aklın
ve düzgün ifadenin önündeki bir engeldir.

Kısacası, bilginin varlığına ve elde edilebilirliğine inanan bu iki akım, rasyonalizm ve
ampirizm,  sıra  bunun  kaynaklarına  inip  nasıl  elde  edilebileceği  sorusuna  gelince
taban tabana zıt cevaplar verdiler ve birbirlerini kıyasıya eleştirdiler.

Esasen her iki düşünce tarzının da karşısındakine getirdiği eleştiriler dikkate alınmaya
değer niteliktedir.  Onun için kitabımızın bu ilk kısmının son bölümünü bilimin ve
bilimsel bilginin sınırlarına,  inisiyasyon ve inisiyatik bilginin insanlığa açabileceği
yeni ufuklara ayırdık.
 

24



I.4. Bilimin Sınırları ve İnisiyasyon

Bir sır daha var, çözdüklerimizden başka
Bir ışık daha var, bu ışıklardan başka
Hiçbir yaptığınla yetinme, geç öteye,

Bir şey daha var, bütün eserlerinden başka

Ömer Hayyam

Buraya kadar çok kabaca bilginin kaynaklarını araştıran iki temel düşünce akımının
anafikirlerinden  bahsettik,  birbirlerine  yönelttikleri  eleştirileri  gördük.  Tabii
teferruata  girecek  olursak  daha  nice  düşünürlerin  ve  düşünce  akımlarının  bu
konulardaki görüşlerinden tafsilatlı biçimde bahsetmek mümkün olabilir.  Ne var ki
bunu yapmayacak ve  bu  işi  bilim felsefesi  kitaplarına  bırakacağız.  Fakat  yine  de
bilimin  muhtemel  sınırlarını  daha iyi  ortaya koyabilmek bakımından birkaç  temel
soruna daha değineceğiz.

Bunlardan ilki esasen ampirizme taalluk eden bir sorundur: bilimi bilim adamından
bağımsız bir metod haline getirmek. Hakikaten de gerek ampirizm gerekse de onun
temelleri üzerine oturan pozitivizm, duyu organları ile algılamayı ve deneyi o kadar
ön  plana  almışlardır  ki  onların  anlayışında  bilim  bir  takım  kaideler  yığınından
ibarettir; bu kaideler bilim adamından bağımsızdırlar; onları tatbik edersiniz, o kadar.

Pozitivizmin kurucusu sayılan Auguste Comte her türlü bilginin deneye dayandığını,
sosyal bilimlerin laboratuvarının ise tarih ve tarihî  gerçekler olduğunu söyleyerek,
sosyal bilimler ile tabii bilimler arasında bir yöntem farkı gözetmeyecek kadar ileri
gitmiştir.8

Keza ampiristlerden David Hume’un şu sözlerine ne demeli:

“Elimize  bir  kitap,  diyelim  ki  bir  ilâhiyat  veya  metafizik  kitabı  aldığımızda şöyle
soralım:  nicelikle  veya  rakamlarla  ilgili  soyut  bir  mantık  içeriyor  mu?  Hayır.
Gerçekle veya varoluşla ilgili deneysel bir mantık içeriyor mu? Hayır. O halde atın
ateşe gitsin zira lafazanlık veya hayalden başka birşey içeriyor olamaz”.

Yani  bütün  din  kitaplarını,  şiir  kitaplarını,  yahut  ritüellerimizi  de  ateşe  atmak
gerekiyor Hume’a göre.

Ampirist  felsefeyi  inisiyatik  düşünce  ile  bağdaştırabilmek  mümkün  değildir.
Ampiristler ve onları takip eden pozitivistler,  bilgi edinme metodunun içine insanı
katınca  insanın  zaaflarının  o  metoda  aksettiğini  görüp,  bilimi  tamamen  bilim
adamından yani insandan bağımsız bir yöntem olarak görmüşlerdir; başka bir deyişle
bilimsellikten çok bilimciliği  savunmuşlardır.  Oysa ki bilim tarihine baktığımızda,
bilimsel  gelişmelerin  öyle  makineleşmiş  insanüstü  yahut  insandışı  yaratıklar
tarafından değil, duygularıyla, önyargılarıyla, zaaflarıyla hareket eden, hayaller kuran

8 Felsefeciler bunu “metodolojik monizm” olarak adlandýrýrlar.

25



ve  bunları  gerçekle   bağdaştırmaya  çalışan  insanlar  tarafından  elde  edildiğini
görüyoruz.

Yine de ampiristlerin bu endişelerinde haksız olduklarını söyleyemeyiz zira kim ne
derse  desin,  elimizdeki  bilgi  ile  gerçeğin  arasında  daima  bir  set  vardır:  insanın
kendisi. Bunu inkâr etmek kafamızı kuma gömmek demek olur. Biz ne kadar objektif
yani nesnel yani sadece nesneye bağlı bilgiyi hedeflersek hedefleyelim, özne olmadan
nesneyi düşünemeyiz ki. Sokrates öncesi filozoflardan Protagoras ne de güzel ifade
etmiştir bunu:

“Herşeyin ölçüsü insandır!”

Yani  gerçek  de  doğru  da  ona  bağlı  olarak  tanımlıdır.  Neyin  doğru  neyin  yanlış
olduğuna  karar  verecek  odur.  Esasen  doğru,  yanlış  gibi  kavramlar  da  insanın
ürünüdür. 

Bu aslında doğru da gerçek de yok demektir! 

Acaba gerçek sahiden yok mu? Peki ya hakikat? 

Bunlar  herhalde  akılla  değil  sezgiyle  cevaplandırılabilecek  sorular;  problemli  bir
çocuk olarak doğan ve büyüyen bilimsel bilginin değil,  inisiyatik bilginin sahasına
giren sorular. 

Üstelik  bütün  bunların  ötesinde,  ampiristlerin  doğru  metod  olarak  gördükleri
tümevarım9 metodu kolaylıkla eleştirilebilecek, ve esasen bizzat Hume tarafından da
eleştirilmiş bir yöntemdir. 

Tümevarımcı  bilim  anlayışına  göre  temelde  bilim  gözlemle  başlar;  sağlam  duyu
organlarına sahip bir insan etrafını gözler; yaptığı bu tek tek gözlemlerden neticeye
varmaya  çalışır.  Bu  yaklaşımın  rasyonalist  bilim  anlayışından  farkı  herhangi  bir
“doğru”  ile  yola  çıkmıyor  olmasıdır;  oysa  ki  Descartes’çı  bilim  anlayışında  elde
mevcut bir takım doğrular zaten vardır ve insan, aklı sayesinde, sahip olduğu mantık
yürütme  yeteneği  ile  istidlâllerde  bulunarak  yeni  doğrulara  ulaşır.  Halbuki
tümevarımcı yaklaşım doğruya sadece gözlemlerini değerlendirerek ulaşmaya çalışır;
lâkin  bu  gözlemler  genel  doğrular  değil,  sadece  duyu  organlarına  dayanan
tespitlerdir.

Buna  basit  bir  örnek  olarak  güneşi  verebiliriz.  Güneşin  yarın  sabah  yeniden
doğacağını  rasyonalist  yaklaşım  elinde  mevcut  olan  bir  takım  hazır  doğrulardan
istifade ile ispata kalkacaktır: meselâ elinde hazır bilgi olarak gezegenlerin hareketleri
ve çekim kanunları varsa, güneşin neden yarın sabah yeniden doğacağını bunlardan
yola çıkıp açıklama yoluna gidecektir.  Oysa ki  tümevarımcı  anlayış bunu,  tekrara
itimat esasına dayanan kendi yöntemi ile inceleyecektir: yani “madem ki güneş bunca
asırdır her sabah doğmuş, aksini gösteren bir tek misale dahi rastlanmamış, o halde
güneş yarın sabah da doğacaktır” gibi bir ifade tümevarımcı yaklaşım tarzının kabul
edebileceği bir ifadedir.10

9 Bunun Batý dillerindeki karþýlýðý “induction”, eski Türkçesi ise “istikra”dýr.
10 Tabii burada bu kavramlara biraz haksýzlýk ettiðimin farkýndayým; neticede söylediklerim, bütün 
bu kavramlarýn en saf , en basit hatta biraz da ilkel tanýmlarý; oysa ki hayatta sadece siyah ve 

26



Oysa ki bu yaklaşım, bizzat ampiristlerin önderlerinden David Hume tarafından bile
eleştirilmiş,  hattâ buna  tümevarım sorunu diye günümüze kadar gelen bir  ad dahi
takılmıştır. Esasen bütün mesele kuru gözleme ne kadar itimat edilebileceğidir. 

Bunu  çok  güzel  ortaya  koyan  şirin  bir  hikaye  vardır,  “tümevarımcı  horozun
hikayesi”: Köylerden birinde tümevarımcı bir  horoz yaşarmış.  Bu horoz her sabah
ötmesi ile beraber güneşin doğduğunu görürmüş; bu bir sene boyunca istisnasız her
gün böyle devam etmiş;  en sonunda tümevarımcı  horoz  güneşin kendi  ötmesi  ile
beraber doğduğu neticesine varmış. Günlerden bir gün Noel sabahıymış. Horozumuz
güneşi doğurmak üzere yeniden ötmüş, ne var ki bunu göremeden sahipleri onu alıp,
akşam yemek üzere boynunu kesmişler.

Ampirist ve tümevarımcı yaklaşımı eleştirmek üzere uydurulmuş olan bu ve benzeri
hikayeler aslında bir bilgeliği yansıtıyorlar ve bu felsefenin yumuşak karnı olan insan
unsurunun  ihmal  edilmesi  hususunu  ince  bir  üslupla  eleştiriyorlar.  Gerçekten  de,
tümevarımcı felsefenin en büyük zaafı  buradadır;  bu fikirde olanların en ılımlıları
bile bilimi insan unsurundan mümkün olduğunca soyutlanmış,  bağımsız bir  metod
olarak görürler. Meselâ metodolojik monizme yani fen bilimleri ile sosyal bilimlerin
yönteminin  aynı  olduğuna,  esasen  bilgiyi  elde  etmek  için  “bilim”  denen  tek  bir
“yöntem”  olduğuna  inanırlar;  sorarsanız  kendilerine  “peki  ama  fen  bilimlerinde
laboratuarlarda  deneyler  yapmak  mümkün,  sosyal  bilimlerde  bunu  nasıl  temin
edeceğiz?” diye, cevapları hazırdır: “sosyal bilimlerin laboratuarı tarihtir!”.

Bu yaklaşımın  aslında  insandan ne  kadar  olmayacak birşey  talep  ettiği  ortadadır:
belirli  metodları,  kendisinden hiçbir  şey katmadan tatbik  eden bir  makina  olmak.
Oysa ki büyük icatların, bilimsel gelişmelerin hepsi de zaafları ile, üstünlükleri ile,
duyguları  ile  yaşayan  ve  bunları  çalışmalarına  katan  “insan”lar  tarafından  elde
edilmemişler midir? 

Bunun  da  ötesinde,  böylesine  mutlak,  değişmez  ve  şaşmaz  bir  “metod”  anlayışı,
insanların  zihinlerine  öyle  bir  pranga  vurur  ki,  ne  bilimde  ilerleme  kalır  ne  de
toplumda aydınlık; hattâ çağımızın Popper ve Hayek gibi büyük düşünürleri,  böyle
bir anlayışın siyasi anlayış olarak da ancak totalitarizmle birleşebileceğini ve toplumu
baskı rejimlerine sürükleyeceğini savunmuşlardır.

Tabii  burada  hemen  akla  takılan  bir  soru  var:  madem ki  insan  unsurunu bilimin
metoduna sokmayan düşünceleri şiddetle eleştirdik,  bunu dahil edenlerin ise bizzat
insanın  zaafları  ile  malul  olduklarını  söyledik,  o  halde  aklın  zaaflarından  malul
olmayan  ama aklı  temel  almaktan  da uzaklaşmayan,  duyu organlarını  ve  deneyin
önemini  inkâr  etmeyen ama tümevarım sorununun tuzağına da düşmeyen velhasıl
akılcı, objektif lâkin tümevarımcı olmayan bir bilgiyi elde etmek mümkün müdür? 

beyazlar yok, gri ve tonlarý da var; dolayýsýyla bilim felsefecileri arasýnda bu kavramlarý tasvir 
ettiðim þekilleri ile savunanlar yok denecek kadar az; neticede her iki yaklaþýmýn da zaaflarý akl-ý 
selim sahibi her insan tarafýndan kabul edildiðinden,  bu kavramlarý biraz rafine edip bir orta yolda 
buluþma çabasý çok sýk rastlanan bir davranýþ tarzýdýr bilim felsefesinde. Ama yine bu 
kavramlarýn tasvir etmeye çalýþtýðým ilk ve saf  halleri, bunlarýn temel yaklaþýmlarý üzerinde 
umumi bir fikir verebilmek açýsýndan uygun olacaktýr zannederim.

27



Bütün bilim felsefesi aslında bunu aramaktan ibarettir ve bu soruya gönül rahatlığı ile
verilmiş bir müspet cevap henüz elimizde yoktur.

Bütün bunları  yazma sebebimiz  bilimi  küçümsemek için  değildi  asla.  Sadece  her
metodu, her kavramı müspet ve menfi tarafları ile olduğu gibi görmemiz gerektiğini;
onu küçümsemenin de abartmanın da bizi hakikatten uzaklaştıracağını hatırlatmak ve
bir ikazda bulunmak istedik: iyimserlikle başladığımız bilimsel bilgiyi tanımlama ve
elde  etme  serüvenimiz,  kendimizi  dogmalardan  kurtaramamamız  halinde
karamsarlıkla sona erebilir. 

Unutmayalım  ki  hür  masonluk  bizi  karanlıklardan  çekip  çıkarttı,  ön  yargılar  ve
batılın boyunduruğundan kurtardı. Bizim de ona bir vaadimiz var: “asla hiçbir türlü
put yapmayacağız, mevcut putların hepsini yıkmak için çalışacağız11. Eğer yıkılmadık
birkaç  put  kalmış  ise,  onların  idaresi  altına  asla  girmeyecek,  fikir  ve
davranışlarımızda sadece kendi hür irademize itaat edeceğiz. Kelimeleri asla fikirler
olarak görmeyecek, daima sembolün altındaki fikri keşfetmeye çalışacağız; ve hiçbir
fikri de anlayana ve doğruluğuna karar verene kadar kabul etmeyeceğiz.”12  

Asrımızın  çok  aykırı  bir  bilim  felsefecisi  vardır:  Paul  Feyerabend.  Feyerabend
yazdıklarının  sivriliği  ve  tahrik  ediciliğiyle  çok  tartışılmıştır.  Feyerabend’e  göre
günümüze  kadarki  bilim  metodolojilerinin  hiçbiri  başarılı  değildir  zira  bunlardan
hangisini  alırsanız  alınız,  temel  bilim yahut  krali  bilim olarak adlandırılan  fiziğin
tarihî  gelişmesiyle ters düşmektedir.  Üstelik  evrensel  ve değişmez kaidelere bağlı,
zaman ve mekândan bağımsız bir bilim kavramından da söz etmek imkânsızdır çünkü
bilim  içinde  bulunduğu  topluma  ve  devire  göre  farklı  tanımlar  almış  ve  insana
bağlılıktan  dolayısıyla  sübjektiviteden  kurtulamamıştır.  Böyle  olunca,  biraz
Protagorasvari bir yaklaşım ile mutlak bir doğrudan da bahsetmek mümkün olmaz.
Tabii bundan evvelki bölümlerde kısaca değinmeye çalıştığımız sıkıntılar da cabası.
O halde ne yapalım?

Feyerabend’in savundukları  bana  bu “o halde ne yapalım?” sorusuna kadar sıcak
gelse  de  bu  soruya verdiği  cevaba katılmam mümkün  değil:  “herşey olur”.  Yani
“madem  ki  bütün  bu  bilim  metodların  hepsi  yanlış,  o  halde  birinin  diğerine
üstünlüğünü  savunmak  neden?  Kim  hangi  metodu  uygularsa  uygulasın  hepsi
doğrudur.  Hattâ  bizzat  bilimin  bir  bilgi  edinme  metodu  olarak  diğerlerine  karşı
üstünlüğü yoktur”. Feyerabend daha da ileri  gider ve bir yazısında bir başka bilim
felsefecisi  olan  Lakatos’u  eleştirirken  “Lakatos  bilimi  inceledikten  sonra  diğer
alanlara döner; sanki bilimin büyüye yahut Aristo’nun yazdıklarına olan üstünlüğü
kesinmiş gibi…”.

Kısacası Feyerabend bilimin diğer bilgi edinme metodlarına olan üstünlüğünü kabul
etmez. İşte bu noktada Feyerabend’in tarafına yanaşmak akılcılığın reddi manasına
gelir.  Defalarca  ifade  etmeye  çalıştığımız  gibi  bilime  duyduğumuz  saygı  bilimin
kendisine değildir; içinde barındırdığı değerleredir; akıla ve objektifliğedir. Bilimin
metodolojik sıkıntıları vardır, tanımı itibarı ile de daima olacaktır13 zira bilimi yapan
insandır. Bilim adamı dediğimiz kişiyi insanın zaaflarından ayrı imkânsızdır; bilimi
de tamamen insandan bağımsız kuru bir metod olarak algılamak mümkün değildir. O
11 Dilim varmýyor ama eðer günün birinde hür masonluk bir put haline gelirse, onu bile!
12 Eski ve Kabul Edilmiþ Skoç Riti 4. Derece Ritüeli
13  Eðer bütün bu yazdýklarýmýzdan sonra net bir bilim tanýmýndan bahsedebilirsek elbette!

28



halde tabiidir ki insanın zaafları kullandığı bu metoda aksedecektir; ama bu asla bize,
bu metodu eleştirirken, esasen bu yolla kendimizi eleştirirken, o metodun ihtiva ettiği
ve insanın bugün geldiği noktayı borçlu olduğu değerleri yok sayma hakkını vermez.
Aksini  yapmak  bizi  akıl  dışılığın,  sübjektivitenin  kucağına  düşürür  ve  biz  de
karanlıktan aydınlığa giden yolda ters yöne yürümeye başlarız.

Ama bunun tersi de varittir. Yani bilime saygı duyarken bu saygının sebebini daima
hatırda  tutmamız  gerekir:  bu  saygı  bilimin  ihtiva  ettiği  akladır,  objektifliğedir;
bilimin  kendisine  asla  değildir.  Yarın  bu  değerlere  sahip  ve  bilimsel  metodun
zaaflarından arınmış bir  başka bilgi  edinme yolu elimize  geçse,  bilimin yeri  tarih
kitapları  olacaktır,  olmalıdır.  Sözün  özü  bilime  evet  ama  bilimciliğe,  bilimi  bir
ideoloji  haline  getirmeye  hayır;  bilimin  zaaflarını  ortaya  koyup  bilimciliği
eleştirmeye evet ama aklın ve akılcılığın önemini ihmale hayır. 

Ve bütün bunları tartışırken birşeyi aklımızdan çıkarmamalıyız: gaye akılcı, objektif
ve doğrulanabilir bilgiyi elde etmektir; bilim bunun için sadece bir vasıtadır. Evet,
bilimin temelde insan tabiatından kaynaklanan zaafları vardır ama onu tamamen atıp
da yerine koyabileceğimiz başka bir metod da henüz elimizde yoktur.

Bundan  bir  müddet  evvel  seyrettiğim  bir  televizyon  programını  hatırlıyorum.
Yapımcı  bir  takım ilgi  çekici  becerileri  olan bir  grup insanı  görüntülemiş:  bunlar
rahatlıkla  ateşin  üzerinde  yürüyorlar,  kor  gibi  ateşi  ellerine  alıyorlar,  hattâ  bunu
dillerine  götürüp  yalayabiliyorlar.  Stüdyoda  da  bu  hadiseyi  yorumlamak  üzere
profesör  sıfatlı  bir  bilim adamı  çağırılmış.  Bu zat  bilimciliğini  neredeyse gözüyle
gördüğünü  inkâra  kadar  götürmüş;  “efendim,  dilleri  ıslak  da  onun  için
yalayabiliyorlar  ateşi”  gibi  bir  takım  afaki  izahlar  getirmeye  çalışıyor;  sanki
kendisinin  dili  kuruymuş gibi!  İnanınız  ekran  başında  “mübarek  adam,  madem o
kadar kolay, sen yalasana şu ateşi” diyesim geldi. 

Bence bu,  bilim adamı sıfatına sahip,  bilgi  edinme yolu  olarak  duyu organlarıyla
algıladıklarını aklı ile değerlendirmeyi bir hayat tarzı olarak benimsemiş görünen bir
insanın, şahit olduklarını kafasındaki bir takım şablonlara oturtmak uğruna neredeyse
gördüğünü inkâr noktasına sürüklenmesini anlatan ibret verici bir hadisedir.

Oysa “bilmiyorum” yahut “bilim henüz bunu açıklayamıyor ama ileride açıklayacak
ümit ederim” diyebilseydi halel mi gelirdi sanki bilimin saygınlığına? Tam tersine,
böylesi insanın ve bilimin onuruna, asaletine daha çok yakışmaz mıydı?

Bir takım putlar yapıp sonra da kendi yaptıklarına tapmaya başlamanın neticesidir bu.
Onun  içindir  ki  biz  masonluğumuzun  asırlar  ötesinden  gelen  bilge  sesine  kulak
vermekle  çok iyi  yapıyoruz  zira  o  ses bize  insanlığın  elde  etmiş  olduğu birikimi
fısıldıyor, hangi yöntemle elde edilmiş olursa olsun o birikimi:

“Asla put yapmayacaksın! Mevcut bütün putları yıkacaksın!”

Ve  böyle  anlarda,  ulaştığı  neticelere  katılmamakla  beraber,  Feyerabend’i
hatırlamamak  mümkün  mü?  Bir  yazısında  bilimin  hiçbir  ilerleme kaydetmediğini
yazar.  ”İnsaf”  derler  kendisine,  ve  içinde  yaşadığı,  nimetlerinden  istifade  ettiği
teknolojiyi, velhasıl insanlığın bugün eriştiği noktayı kafasına kakarlar; ama ısrarlıdır
o ve şu cevabı verir:

29



“  İlerleme bir  hedefe doğru olur.  Ben sizin  o saydıklarınızı  bilimin  hedefi  olarak
görmüyorum; bilimin gerçek hedefi insanın hürriyetine kavuşturulmasıdır. Bilim dine
karşı mücadele ederken ilerici bir hüviyete sahipti zira insanı hürriyete kavuşturucu
bir unsurdu. Oysa ki bugün bilim, aynı o zamanki din gibi bir baskı unsurudur; ilerici
hüviyetini kaybetmiştir.”

Feyerabend bir bilim karşıtıdır; kendisine burada bu kadar sıkça yer vermemiz onun
kanaatlerini,  vardığı  neticeyi  paylaşmamızdan  değil  ama  o  neticeyi  elde  ederken
getirdiği  yaklaşıma  duyduğumuz  saygıdandır.  Feyerabend’i  iyi  anlamak,  iyi
yorumlamak lazımdır; ona bazı başkalarının yapmış oldukları gibi “şarlatanın teki”
deyip geçemeyiz; bunu hele bir  mason sıfatıyla  hiç yapamayız zira Feyerabend’in
takındığı tavır, her ne kadar vardığı neticeler aşırı da olsalar, akılcılığa karşıtlıktan
yahut herhangi bir totaliter  yaklaşımdan kaynaklanmamaktadır.  Bilakis Feyerabend
mutlak  bir  hürriyetçidir;  bu  hürriyetçiliğini  anarşizm derecesine  vardırmış  olduğu
içindir ki bir takım aşırı neticelere varmıştır.

Ne  var  ki  bu  hürriyetçilik  çok  saygı  duyulacak  bir  hürriyetçiliktir  zira  onun
hürriyetten anladığı alelâde bir  hürriyet  değil,  insan aklının hürriyetidir.  Ona göre
hedef  dogmaların,  ideolojilerin,  önyargıların  velhasıl  her  çeşit  mengenenin
baskısından kurtarılmış insan aklıdır. Bakın ne diyor Feyerabend:

“  Totaliter bir düşünce sisteminin insan aklı üzerinde kurduğu hâkimiyeti yıkan her
ideoloji,  insanın  özgürleşmesine  hizmet  eder.  İnsanı  geçmişin  mirası  inançları
sorgulamaya iten her ideoloji, aydınlanmayı destekler.”

Bu, masonluğun da ana hedefi değil midir?

Bacon’un  tiyatro  putlarını  hatırlayınız.  Aynı  şeyi  söylemiyorlar  mı?  Bacon
Feyerabend’den üç asır önce yaşamış. Üstelik her ikisi de bilimi bambaşka bir şekilde
algılıyorlar;  felsefeleri  taban  tabana zıt  ama  söz  insan  aklının  hürriyetine  gelince
vardıkları netice aynı.

Nasıl olmasın ki? Burada söz konusu olan insan; ve her ne kadar aksini iddia edenler
olsa da bilgi edinme sürecinde insanı aradan çıkartmak, bilgiyi sadece bilinene yani
nesneye bağlı kılmak ancak bir yere kadar mümkün; bu imkân bitince de işin içine
insan,  bütün zaafları  ile  insan giriyor  ve bu zaaflarını  da kullandığı  bilgi  edinme
yöntemine aksettiriyor.

Kitabın giriş kısmında masonluğun usulleri ve bilgi iletim yöntemlerinin biliminkileri
de  ihtiva  ettiğini  ve  Krali  Sanat’ın,  insanlığın  gerek  ferdî  gerekse  de  toplumsal
gelişmesi bakımından onun fersah fersah üzerinde olduğunu yazmıştım. Doğrusu, bu
kadar sert ve iddialı bir ifadeyi biraz çekinerek kullanmıştım. Şimdi yeri gelmişken
bu konuyu izah etmek istiyorum.

Bu ifade elbette  ki  masonluk bilimin yerini  tutar  manasına değildi;  gayet  tabii  ki
bilim olmasaydı da sadece masonluk olsaydı,  biz de localarımızda çalışmalarımızı
sürdürüyor  olsaydık  insanlığın  vardığı  teknolojik  seviye  aynı  olurdu  demek
istemiyorum.  Burada  söylemek  istediğim  masonluğun  bilgi  edinme  ve  iletme
usullerine yaklaşımının bilime olan üstünlüğüdür. Ve bu gayet de tabiidir zira bilimin

30



ihtiva ettiği  tüm değerleri  masonluk zaten içinde barındırmakta ve savunmaktadır.
Esasen bu değerler zaten modern bilim ortaya çıkmadan çok evvel inisiyatik metodun
kendi öz değerleri değil miydiler?

Unutulmamalıdır  ki  bilimi  bilim  yapan  dayandığı  akılcılık  ve  objektifliğidir.
Masonluk bu değerleri zaten kendi düşünce sisteminin baş köşesine, eski bir tabirle
kûşe-i destarına oturtmuştur.  Ama masonlukta bunlardan çok fazlası da vardır  zira
örneklerini görmüş olduğumuz gibi, bilimin dayandığı insan aklının zaafları bizzat
bilim  felsefecileri  tarafından  itiraf  edilmiştir  ve  bilimin  buna getirdiği  bir  çözüm
önerisi yoktur; olamaz da zira bu zaaflar bilimsel metoda da aksetmiş olduklarından,
bu zaaflara sahip bir metodun bu zaaflara çözüm getirmesini beklemek abesle iştigal
olur.

Bu zaafları  yok  saymayan  lâkin  onları  gidermeye  talip  ve  bunlardan  arınmış  bir
metod vardır; ismi de inisiyatik metoddur. Hür masonluk günümüzde bunun yaşayan
en  büyük  temsilcisidir.  Bilimin  değerlerine  sahiptir  ama  bilimsel  metodun
zaaflarından  arınmıştır.  Gayesi,  insan  aklını  hürriyetine  kavuşturmaktır.  Bu hedef
büyük bir hedeftir; soylu bir hedeftir; insana yakışan hedeftir.

İnisiyatik bilgi insanı aya götürmez; herkesin çantasına bir cep telefonu da koymaz.
Lâkin “bilim sebeplerle ilgilenmez, sonuçları inceler; “neden” diye değil, “nasıl” diye
sorar” diyen bir yaklaşım da insanı tatmin edemez. Ve o zaman da “nedir o halde
bilimin amacı?” diye tepkiyle soran bir Feyerabend çıkar ortaya.

Galiba haklı da olur bu tepkisinde zira insan varolalı beri, düşünmeye başlayalı beri
içinde  o  “neden?”  sorusu  vardır;  bu  dünyaya  nasıl  geldiğini  bilmek  ona  yetmez;
neden geldiğini de bilmek, hayatının, varoluşunun manasını öğrenmek ister zira bilir
ki şu yeryüzündeki  mevcudiyeti geçicidir. İstikbale her bakışında, karşısında bütün
heybeti  ile  dikilen  ölüm adlı  o  muammayı  görmekte  ve  ondan  korkmaktadır;  bu
sebepten  de  ısrarla  hep  o  aynı  soruyu  sormaktadır  kendi  kendisine:  “neden?”.
Sormaktadır  zira  hayatına  bir  mana  verebilmesi  ve  yaşadığı  müddetçeki
davranışlarını  buna  uygun  olarak  tanzim edebilmesi  velhasıl  şu  kısacık  hayatının
anlamsızca  heba  olup  gitmemesi  ancak   bu  soruyu  açıklığa  kavuşturabilmesiyle
mümkündür;  bunu  cevaplandırabilmek  ise  hürriyet  gerektirir;  aydınlık  gerektirir;
sezgi gerektirir. Bunu yapmaya talip olan ise inisiyatik bilgidir.

Mümkün müdür  bu?  Bu soruya bütün içtenliğimle  evet  diyeceğim.  İnsan  ümitsiz
yaşayabilir  mi  hiç?  Ama  altını  çizmeden  de  geçemeyeceğim.  Bu  hedefin
neticesindeki  dünya  bilim  adamlarının  yerini  inisiyelerin,  bilimsel  bilginin  yerini
inisiyatik bilginin aldığı bir dünya değildir. Hayalimdeki dünya bilim adamlarının da,
sanatkârların da inisiye oldukları bir dünyadır.

Ve  ancak  öyle  bir  dünyadadır  ki  bilim  zaaflarından  arınmış  gerçek  bilim  haline
gelecek  ve  bize  kâinatın  o  eşsiz  ahenginin  şaşmaz  kanunlarının  gerçek  manasını
anlatacak, sanat Evrenin Ulu Mimarı’nın bize uzaklardan fısıldadığı büyülü bir şarkı
şeklinde  ruhumuzu  nurlandıracak,  velhasıl  hakikat  tecessüm  edecek,  yeryüzüne
inecek.

Dilerim öyle olacak. 

31



II. BİTMEYEN ARAYIŞ

Istırabın sonu yok sanma, bu âlem de geçer,
Ömr-ü fani gibidir, gün de geçer, dem de geçer.
Gam karar eyleyemez, hane-i hurrem de geçer.
Devr-i şadi de geçer, gussa-i matem de geçer,

Gece gündüz yok olur, ân-ı dem âdem de geçer.

Bu tecelli-i hayat aşk ile büktü belimi,
Çağlayan gözyaşı mı yoksa ki hicran seli mi?

İnleyen sâz-ı kazanın acaba bam teli mi?
Çevrilir dest-i kaderle bu şuunun filimi,

Ney susar, mey dökülür, gulgule-i cem de geçer.

İbret aldın okudunsa şu yaman dünyadan,
Nefsini kurtaragör masâd-ı mafihâdan,
Niyyet-i hilkati bul aşk-ı cihanârâdan,

Önü yoktan, sonu boktan bu kuru davadan,
Utanır gayret-i gufranla cehennem de geçer.

Ne şeriat, ne tarikat, ne hakikat, ne töre,
Süremez hükmünü bunlar yaşadıkça bu küre,

Cahilin korku kokan defterini Tanrı düre,
Marifet mahkemesinden verilen hükme göre,

Cennet iflas eder, efsane-i âdem de geçer.

Serseri Neyzen’in aşkınla kulak ver sözüne,
Girmemiştir bu avâlim bu bedâyi gözüne,
Cehlinin kudreti baktırmadı kendi özüne,
Pîr olur saki-i gülçehre bakılmaz yüzüne,

Hâk olur pîr-i mugan, sohbet-i hemdem de geçer.

Neyzen Tevfik14

 

14 1943 senesinde yazýlan bu þiir Filozof Rýza Tevfik Bölükbaþý  biradere ithaf edilmiþtir.

32



II.1. Neden Buradayız?

Hür masonluk inisiyeler,  yani yüce manasıyla insanlar yaratmayı hedefler.  Dolayısıyla mason
kendisi üzerinde simyacılarınkine benzer bir dönüşümü meydana getirmelidir.  Hür masonluk
dünyayı yeniden kurmaya bir davettir ve bu hedef onun gücünün üzerinde değildir; ama olması
gerektiği gibi olması şartıyla.

          Oswald Wirth

Her  masonun  ister  masonik,  isterse  de  haricî  âlemde  olsun,  mutlaka  karşılaşmış
olduğu kendisi kısa lâkin cevabı uzun bir soru vardır: "Masonluk nedir?". 

Bunun cevabını bir çırpıda verebilmek elbette ki imkânsızdır. Zaten tek ve kısa bir
cevap  da  herhalde  mevcut  değildir.  Ancak  şunu  da  gönül  rahatlığıyla  söylemek
zannederim mümkündür ki,  bu soruya muhatap olan bir masonun buna  tutarlı  ve
ikna edici bir cevap verebilmesi, her şeyden evvel bu kardeşimizin kendi kendisine şu
soruyu sorup cevabını aramış olmasına bağlıdır: "Neden buradayım?".

Sahi  "neden  buradayız?".  Neden  hepimiz  en  az  on  beş  günde  bir  çok  değerli
vakitlerimizi bu çatının altında geçiriyoruz? Neden eşimizden, işimizden, ailemizden
çaldığımız  saatleri  mesleğimize  vakfediyoruz?  Velhasıl  neden  burada  bulunmak
uğruna, belirli bir maddi ve manevi külfetin altına rahatlıkla girebiliyoruz?

Dünyayı  yeniden kurmaya talibiz  de onun için!  Ve bu da bize başka hiçbir  şeyin
veremeyeceği büyük bir heyecan, erişilmez bir saadet veriyor. Biz nuruziya yolunun
yorulmaz yolcuları,  hakikatin bıkmaz usanmaz meftunlarıyız. Zulmetten geldiğimiz
ve nura kavuştuğumuz bu cemiyette aldığımız nuru, bıkmadan usanmadan karanlıklar
içerisindeki  haricî  âleme  aksettiriyor,  oradakilerin  de  bu  kutsal  nurdan  bir  nebze
olsun  istifade  edebilmeleri  için  elimizden  geleni  yapıyoruz.  Biz,  karanlıklar
içerisindeki  haricî  âlemi  aydınlatan  sönmez  bir  meşale,  sevgiyi  ve  bilgiyi  yayma
savaşının usanmaz mücahitleri  olma misyonumuzu bir  an dahi  unutmuyor,  bunun
verdiği gurur, heyecan ve saadetle mabedlerimizi dolduruyor, bununla da yetinmeyip
fiziki istirahat halindeyken dahi tefekkür dünyamızda bıkmadan usanmadan çalışıyor,
çalışıyor,  çalışıyoruz  zira  biliyoruz  ki  bizim sayemizde “zulmet  sönecek,  şu siyah
toprak altın olacak.”

Bu satırları mübalağalı bulan kardeşlerim, yerden göğe haklısınız. Ne var ki ben de
aynı Oswald Wirth gibi,  bunların sonuna o hayati  cümleyi  ilave etmek istiyorum:
"Ama olmamız gerektiği gibi olmamız şartıyla".

Bunları yazarken "Ah keşke! Nerede o günler" diyenleri görür gibi oluyorum. Oysa
bu o kadar da güç bir şey değil. Esasen her ne kadar bir takım yazarlar masonlukla
masonları  birbirinden  ayırmak  istidadında  iseler  de,  aslında  biz  neysek
masonluğumuz  da  o.  Neticede  eğer  masonluğun  birtakım  hedefleri  varsa,  eğer
masonluk  bir  yerlere  varacaksa,  eğer  gerçekten  zulmetten  nura  erişilecekse,  bu,
teorinin pratiğe dökülmesi ile, yani biz masonlar vasıtasıyla olacaktır.

33



Evet  kardeşlerim karanlıkları  biz aydınlatacağız;  ülkü mabedini  biz inşa edeceğiz;
sevginin ve bilginin hüküm sürdüğü bir dünyayı biz kuracağız. Bunun yolunu ise bize
masonluğumuz gösterecek; yani teorisyen masonluk, biz ise icracı olacağız. 

Oswald Wirth’in dediği gibi, "Hür masonluk inisiyeler, yani yüce manasıyla insanlar
yaratmayı hedefler. Dolayısıyla mason kendisi üzerinde simyacılarınkine benzer bir
dönüşümü meydana getirmelidir".

Bütün bu sözler, hangi cemiyet için söylenirse söylensin, o cemiyeti mensuplarının
gözünde yüceltecek, onlara istikbale yönelik hayaller kurduracak güzel sözlerdir; ne
var ki masonluk için farklı bir mana ifade ederler zira masonluk alelâde tanımı ile
anlaşılacağı şekilde bir cemiyet, bir dernek değildir. Onun hedeflerini paylaşan başka
müesseseler olsa dahi masonluk, bu hedeflere varmak yolunda izlediği yöntem, yani
metodolojisi  açısından bambaşka bir  konumdadır.  Bu sebeptendir  ki  haricîler  için
güzel hayaller, ütopyalar olarak mütalaa edilebilecek bu sözler masonluk için, en az
şu anda elinizde tuttuğunuz bu kitap kadar somut, erişilmesi gereken bir hedeftir.

Zira  masonluk,  inisiyasyon yani  tekris  esasına dayalı  bir  cemiyettir.  Bu kelimeler
muhakkak ki bizde çok güzel hatıralar uyandırırlar. Bunun da ötesinde, hayatımızın
dönüm noktasını teşkil eden en önemli köşe taşlarından birisini oluştururlar. Öyle de
olmak  zorundadırlar  zira  tekris  bizim  için,  bir  derneğe  girdiğimiz  günün  mutlu
hatırasını çağrıştırmanın çok ötesinde, gözümüzdeki bir perdenin kalkışı, hayata yeni
bir bakış açısı elde etmek yolunda attığımız en önemli adımdır.

Tekrisi sıradan yahut da ilginç bir "cemiyete giriş töreni" olarak gördüğümüz andan
itibaren masonluk biter zira bunu böyle algılamak, masonluğu haricî âlemde birçok
benzeri bulunan ve mutlaka ki hepsi de ayrı bir kıymet taşıyan sosyal kulüpler yahut
cemiyetlerden biri olarak görmeyi de beraberinde getirir. Böyle olunca da masonluğa
ihtiyaç kalmaz; masonluk bir takım koca adamların oynadıkları bir oyun, toplum için
lüzumsuz bir lüks haline gelir.             

İşte  bütün  bu  yukarıda  bahsetmiş  olduğumuz  hedeflerin  gerçekleşmesi,  diğer  bir
ifadeyle  "masonluğun  olması  gerektiği  gibi  olabilmesi"  için  üzerinde  önemle
durulması  gereken  hayati  nokta  masonluğun  bir  dernek  olmadığıdır.  Elbette  ki
cemiyetler  kanununa  göre  kurulmuş  bir  mason  derneği  vardır  lâkin  bunun  çok
ötesinde ve üzerinde olan,  kökü insanlığın en eski geleneklerine giden ve insanlık
kültürü denilen o muazzam birikimi en dengeli haliyle bize taşıyan bir masonluk, bir
büyük mason varlığı mevcuttur.

Bu varlığa katılmış olmak bütün bu birikimi algılamaya, anlamaya ve özümsemeye
talip olmak manasına gelir; bu talep belirli bir davranış biçimini, belirli bir üslubu,
konulan hedeflere belirli bir yaklaşım tarzını da beraberinde getirir. 

Bu bir iddia, hem de çok büyük bir iddiadır. Biz artık meselelere, hangi mesele olursa
olsun,  sokaktaki15 insanlar  gibi  yaklaşamayız;  gözlerimiz tekrisle hakikatin  nuruna

15 Belki biraz argo bir ifade olacak bu; mesuliyeti Tanju Koray kardeþimin. Lâkin ilk defa ondan 
duyduðum bu “haricî alem - sokak” alegorisini çok sevdim zira bunun mefhum-u muhalifinden 
hakikatin nuruna gözümüzün açýldýðý mukaddes çatýnýn altýnýn evimiz, yuvamýz olduðu manasý 
çýkýyor ki bu fikir içimi ýsýtýyor.  Onun için bunu sýk sýk kullanacaðým.  

34



açılmadan evvel baktığımız gibi bakamayız. Eğer tekrisimizi bir üye kabul töreni gibi
görürsek belki mason derneğine üye olmuş oluruz ama mason olmuş olmayız ki!

Mason derneğine üyelik, mason olmaya giden yolun ancak bir başlangıcı olabilir. Bu
yolda yürüyebilmemiz ise, tekrisin gerçek manasını bütün icapları ile beraber anlamış
olmamıza  bağlıdır  zira  masonluk  inisiyatik  yani  tekris  esasına  dayanan  bir
müessesedir.

Geçtiğimiz  günlerde  bir  kardeşimle  sohbet  ederken  bana  masonluktaki  hayal
kırıklıklarından bahsetti;  şu anda üzerinde  konuştuğumuz konu ile  doğrudan ilgili
olduklarından ve böylesi bir yaklaşımı benimle hissiyatlarını  paylaşmak sıcaklığını
gösteren başka kardeşlerimden de duymuş olduğumdan, bu eleştirileri ana başlıklar
halinde nakletmek istiyorum: 

· Masonluk topluma doğrudan müdahale etmek için birşeyler yapmalıdır; halbuki şu
anda âtıl bir görüntü vermektedir.

· Masonluğun kullandığı yöntemler bugün halkla ilişkilerin en üst seviyeye eriştiği
bu bilgi çağında artık aşılmışlardır; bu çağda böyle sürekli eskiden bahsederek bir
yerlere varılamaz. 

Elbette ki bu ve benzeri ifadeleri evlâdını çok seven bir anne yahut babanın, onun
daha da iyi  olması için kendisine yönelttikleri  yapıcı  ve sevgi dolu eleştiriler  gibi
görmek  gerekir.   Ayrıca  toplumu  ileriye,  daha  iyiye,  hem  de  süratle  götürmeye
yönelik  içtimai,  insani  ve  ulvi  bir  heyecandan  kaynaklandıkları  için  saygıya  da
lâyıktırlar.  Üstelik  böyle  bir  heyecana,  tekrisin  nurunu  almış  bir  masonun
katılmaması da mümkün değildir.  Ne var  ki  bu heyecana katılmak,  benimsenmesi
düşünülen  yönteme,  getirilmek  istenen  masonluk  tanımına  katılmayı  beraberinde
getirmeyebilir hattâ bence getirmemelidir de. Ben de, bunları ifade eden kardeşlerime
duyduğum bütün sevgi ve saygıma rağmen, itiraz hakkımı kullanacağım.

Belirli bir fikrî  seviyeye erişmiş her insan, elbette ki mensubu bulunduğu toplumu
değiştirmeyi,  daha  iyiye,  ileriye  götürmeyi  arzulayacaktır.  Bu  onun  sadece  hakkı
değil, aynı zamanda vazifesidir de. Toplumun gitmesi gereken nokta üzerinde uzlaşan
insanlar  ise  bir  araya  gelip  çabalarını  birleştirebilir  ve  bir  cemiyet  meydana
getirebilirler;  böylece  toplumsal  hadiselere  örgütlü  bir  şekilde  müdahale  etmiş
olurlar.  Bu şekilde  bir  müdahalenin  hadiselere  doğrudan  tesir  edeceğine  ve  daha
güçlü, daha başarılı olacağına inanılır umumiyetle.

Bu kanaat  doğru  olabilir;  ne  var  ki  bu  vazifeyi  bu  yöntemle  üstlenecek  cemiyet
masonluk  değildir.  Masonluk herşeyden evvel  ferdi  hedef  alır.  Topluma yönelişi,
yetiştirdiği fertlerin aldıkları nuru dışarıda hâkim kılmaları ile olur. Yoksa masonluğu
topluma doğrudan  müdahale  eden aksiyoner  bir  cemiyet  olarak  görmek  mümkün
değildir. Her aksiyon bir reaksiyon  doğurur; böyle etkilerle, tepkilerle iş yapmak ise
haricî usullerdir; kısa vadede netice alır gibi görünseler bile insanın içine nüfuz eden
değişiklikler yapamadıkları için kalıcı olmazlar. Bu hedeflere bu usullerle varmaya
talip sayısız cemiyet vardır; ne var ki değiştirmeye çalıştıkları toplumun zaafları hem
o cemiyetin mensuplarına, hem de kullandıkları yönteme aksettiği için varabilecekleri
nokta sınırlıdır.  Masonluğun hedefi de iddiası da çok büyüktür; bunları elde etmek
için kullanacağı yöntem de bu büyüklüğe lâyık olmak durumundadır. Yoksa dışarının
kavgası ve gürültüsüne ayak uydurarak bu hedeflere erişmek mümkün değildir.

35



Burada hedef  insandır;  ferdin  aydınlatılması,  ferdin  kişisel  ve  insani  zaaflarından
arındırılması  ve  bunları  başaran  fertlerin  dışarıda  masonluk  değil  ama  masonlar
olarak aksiyonda bulunmalarıdır. Bunu en güzel aşağıdaki ifade özetler zannederim:

“ Mabedin içindeyken masonluk var masonlar yok; mabedden çıkınca masonlar var,
masonluk yok”.

Sahiden  ne  de  güzel  olur  masonluk  adına  birlikte  hareket  etmeyi  sadece  mabed
duvarlarının  içindeki  inisiyatik  eğitimimizde  bırakabilsek  ve bu  eğitimi  icaplarına
uygun bir biçimde yapabilsek ama bu kutsal duvarların dışında da bunun gerektirdiği
gibi davranabilsek.

Ah bir yapabilsek! O zaman zaten haricî âlemde masonluk sıfatını kullanmadan fert
olarak  toplumu,  insanları,  insanlığı  aydınlatabilecek;  değiştirmek  istediklerimizi
değiştirebilecek güce ve hürriyete sahip olmuş oluruz. O zaman zaten haricî âlemin
usulleri  ile  topluma  müdahale  gayesini  güden  cemiyetlerin,  aslında  o  toplumun
zaaflarının farklı bir şekilde tezahüründen başka birşey olmadıklarını anlar, bundan
rahatsızlık  duyarız.  Ve  işte  o  zaman  “doğrudan  müdahale,  toplumun  sorunlarına
neşter vurma, söylenen lafların altında kalmama” gibi ifadeleri  bunlara zaten talip
sayısız cemiyete bırakır, kendi inandığımız yolda, inandığımız hedefe doğru ve ona
yakışan usullerle, huzur içerisinde yürürüz.

Bu yol zor bir yoldur: çaba ister, emek ister, sabır ister, bilgi ister, akıl ister, gönül
ister. Bu yolda ağır ilerlenir ama emin ve sağlam adımlarla ilerlenir; bu yolda adımlar
düşünülerek  atılır  ama  geriye  dönüşsüz  bir  şekilde  atılır.  Çabuk  neticeye  varıcı,
devrimci, toplumcu formüller bu yolun üzerinde değildirler zira masonluk bir dava işi
değil bir mana işidir. 

Akan bir su düşününüz; önünde de bir taş olsun. Su eğer bu taşı ilk seferde sürüklerse
sürükler; sürükleyemezse onunla uğraşmaz, onu yok sayar, asla mücadeleye girmez;
taşın sağından solundan dolaşıp akmaya devam eder; bu şekilde akar, akar, akar. Bir
gün akar, bir sene akar, bir asır akar; bir gün bakarsınız ki taş erimiş yok olmuş. 

İşte inisiyatik yol, böyle bir çalışma usulünü göze alabilenlerin yoludur.

Keza  masonluğun  sürekli  eskiden  bahsettiğini,  günümüz  meseleleri  ile
ilgilenmediğini düşünmek, onu hiç anlamamış olmayı gerektirir.  Memlekete kimin
başbakan olması  gerektiği,  eğitim kadrolarının  iyi  ya da kötü  olmaları  bugün var
olan,  yarın  yok  olacak  meselelerdir.  Oysa  ki  masonluğun  ilgi  sahası,  varoluşa,
varoluşun  sebeplerine,  hakikate  taalluk  eden,  mekânın  ve  zamanın  üzerinde
konulardır. Onun içindir ki biz çalışmalarımızı yirminci asrın sonunda Beyoğlu’ndaki
bir sokaktaki apartman dairesinde değil, hem zaman hem de mekândan münezzeh bir
mabedde yapıyoruz. Eski misterleri “eskiden bahsetmek” olarak görmek, onların asla
eskimeyecek  zaman  ötesi  bir  hakikatin  ve  bilgeliğin  kuşaktan  kuşağa  aktarılması
demek olduğunu anlamamak, masonluğu lokali  Beyoğlu’nda olan bir  kulüp haline
getirir  ki o zaman da mabed yıkılır,  zaman ve mekân insana galebe çalar,  zulmet
hüküm sürmeye başlar.

36



Velhasıl, hür masonluğu eskimiş yahut vazifesini tamamlayıp artık yok olmaya yüz
tutmuş bir kurum olarak görmek, onun yöntemlerinin aşılmış olduklarını düşünmek,
onu hiç tanımamış olmayı gerektirir. Tam tersine, hür masonluk çocukluk çağından
henüz  çıkmış,  ileriye  ümitlerle  bakan  ve  insanlığın  istikbalini  elinde  tutabilecek
kudrette son derece dinamik bir müessesedir. Bu genç delikanlı büyümüş, gelişmiş
ancak  daha  henüz  yetişkinlik  çağına  varmamıştır.  Daha  beşikteyken  kıskanç  bir
tanrıça tarafından üzerine gönderilen yılanları  alt  etmeyi  başaran Herkül  gibi,  hür
masonluk da bu en hassas çağında kendisine yöneltilen insafsız,  acımasız ve kötü
niyetli  saldırılara  mağlup  olmamış,  inançlarından,  fikirlerinden,  haysiyetinden  en
ufak bir taviz vermeksizin dimdik ve vakarla, Tevfik Fikret’in o “hiç eğilmemiş ulu
çınar”ı gibi ayakta kalmıştır. 

Ne  var  ki  hür  masonluğun  şu  ana  kadar  gerçekleştirdikleri,  bundan  sonra
gerçekleştirmesi gerekenler yanında hiç kalır zira o, “dünyayı yeniden kurmaya bir
davettir ve bu gücünün üzerinde değildir; yeter ki olması gerektiği gibi olsun!”

Peki acaba masonluk olması gerektiği  gibi olabilir  mi? Elbette  ki  evet zira hiçbir
müessesede ondaki kendini  geliştirme,  eksiklerini  giderme gücü yoktur.  En büyük
kusuru ise henüz kendini yeterince tanımaması, bu gücünün farkında olmamasıdır.
Ne var ki yavaş yavaş uyanmakta, isterse neler yapabileceğini anlamaktadır. Şu ana
kadar karmaşık hisleri ve içgüdülerinin etkisiyle hareket etmiş olan masonlar artık
mantıklarını ön plana çıkartmaya ve şu soruyu sormaya başlamalıdırlar:

"Neden?"

Bu soru aslında geleneklerin ve eski usullerimizin bir nevi sorgulanışı olup, altında,
geleneklere  sırf  eski  oldukları  için  değil,  masonluğun  temel  hedeflerini
gerçekleştirmesini, başka bir deyişle dünyayı yeniden kurabilmesini sağladıkları için
uyulması  gereği  yatar.  İşte  bu  noktada  masonluğu anlamanın  vakti  gelmiştir:  hür
masonluk artık sadece sembolik olarak kalamaz; inisiyatik olması gerekir.

Ve masonlar gerçek inisiyeler, kelimenin tam manası ile düşünen insanlar oldukları
vakit  güçleri  ne  olabilir?  Daha  bunun  bilincinde  değilken  bile  öyle  eserler
vermişlerdir ki bilinçli olarak dünyayı baştan aşağı değiştirmeleri işten bile değildir.

Şu son okuduğunuz dört  beş paragraf,  büyük bir mason yazar, büyük bir simyacı,
büyük bir mistik olan Oswald Wirth'in altmış sene evvel yazdıklarının bir nevi özeti.
Altmış sene bir insan ömrü için çok uzun bir süre olsa dahi toplumların hayatında
hiçbir  şey  değil;  ve  anahtar  kelime,  dün  olduğu  gibi  bugün  de  hedeflerimizi
gerçekleştirmemizi sağlayacak kelime olduğu yerde duruyor: inisiyasyon; inisiyasyon
ve onun neticesinde elde edilecek hür insan.

Tabii  burada  hürriyet  ile  kastedilen,  kelimenin  geniş  kitlelerce  kabul  edilen
manasından çok farklıdır. Bizim için hürriyet, “basın hürriyeti”, “gösteri hürriyeti”,
“fikirleri  ifade  hürriyeti”  gibi  ifadelerden  farklı  ve  onların  üzerinde  olarak,  insan
zihninin hürriyeti manasına gelir. Dolayısı ile inisiyasyonun elde etmeyi hedeflediği
hür  insan,  her  türlü  dogma,  doktrin,  ideoloji  ve  önyargının  kalıbından  kendisini
kurtarabilmiş,  zihnini  her  türlü  “hazır  formül”ün,  “mutlak  doğru”nun,  “şaşmaz
gerçek”in, “kusursuz kurtarıcı”nın prangasından azad edebilmiş imtiyazlı insandır. 

37



Esasen her türlü aydınlık düzenin temelinde yatan da bu insandır.  Ve toplumlar bu
değerlere  yaklaşabildikleri  nispette  hürriyetçi  demokrasinin  de,  laikliğin  de  başarı
şansı  artacaktır.  Neticede  zihni  köle  insanlardan  oluşan  bir  topluma  hangi
“mükemmel” düzeni getirirseniz getirin,  yaşama şansı yoktur zira toplum neticede
fertlerin bir araya gelmelerinden oluşmaktadır. Kölelerin bir araya gelip kendilerini
idare ettikleri düzen ise, adı ne konmuş olursa olsun, köleliktir.  Hür insanların bir
araya  gelip  kendilerini  idare  ettikleri  düzen  ise,  adı  ne  konmuş  olursa  olsun,
hürriyettir.  Velhasıl toplumun ne şekilde idare edildiğini tayin eden, düzenin resmî
adı değil, toplumu oluşturan fertlerin niteliğidir.

İşte inisiyasyon köleliği yıkıp, yerine hürriyeti koymaya bir çağrıdır.

Yahut  Refet  Sadeddin  biraderin  o  fevkalade  ifadesi  ile,  “Hür Masonluk  hikmet-i
kadimenin16 resmî dinlere ve resmî felsefelere bir karşı koyuşudur.”

Elhak öyledir!

Ve esasen bütün bu çalışma da, bu eski hikmeti tanımlamayı, onun ne olduğunu izahı
hedefliyor.  Ama  gelin  bunu  bir  de,  Refet  Sadeddin’in  ağzından,  onun  o  eşsiz
üslubundan dinleyelim17:

“Ben bir Allah’a, bir meçhule, benim için meçhul olan bir Allah’a, bütün tariflerin
ötesinde bulunan birşeye inanırım. Kiliseler, mezhepler ve bütün dinler tekelcidirler.
Allah dağlardan inen bir su gibidir ki nehirleri ve ırmakları doldurur. Vakıa bazı
insanlar bu suyu hemen şişelerine doldururlar. Bu şişelerden bazıları güzel, bazıları
çirkindir. Bu adamlar doldurdukları şişeleri satmak için derhal pazara çıkarırlar ve
derler  ki  ‘yalnız  bu  su  susuzluğunuzu  giderebilir’.  Ben  de  derim ki  tazeliğini  ve
lezzetini  kaybetmiş  bulunan  bu  sular  artık  bir  susuzluğu  gideremezler.  En  iyisi
ırmakların kenarına gitmek ve eğilip taze suyu avuç avuç içmektir. Asırlara rağmen
bu dünyada henüz sularla değil, şişelerle ve onların renkleriyle iştigal olunuyor.

…………

Büyük dinler teessüs edip de büyük otoritelere vücut verildiği günden beri eski hikmet
mahvedilmek istenmiştir. Bir taraftan umumi manası ile kilise, diğer taraftan hususi
manası ile hükümranlık, insanlığa gem vurarak dizginlerini eline almak teşebbüsüne
girdikleri gün ilk yaptıkları iş, kendilerinin zalimane teşebbüslerini men edecek olan
hikmeti mahva çalışmak olmuştur. İnsaniyetin hürriyetini talep eden kadim hikmet,
tam yirmibeş asır devam eden bir mücadele kabul etmiştir. Bu mücadelede hikmet-i
kadime bir defa bile mağlup olmamıştır. Bir şairin dediği gibi, ‘o bir seda idi; onu
susturmak boğmak istediler; ziyaya dönüştü. Hiç ziya boğulur mu? Ziya olduğu vakit
söndürmek istediler, renge dönüştü. Hiç renk üflemekle söner mi?’

Böylece hikmet-i kadime, zulmün ve gayzın elinden kaçırıla kaçırıla bugüne kadar
geldi. Hikmetin, asırların akıp geçişi boyunca sığındığı mabedler defalarca dünyevi
ihtirasın saldırısına maruz kaldılar. Mensupları yakıldılar. Fakat dünyada ömürlerini

16 Yani “eski hikmetin”
17 Bu alýntýlarý Refet Sadeddin biraderin, Hermes ve Pitagor üzerine iki konferansýndan yaptým. 
Günümüz Türkçesine çevirirken olabildiðince aslýna sadýk kalýp o güzelim üslubu bozmamaya 
çalýþtým.

38



küçük hırslar için israf edenler olduğu gibi büyük bir şey için yaşayanlar, gönüllerini
beyaz, güzel ve yüksek bir şeye kaptıranlar da vardır. Onlar için ölüm ancak tekâmül
yolunda  bir  dönüm  noktasından  ibarettir.  Hikmet-i  kadime  onların  asil  ve  pak
ellerinde  bir  yaprak  gibi  yükseldi.  Onlar  bugün ebediyete  intikal  etmiş  olan  eski
kardeşlerimiz,  isimleri  unutulmuş  fakat  ruhları  bizimle  beraber  yaşayan  mason
üstadlarımızdır.  Güneşte  gezdikleri  halde  gölge  bırakmayan  bu  mürşid  ruhların
hatıra ve eserleri  biz fanilerin nazarlarında ömrümüzün sonuna kadar gözlerimizi
üzerlerinden ayıramayacağımız birer kemal kitabesi olarak kalacaktır.

…………… ...

Hikmet-i  kadime  muhakkak  ki  beşeri  irfanın  menbaıdır.  Onu  öğrenmek  hepimize
borçtur. Fakat onu duymadan, sezmeden ve sevmeden öğrenmek imkânsızdır. Tekris
bize akıl ve hikmet mabedinin kapısını açar. Onun minberine insan kendi irfan ve
iradesiyle  çıkar.  Onun  mihrabında  insan  kendi  fazilet  ve  feragatiyle  durur.
Masonlukta  birbirini  takip  eden  tekrisler  vardır.  Fakat  bu  bir  şekil  ve  tedbirdir.
Masonlukta ancak bir tekris vardır; o da ruhumuzun hakikate temas ettiği andır.”

Tabii bütün bunların bir anlam ifade etmesi, tekrisimizin manasını anlamış olmamıza
yani  hayat,  ölüm  ve  ölümsüzlüğün  sırrına  vakıf  gerçek  inisiyeler  olabilmemize
bağlıdır.  Gelin  kitabın  bu  bölümünü  yine  bir  alıntıyla,  Oswald  Wirth’in  yeni
inisiyelere  gerçek  inisiyenin  nasıl  bir  insan  olduğunu  anlatışıyla  kapatalım;  ve
dileyelim biz de öyle olalım:

     
Yeni inisiyelere
 

Çok kıymetli kardeşlerim,

Hür masonluk sizi misterlerine inisiye ederek seçkin, bilge yahut düşünen insanlar
olmaya yani düşünmeyen canlılar kütlesinin üzerine yükselmeye davet eder.

Düşünmemek, hükmedilmeye, yönlendirilmeye, idare edilmeye ve sık sık yük hayvanı
muamelesi görmeye razı olmak demektir.

İnsan,  zihnî  yetenekleriyle  hayvandan  ayrılır.  Düşünce  onu  hür  kılar,  ona  dünya
imparatorluğunu verir: düşünmek hükmetmektir.

Ne var ki düşünen insan daima istisnai bir varlık olmuştur. Eskilerden beri insan
kendi içine dönmüş, rüyalarda kaybolmuştur; bugün ise bunun tam tersi bir aşırılığın
içerisindedir.  Kendisini hayat kavgasına o denli  kaptırmıştır ki,  sükûnet içerisinde
tefekküre  dalacak,  düşünce  sanatı  denilen  o  âli  sanatı  tatbik  edecek  hiç  vakti
kalmamıştır.

Oysa ki Büyük Sanat, Krali Sanat ya da Âli Sanat denilen bu sanatı yaşatmak hür
masonluğa ve biz masonlara düşmektedir.

39



Günümüz aydınları,  her ikisi  de  düşünceyi  dışlayan iki  öğreti,  yani  kör  bir  iman
üzerine kurulu kiliselerle, yeni ilmî inançları dogmalar halinde ortaya koyan okullar
arasında bocalamaya devam edemezler.

Günümüzün  şartları  çağdaşlarımızı  düşünme  zahmetinden  kurtarmak  için  elinden
geleni  yapmaktadır;  yine  de,  belki  de  aslında  bu  sebepten,  güçlü  bir  teşekkülün
unutulmakta  olan  geleneklerin  meşalesini  yeniden  yakması  şarttır.  Bizim  düşünen
insanlara ihtiyacımız vardır; bunu temin edecek olan ise üniversitelerimizin eğitimi
değildir.

Düşünen insan çok bilen insan demek değildir; hafızası faydasız hatıralarla tıka basa
dolmamıştır.  Düşünen  insan,  dinî  yahut  ilmî  dogmalarla  kısıtlama  ihtiyacını
duymadığı hür bir zihne sahiptir.

Düşünen  insan  kendi  kendisini  geliştirir;  başka  bir  deyişle  kendi  eserlerinin
çocuğudur.  Bunu  bilen  hür  masonluk,  dogmalar  yaratmaktan  daima  kaçınmış  ve
bütün  kiliselerin  tam  tersine,  asla  hakikatin  sahibi  olduğunu  iddia  etmemiştir.
Masonlukta hataya karşı tedbir almakla yetinilir,  sonra da herkes doğruyu, haklıyı,
güzeli aramaya teşvik edilir.

Hür masonluk bayağı kafaların fikirlerini ifade edebilmek için dört elle sarıldıkları
parlak sözlerden, hazır formül ve cümlelerden nefret eder. Mensuplarını düşünmeye
zorlamak ister, dolayısıyla da öğretisini bir alegori ve semboller perdesinin ardında
ortaya koyar; anlayabilmek, keşfedebilmek ve sezebilmek için düşünmeye davet eder.

Dolayısıyla kardeşlerim, kelimenin en yüksek manasıyla kâhinler olabilmek için çaba
sarfediniz zira kendinizde ne buluyorsanız masonlukta da onu bulacak ve böylece hür
masonluğun inisiyatik yeniden doğuşuna katkıda bulunacaksınız.

Evrenin  Ulu  Mimarı  tekrisinin  manasını  anlamış  masonlar  yani  gerçek  inisiyeler
olma yolundaki çabalarımızda yardımcımız olsun.

40



II.2. İnisiyatik Düşüncenin Doğuşu

İnisiyasyon insanlık tarihinin en önemli ve en anlamlı manevi fenomenidir

                                                                      Mircea Eliade

İnisiyasyon  kelimesinin  kökü  latince  "başlangıç"  manasına  gelen  "initium"dur18.
İnisiye  etmek  ise  başlangıç  yoluna  koymak,  bir  tefekkür  ve  dahilî  çalışma
mekanizmasını harekete geçirmek manasına gelir.

İnsanoğlu  düşünmeye  başlayalı  beri  kim  olduğunu,  nereden  geldiğini,  nereye
gittiğini, başka bir ifadeyle hayatın ve kendi hayatının manasını araştırıp durmuştur.
Beş  duyusu  vasıtası  ile  algıladıklarını  aklının  süzgecinden  geçirip  bazı  neticelere
varmış,  buna  bilim  demiştir;  altıncı  hissini  gönlüyle  birleştirip  irreeli  reelde
aksettirmiş,  güzeli  yakalamış,  buna  sanat  demiştir;  kimi  zaman  da  kendi  iç
dünyasında tefekküre dalmış, bilimle sanatı mezcedip bazı neticelere varmış, buna da
felsefe demiştir.

Peki ama, varolalı  beri  hakikati  aramış insanoğlunun eriştiği  neticeler tatmin edici
olmuş mudur? Bu soruyu “bu cevaplar beni tatmin ediyor mu?” şeklinde kendimize
sorup,  cevabını  da kendimiz  vermemiz  gerekir  herhalde.  Yani  hepimiz  bu soruyu
kendi vicdanımızda cevaplandırmak durumundayız; ama bir takım objektif tespitlerde
bulunmadan da bu cevabı sağlıklı vermemiz zor olur herhalde. 

İlk insan…  

Sevgiyle  nefret,  akılla  duygular,  vefayla  ihanet,  samimiyetle  riya,  velhasıl  akla
gelebilecek her türlü ikilem arasında bocalayıp duran, bu çelişik duygular arasında
nereye gideceğine bir türlü karar verememiş, rüzgârın önüne kattığı bir kuru yaprak
gibi oradan oraya sürüklenen bir abd-i âciz.

Çağdaş insan… Bugünün, asrımızın insanı…

Belki sebepler değişmiş, bir takım davranışları çağa uymuş; ama o da aynı duygular
içerisinde oradan oraya savruluyor. Aradaki tek fark birisi kendisini çıplak gözünün
görebildiği kadarıyla sınırlamış, diğeri ise binlerce senelik birikimiyle görebildiğinin
ötesini araştırıyor.

Ama  insan  hep  o  aynı  insan.  Korkusuyla,  sevgisiyle,  nefretiyle,  kıskançlığıyla,
ihtiraslarıyla,  zevkleri  ve  heyecanlarıyla,  mutluluk  ve  pişmanlıklarıyla  hep  aynı

18 Yeri gelmiþken bir hususun altýný çizmek istiyorum. Bu çalýþmayý yayýnlanmadan evvel okumak
lutfunda bulunan kardeþlerimden, tekrisin sözlük anlamýnýn inisiyasyondan farklý olduðunu ve 
bunun altýnýn çizilmesi gerektiðini söyleyenler oldu. Yerden göðe kadar haklýlar mutlaka. Fakat 
ben, kelimeler üzerindeki etimolojik tartýþmalarýn, verilmek istenen mesajý zayýflattýðýna 
inananlardaným. Dolayýsý ile bütün bu çalýþma boyunca tekris ve inisiyasyon kelimelerini ayný 
manada kullanacaðým.

41



çelişkiler yumağı. Bunca senelik çalışmanın neticesinde bir arpa boyu yol gidebilmiş;
aradığı hakikat yani kendi hakikati ise bundan çok daha derinlerde...

Ve Âdem evlâdının kafasında hep o aynı sorular: Ben kimim? Nereden geliyor ve
nereye gidiyorum? Yeryüzündeki kısa misafirliğimin sebebi ne? Hayatımı ne şekilde
yaşarsam varoluş sebebimle ahenk içerisinde olurum?

Ve sorular… Cevabı bir türlü gelmeyen, birbirini takip eden bunaltıcı sorular...

Ne var ki bunun hiçbir önemi yok zira hakikati, bir matematik denklemi çözer gibi
herkesi  tatmin  edecek  bir  şekilde  bulmak  zaten  imkânsız.  Önemli  olan  onu
araştırmak; sonu gelmese de bıkmadan usanmadan araştırmak. Hani topal karıncaya
nereye  gittiğini  sormuşlar,  "hacca  gidiyorum"  diye  cevap  vermiş.  "Ama  karınca,
oraya varamazsın ki, hem yol çok uzak, hem de senin bir ayağın topal". "Olsun" diye
yanıtlamış karınca, "olsun, varamasam da yolunda ölürüm ya".

İşte  insanoğlunun  hakikati  arayışı  da  böyle  bir  macera  olmuş.  "Endişe  etmeyin,
gevşemeyin,  inancınız  sağlamsa  mutlaka  başarırsınız"  ilâhi  uyarısı  doğrultusunda
aramış, aramış, aramış. Belki herkesi tatmin edecek genel bir cevap bulamamış ama
arayan insanın gönlüne birşeyler doğmuş. Adına ister bilim densin isterse de sanat
yahut felsefe; ister akıl densin ister iman; ister ilim densin isterse de aşk; arayan insan
dile getiremese de hep hakikati ucundan bir yerden yakalamış. O yakalamış o kaçmış;
bu  kaçıp  kovalama bir  ömür  boyu  devam etse  de,  arayan  insan  gönlünde  hep o
kovaladığı,  dile  getiremediği  hakikatten bir  parçayla yaşamış.  Gerçeğin evrimiyle,
aranan hakikat  de zamanla  değişir  gibi  görünmüş ama insanoğlu değişenin  hiçbir
zaman  hakikatin  zatı  değil,  tecelli  eden  ve  edegelecek  sıfatları  olduğunu  bilmiş,
daima gönlünde o büyük sırdan bir parçayla yaşamış. Mevlâna ne de güzel dile getirir
bunu:

                  Gece üstadıma sordum kaç kez,
                  Bana bu cihanın sırrını söyle tez,
                  Üstadım cevap verdi gülerek,
                  Bu sır ancak bilinir söylenemez

Arayan insan bir ömür boyu peşinden koştuğu ve gönlünde bir parçasını yakaladığı
hakikati mezar denilen meçhule kendisiyle beraber götürmek istememiş; onu şu ya da
bu şekilde,  kendisinden sonra gelecek hemcinslerine,  kardeşlerine iletmek istemiş.
Duyduğu  heyecanı,  gönlüne  düşen  ışığı  başkaları  ile  de  paylaşmayı  arzulamıştır.
Yerden  göğe  de  haklıdır  bu  arzusunda.  Neden  bir  ömür  boyu  peşinden  koşmuş
olduğu ve ucundan dahi olsa elde ettiğini hissettiği bu nuru kendisiyle beraber bir
bilinmeyene götürsün ki...

İnsan bulduğu hakikati kardeşlerine iletsin de, bunu nasıl başarsın? Bulmuş olduğu
şey bir matematik denklemi değil ki kağıda kaleme sarılsın. Gönlüne doğmuş olan ve
doğrudan doğruya karşısındakinin gönlüne akıtması gereken bir nur, bir aydınlıktır
burada  söz konusu olan.  Kelimeler  ise  ne  kadar  zavallı,  ne  kadar  âciz,  ne  kadar
pejmürde kalırlar bunun için. 

42



Bakın  René  Char  ne  güzel  dile  getirmiş  bunu:  “Sevdiğimiz  insanla  artık
konuşmuyoruz;  ve bu sessizlik manasına gelmez19”

Sahiden de gelmez!   İnsan  kâinatın  küçük bir  modeli;  her insan başlı  başına bir
kâinat;  onun  içinde  kopan  şiddetteki  fırtınalar  kozmosun  başka  hiçbir  yerinde
kopmuyor;  ve  ben,  bu  satırları  yazarken  dahi  içimdekini  tam  olarak  dile
getirememenin,  gönlümdeki  heyecanı  size  tam  olarak  aksettirememenin  acısını
duyuyorum  ve  çareyi  iletişim  halindeki  iki  kişi  arasındaki  gönül  köprüsünü,
kelimelere  fazla  güvenmeksizin  en  güzel  biçimde  kurmuş  olan  Orhan  Veli'ye
sığınmakta buluyorum:

                   Ağlasam sesimi duyar mısınız
                   Mısralarımda;
                   Dokunabilir misiniz
                   Gözyaşlarıma ellerinizle?

                   Bilmezdim şarkıların bu kadar güzel,
                   Kelimelerinse kifayetsiz olduğunu
                   Bu derde düşmeden evvel.

                   Bir yer var, biliyorum;
                   Her şeyi söylemek mümkün;
                   Epeyce yaklaşmışım, duyuyorum;
                   Anlatamıyorum.

Şüphesiz o yer bizim bu köhne dünyamız değil. Ne kadar yaklaşırsak yaklaşalım bir
süre sonra kendimizi ifadede âciz kalıyoruz. Aklımızdakini anlatsak, gönlümüzdeki
dile gelmiyor; kelimeler içimizdekini tasvire yetmiyor.

Evet, kelimeler yetmemiş insanoğluna; yetmiyor ve yetmeyecek de; nasıl yetsin ki...

Bu kâinatın küçük bir modeli olan eşref-i mahlukatın kâh aklı kâh gönlü, hepsinden
de  önemlisi  ikisini  bir  araya  getirerek  keşfettiklerini  ifade  edebilmek,  içinde
barındırabilmek kolay mı? Neticede kendilerinden bu kadar çok şey beklediğimiz o
zavallı kelimeler, basit amblemlerden başka bir şey değiller ki...

Onun içindir ki semboller, düşünen ilk insanların bu güçlüğü aşabilmek, elde ettikleri
bütün bu birikimi,  bu bilgeliği  insana yakışacak bir  vasıta  ile  gelecek asırlara  ve
nesillere  iletebilmek  için  sığındıkları  bir  liman  oldular.  Artık  bütün  bu  değerler,
ancak  anlayışlı  kafaların  nüfuz  edebilecekleri  bir  perdeyle  örtülü  bir  biçimde
insanlığın hizmetindelerdi.   

Günümüzden binlerce yıl önce ortaya çıkan ve varoldukarı günden beri kendilerini
çözmeyi bilen şanslı insanların yolunu aydınlatan bu değerler, bu semboller, bu sırlar
yani  bu  Antik  Çağın  Misterleri  bilhassa  son  asırlarda  kendilerini  anlayamayan
materyalist  kafalarca  küçümsendiler;  fazla  antik  hattâ  bazen  de  antika  olmakla,
velhasıl  çağa  hitap  etmemekle  suçlandılar.  Ama  onlar  hiç  kırılmadılar;  içlerinde

19 Sürekli az konuþtuðumdan þikâyet eden sevgili Alphan’ýn, benim güzel müstesna dostumun 
kulaklarý çýnlasýn!

43



barındırdıkları hakikati ve nuru, kendisinden emin bir bilgenin tevazuu ve sükûneti
içerisinde  onların  lisanını  anlayan  imtiyazlı  zümrenin  gönlüne  ılık  ılık  akıttılar.
Birbirlerinden  farklı  devirlerde  yaşamış  inisiyeler  arasında  bir  gönül  köprüsü
kurdular.  Böylece,  yalnızca  içinde  olan  imtiyazlı  insanların  anlayıp  istifade
edebileceği,  dışarıda  kalanlara   ise  hiçbir  şey  ifade  etmeyecek,  belki  de  çocukça
gelecek, zamandan ve mekândan münezzeh müstesna bir dünyanın mimarı oldular.

Oswald  Wirth  bu  hususta,  o  devirlerde  keşfedilen  hakikatlerin  günümüzün
bilgileriyle  uzaktan  yakından  ilişkisi  olmadığını  zira  eski  bilgelerin  sebepleri  ve
bilhassa  da  sebeplerin  sebebini araştırdıklarını;  günümüz  biliminin  ise  sonuçlara
önem verdiğini,  gözlemlediğini,  hesapladığını,  ne  var  ki  düşünmediğini  yazar  ve
şöyle devam eder: "antikite bilgeler elde etmeye çalışıyordu; günümüzde ise sadece
bilim adamları var". 

Peki ya bundan asırlar önce 

İlim ilim bilmektir
İlim kendin bilmektir
Sen kendini bilmezsen
Bu nice okumaktır

diye seslenen bir Yunus’u unutmak nasıl mümkün olabilir.

Velhasıl  bilimi  “neden  diye  sormayan,  sadece  nasılı  araştıran”  bir  metod  olarak
gören, üstelik de bu metodu emsalsiz ve benzersiz kabul eden zihniyete “peki ama o
zaman insanın temel  sorularını  nasıl cevaplandıracaksınız” diye soran bilgeler  dün
olmuş, bugün de var, yarın da olacaklar.

Dilerim hep baki kalacaklar. 

44



II.3. Semboller ve Sembolizma

Semboller  içimizde  mevcut  olan  ve  ancak  sezebildiğimiz  hakikatleri  somutlaştırabilmemizi
sağlarlar
               
                         Oswald Wirth

“Buradaki herşey semboldür!”

Böyle  seslenilir  tekris  gününde yeni  çırağa  Eski  ve  Kabul  Edilmiş  Skoç Riti’nin
Birinci Derece Ritüeli’nde.

Bu esasen bir  çağrı,  yeni  çırağa  hayatını  bundan böyle  ne  şekilde  yaşayacağının,
önünde kendisini bekleyen çalışma programının duyurulmasıdır: burada mevcut olan
herşey, sembolizmanın ışığı altında incelenir; burada biçimi olan herşeyin mutlaka bir
manası  da  vardır;  bizim  çalışmamız  da  bu  manaları  elde  edip,  onlar  sayesinde
aradığımız hakikate ulaşmaktır.

Biz mananın mimarlarıyız, görüntüler ise malzememizdir.

Tabii  bu  söylediklerimizin  bir  anlam  ifade  etmesi  için,  sembol  kavramını  lâyık
olduğu yere yerleştirmemiz, ona içinde barındırdığı ezoterik ve inisiyatik birikimle
mütenasip  bir  tanım  getirmemiz  gerekir.  Onun  için  evvelâ  burada  kullandığımız
sembol  ifadesinin,  bir  haricîye  ifade  ettiğinden  çok farklı  algılanması  gerektiğini,
yani “canım sembol işte; simge, amblem gibi birşey” tarzında bir ifadeden itina ile
kaçılmasının icap ettiğini söylemek istiyorum. 

Latince "sonradan ilave edilen süs" manasına gelen  emblema kelimesinden türeyen
amblem bir  fikrin basit  temsilidir.  Amblem, belirli  bir  anlam yerine kullanılan bir
şekil, bir işaret, bir resimdir. Meselâ sürati belirtmek için çizilen bir kanat resmi gibi.
Muayyen bir  simgeyle herkes aynı  şeyi  anlar.  Yani  amblemler,  bir  nevi  üzerinde
anlaşılmış kısaltmalardır.  Üzerinde bu kadar  uzlaşma olan işaretlerin  ise derin bir
birikimi içlerinde barındırmalarına imkân yoktur. En az kelimeler kadar hattâ belki
daha bile âciz ve pejmürdedirler bu konuda.

Oysa ki sembol bundan çok daha derin manalar taşır; esasen sembol tabirinin kökeni,
bu kelimenin  gördüğü vazifeyi  ve taşıdığı  manayı   o  kadar  güzel,  kendisine öyle
yakışır bir biçimde anlatmaktadır ki... 

Bazı filmlerde çeşitli vesilelerle örnekleri görülen bir hadise vardır: ölüm döşeğindeki
bir anne iki küçük çocuğunu onlara bakacak insanlara vermek zorundadır. Ne var ki
bu  insanlar  bambaşka yerlerde  yaşamaktadırlar.  Ölümün korkusu ve  evlatlarından
ayrılmanın  manevi  ıstırabının  üzerine  bir  de  yavrularının  birbirlerinden
kopacaklarını,  kardeş  olduklarını  asla  bilmeyeceklerini  düşünmenin  acısı  çöker
annenin yüreğine. Birden aklına  dâhiyane bir fikir  gelir:  kendi madalyonu. Ömür
boyu göğsünde sakladığı bu madalyon artık yavrularının istikbaldeki birlikteliklerinin

45



teminatıdır  anne için; onu çıkartır,  ortadan ikiye kırar.  Bir  parçasını bir  evlâdının,
öbürünü de diğerinin boynuna asar. Artık huzur içinde ölebilir anne zira çocukları
ileride  karşılaşırlarsa  bu  iki  parçanın  bir  araya  gelmesiyle  birbirlerini
tanıyabileceklerdir.

İşte sembol kelimesi kökünü, Yunanca "teşhis işareti vazifesi gören kırık tabletler"
manasına gelen  sumbolon tabirinden almaktadır. Sadece bu bile, sembolün ne derin
manalar  barındırdığını,  alelâde bir  işaretin  çok üzerinde  değerlere  sahip olduğunu
anlatmaya  yeter.  İnsanoğlunun  bugün  dünyadaki  görüntüsü,  anneleri  tarafından
küçükken farklı  yerlere  dağıtılan,  bundan dolayı  da  büyüdükten  sonra  birbirlerini
tanımayan  kardeşlerden  pek  de  farklı  değildir.  İnsanlar  birbirlerinin  kardeşidir;
sadece çıktıkları köken olarak değil,  paylaştıkları yahut paylaşmaları gereken ortak
değerler  ve  duygular  açısından  da  bu  böyledir.  Fakat  insanoğlu  bunun  farkında
değildir: bütün tarihi boyunca dil diyerek, din diyerek, ırk diyerek, para diyerek, şu
diyerek,  bu  diyerek  birbirini  katletmiştir.  Şu  yeryüzündeki  varlığının,  kısacık
misafirliğinin sebebini anlamamış, onun icaplarının tam aksine hareket etmiştir.

Bunun istisnaları vardır: hayatın ve varoluşun manasını anlamış, buna uygun biçimde
hareket eden insanlar, elbette ki mevcuttur; ve bu insanlar elbette ki eskinin bütün
bilgeliğini  özümsemiş  insanlardır.  Varoluşun  sebebini  araştırmak  esasen  hakikati
araştırmak  değil  midir?  Ve  bu  hakikatin  kırıntıları,  herkesin  kendisine  göre
yorumlayabileceği ve gelecek nesillere nakledebileceği bir biçimde sembollerin içine
gizlenmemiş midir?

Dolayısıyla bu insanlar,  sembollerin günümüze getirdiği mesajları  çözmüş, onların
lisanını  bilen  insanlardır;  bunlar  imtiyazlı  insanlardır.  Ve  bu  bilge  kişiler,  bu
inisiyeler,  bildikleri  bu ortak lisan yani semboller sayesinde birbirlerini  tanımakta,
birbirlerini  sevmekte,  birbirlerine  kardeş  demektedirler.  Böylece  semboller
vazifelerini yerine getirmekte, kendilerinin dilini bilenler için bir teşhis, bir tanışma
işareti haline gelmektedirler.

Haricî  âlem  masonların  birbirlerine  kardeş  diye  hitap  etmelerini  hiçbir  zaman
anlayamamış, masonluğu bir dayanışma cemiyeti olarak görmüştür. Buna şaşmamak,
fazlasını  da  ümit  etmemek  gerekir  zira  bunun  gerçek  sebebini  anlayabilmek
sembollerin  lisanını  öğrenmeyi  yani  belirli  bir  inisiyasyondan geçmeyi  gerektirir;
haricî âlem ise tanımı itibarı ile bu inisiyasyondan geçmemişlerin diyarıdır. Tekrarda
fayda görüyorum: ne masonluk ne de diğer inisiyatik cemiyetlerde mensupların bir
araya  gelmelerindeki  temel  sebep kardeşlik  ve dayanışma değildir;  ana  gaye eski
misterlere  erişebilmek  ve  bunlar  sayesinde  yürüdüğümüz  hayat  yolunu
aydınlatabilmektir. Ne var ki bu belirli bir inisiyasyondan geçmeyi gerektirir ve bu
inisiyasyon insanı öyle bir platforma çıkarır, insanın gönlünü öyle bir açar ki, artık bu
ortak  değerleri  paylaşan  kişilerin  birbirlerine  kardeş  dememelerine  imkân  yoktur.
Bizim kardeşliğimiz inisiyatik bir kardeşliktir. Ne mutlu onu anlayabilenlere!

Sembolün  bir  diğer  hususiyeti  de  kişinin  bilinçaltına  hitap  etmesidir.  Bundan
dolayıdır ki aynı sembol farklı kişileri farklı yönlerden etkileyebilir.  Her fert kendi
kudret  ve  kabiliyetine,  bilgi  birikimine  göre  sembolde  farklı  bir  mana,  farklı  bir
lezzet  bulur.  Bu  böyle  olmak  da  zorundadır  zaten;  zira  eğer  semboller  içlerinde
hakikatten parçalar barındırıyorlarsa, bu ancak yoruma açık olmaları ve kişiden kişiye

46



farklılık gösterebilmeleri ile mümkündür. Yoksa hakikati mutlak bir kalıba dökmek
düşünülebilir mi hiç!                                                 

Esasen  sembollerin  belki  de  en  önemli  hususiyeti  yoruma  açık  olmalarından
kaynaklanan mana zenginlikleridir. Gerçekten de semboller çeşitli devirlerde çeşitli
toplumlar tarafından devrin şartları ve kendilerini yorumlayanların birikimlerine göre
farklı  manalar  almışlar,  ne  var  ki  sembolizma  ilminin  kurallarına  göre  evvelki
manalarını da muhafaza etmişlerdir. Bu da hem zenginleşmelerini, hem de zaman ve
mekânın üzerine çıkmalarını sağlamıştır.

Burada zaman üstü derken çok uzun bir zaman dilimiydi kastetmek istediğimiz yoksa
aynı  insan  hayatı  gibi  sembolün  hayatı  da  sonludur.  Nasıl  ki  insan  hayatı  ruhun
bedenden  ayrılması  ile  sona  ererse,  sembolün  hayatı  da  ezoterik  muhtevasını
yitirmesi ile sona erer: sembolün ruhu, içinde barındırdığı ezoterizmdir.

Eğer  sembollerin  ömrünü  insan  ömrüne  benzetecek  olursak,  onların  da  doğup,
büyüyüp,  öldüklerini  görürüz.  İnsanın  kelimelerle  ifade  edemedigi  bir  fikri
anlatabilme  arzusundan  doğan  sembol,  farklı  zaman  ve  zeminlerde  yapılan
yorumlarla  zenginleşir.  Buna  sembolün  büyümesi  diyebiliriz.  Sembol  ezoterik
manasını kaybettiği andan itibaren ise bütün değerini yitirir; bir resim, bir amblem
haline  gelir;  artık  yorumlanacak  bir  tarafı  kalmamıştır.  Buna da  sembolün ölümü
diyebiliriz. Örnek verecek olursak karşılıklı dostluğun sembolü olan el sıkışma artık
ezoterik manasını kaybetmiştir. Günümüz insanı için bu o kadar kanıksanmış, manası
o denli açık, o kadar yoruma muhtaç olmayan bir harekettir ki üzerinde durulacak bir
şey kalmamıştır. Halbuki sembol bir yemiş gibidir: kabuğu ne kadar güç kırılırsa elde
edilen meyva o kadar lezzetli olur.

Bu hususta René Guenon, şöyle yazıyor20:

"Sembol  sadece dış  görünüşüyle algılandığı  andan itibaren,  mevcudiyet  sebebi  ve
müessiriyeti  kaybolur; sembol artık bir "put"tan yani boş ve anlamsız bir imajdan
başka bir şey değildir;  artık  onu muhafaza etmek,  ona kaybetmiş olduğu ezoterik
değeri  kısmen  ya  da  tamamen  geri  verebilecek  anlayışta  birisiyle  karşılaşmadığı
müddetçe boş bir bağlılıktan öteye gidemez."

Hür masonluğumuz bakımından bu kıssadan çıkartılması  gereken hisse,  muhafaza
ettiğimiz  biçime  dönük her  kaidenin,  her  hareketin  altında  yatan  sebebi,  ezoterik
muhtevayı arama, anlamaya çalışma gereğidir. Aksi şekilde davranmak, temel amacı
putları yıkmak olan masonluğun bizzat kendisini bir putlar galerisine dönüştürmek
olur  ki  bunun   hesabını  gelecek  nesillere  vermemiz  mümkün  olmaz.  Esasen
masonluğun bünyesi de böyle bir yaklaşımı kabul etmez ve bunun temsilcileri bu çatı
altında en hafif tabiri ile mutsuz olurlar.

Sembollerin içlerinde barındırdıkları değerler ve ezoterik yönlerinden bahsederken,
altı  çizilmesi  gereken  bir  husus  daha  var:  sık  sık  masonluğun  bir  yorum  sanatı
olduğunu söyler ve sembolleri yorumlarız. İşin ilginç yanı da genellikle birbiriyle çok
tutarlı  yorumlarda  bulunuruz.  Bazen  yüz  yıl  önce  yaşamış  bir  yazarın  beş  köşeli
yıldızı  yorumuyla  bugünkü bir  yazarın  G harfini  yorumunun,  hattâ  çok eskilerde

20 Hindu Doktrinlerine Genel Giriş, s. 109

47



yaşamış düşünürlerin farklı semboller üzerindeki yorumlarının birbirlerini destekler
ve tamamlar mahiyette olduğunu görür şaşırırız.

Halbuki bunda şaşıracak bir taraf yoktur zira bütün bu yorumlar,  sembollerin özel
şekillerine bakılarak uydurulmuş olan göz alıcı, parlak cümleler değillerdir ki! Bunlar
sembollerin içinde yani ezoterik kısmında zaten var olan, atalarımız tarafından bize
iletilmek  istenen  ve  bu  şekilde  iletilmesi  uygun  görülmüş  olan  mesajlardır.  Bu
mesajlar  insanlık  kültürü  denilen  o  muazzam  birikimi  günümüze  taşımakta  ve
içlerinde  bizim temel  hakikatimizi  barındırmaktadırlar.  Temel  hakikatimiz  ise  dil,
din,  ırk,  devir  farkı  gözetmeksizin  aynıdır.  Dolayısıyla  farklı  zamanlarda  farklı
kültürlere  mensup  kişiler  tarafından  yapılan  yorumların  birbirlerini
desteklemelerinden  daha  tabii  bir  şey  yoktur,  zira  bütün  bu  yorumlar,  sembolün
ezoterik  kısmında  gizli  olan  ve  temelde  aynı  olan  insanlık  kültürü,  yani  “bizim
hakikatimiz”den başka bir şey değillerdir. 

O halde tarih  boyunca bambaşka devir  ve yerlerde ortaya çıkmış çeşitli  inisiyatik
müesseselerin  ritüelleri  ve  sembolleri  arasındaki  benzerliğe  şaşırmamak  gerekir.
Esasen bu müesseselerin bir kısmı arasında dolaylı yahut doğrudan ilişkiler mevcut
olmuştur ve bir takım araştırmacılar bunlar arasındaki benzerlikleri bu tarz temaslarla
açıklamak  istidadındadırlar.  Bunda  bir  gerçek  payı  vardır  elbette.  Ne  var  ki  son
tahlilde bu, herhangi bir sosyal bilimcinin yapabileceği haricî bir analizdir. Oysa ki
bu  müesseselerin  paylaştıkları  ortak  değerleri  toplumsal  alışverişler  yerine  ferdî
çıkışlara bağlamak ve bunu, farklı kültürlere sahip lâkin aynı temel hakikati paylaşan
insanların  birbirlerinden  bağımsız  olarak  içlerindeki  ışığı  uyandırmalarıyla  izah
etmek inisiyatik metoda daha uygun düşer.

Sözün  özü  sembolizma,  fikirlerin  ifadesi  ve  erişilmiş  bilgilerin  sonraki  nesillere
iletilmesinde sadece sembollerden yararlanılan bir lisandır. Bir lisan olduğu için de
son derece iyi tanımlanmış kuralları vardır; gelişigüzel bir şekiller dizisi olmanın çok
ötesinde, sırrına ancak yoğun emek sarfederek vakıf olunabilecek ve birbirini gayet
mantıklı bir biçimde takip eden bir nevi fikirler dizisidir. Ve Oswald Wirth’in dediği
gibi  "semboller  içimizde  mevcut  olan  ve  ancak  sezebildiğimiz  hakikatleri
somutlaştırabilmemizi  sağlarlar".  Gerçekten  de  sembol  insanın  içinde  hissedip  de
tam  tanımlayamadığı  için  dile  getiremediğinin  dışarıya  bir  nevi  yansımasıdır.
Semboller  dış  dünya  ile  aramızdaki  ilmi  aşan  hakikatleri,  örtülü  ince  bağları
kavramamıza yardımcı olur, ezoterizme nüfuz etmemizi sağlarlar.

İşte  üzerinde  itina  ile  durulması  gereken  bir  temel  kelime  daha:  ezoterizm.
Önümüzdeki  bölümü  ezoterizme  ve  ona  nüfuz  etme  yolu  olan  inisiyasyona
ayıracağız.
 

48



II.4. Ezoterizm ve İnisiyasyon Üzerine  

"Evrende herşey çift ve zıt yaratılmıştır" 

    Şanı Yüce Kur’an

Ezoterizmi  ve  ezoterik  doktrinlerin21 mevcudiyetinin  gereğini  en  güzel
anlatabileceğim  ifadeyi  ararken,  yukarıda  Zumer  Suresi’nden  yaptığım  alıntıyı
buldum:

“Evrende herşey çift ve zıt yaratılmıştır”

İnisiyatik  bilginin  önemli  kaynaklarından  olan  kutsal  kitapları  anlamaya,
yorumlamaya çalışırken kullanacağımız metod, inisiyatik,  ezoterik metoddan başka
birşey  olamaz  elbette  ki22.  O  zaman  da  buradaki  zıtlık  kelimesinin,  haricî  değil
ezoterik  manasına  varmaya  çalışmamız  gerekir.  Bu  ifadenin  en  alışılagelmiş
kullanımı bir çatışmayı, bir çelişmeyi anlatmak içindir: “Ahmet ile Mehmet çok zıt
karakterlere sahipler” yahut da “her söylediğimin tam zıddını yapıyorsun”.

Kibirimi bağışlayın ama bunlar sokak tabirleri, yani haricî âlemin ifadeleri. Oysa ki
siyah beyaz mozaik döşemenin ne demek istediğini anlamış insanlar, zıtlığı birbirini
tamamlamak, birbirini dengelemek, birbirini var etmek şeklinde anlarlar. Bunu kötü,
can sıkıcı birşey olarak değil, eşyanın tabiatının bir neticesi olarak algılarlar. Meselâ
diyelim ki “iyi kötünün, ölüm hayatın zıddıdır”.

Burada bir  çatışma,  bir  kavga yok; tam tersine bir  birbirini  tamamlama,  kendisini
diğerine göre tanımlama var. Yani iyi olduğu için kötü var; yahut da hayat ölümle
tanımlı zira ölüm diye bir kavram olmasa, hayat diye de bir kavram olmazdı. Soğuğu
hissetmesek,  sıcak  kavramını  icat  eder  miydik?  Nefreti  bilmesek sevgiyi  bilebilir
miydik?

Yani bu kavramların hiçbirisi tek başına var olamaz; ve eğer bir kavram tek başına
mevcut  değilse,  yani  kendi  ayakları  üzerinde  duramıyorsa  mutlak  değil,  izafi  bir
kavramdır.  İzafi bir kavramsa da ona kimin nasıl baktığına göre değişir.23 O halde
izafi  bir  kavramı zıddı  ile,  yani aslında kendisini var  eden ile  beraber  düşünmek,
meselâ sıcak ile soğuğu, iyi ile kötüyü birlikte mütalaa etmek, aynı kavram olarak
görmek gerekir zira ancak ikisi bir olurlarsa tekbaşlarına ayakta durabilirler.

21 Doktrin tabirini hiç sevmem; bana oldum olasý duraðanlýðý, donmuþluðu, taassubu çaðrýþtýrýr; 
hele ki onu ezoterizm gibi sürekli yeniden sorgulamayý icap ettiren bir kavramla  yanyana getirip 
“ezoterik doktrin” þeklinde kullanmak hiç yapacaðým bir iþ deðildir. Lâkin Cihangir Gener 
kardeþimin “Ezoterik ve Batýni Doktrinler Tarihi” isimli enfes bir çalýþmasý var. Üstelik , 
kaleminin kuvveti ve bilgi birikiminden olsa gerek, bu tabiri o kullanýnca hiç de yadýrgamadým. 
Burada bu vesile ile kulaklarýný çýnlatmak, kendisine atýfta bulunmak istedim.   
22 Kutsal Kitaplarýn hür masonluktaki yeri ve ne þekilde algýlanmalarý gerektiði halen devam eden 
bir tartýþmadýr; burada bu tartýþmaya hiç girmeyecek, bu konu hakkýndaki fikirlerimizi, 
kitabýmýzýn “Ýnisiyatik Perspektiften Hür Masonluk” baþlýklý bölümünde sunmaya çalýþacaðýz.
23 Hoca Efendi vaazýnda Allah’ý anlatýyormuþ: “ne yerdedir ne göktedir, ne þöyledir ne böyledir”, 
dinleyenlerden Bektaþi dayanamamýþ lafý atmýþ: “Hocaefendi, þuna yok diyeceksin ama dilin 
varmýyor galiba”. Ben de bu izafi kavramlara yok diyeceðim ama dilim varmýyor! Protagoras’ýn 
kulaklarý çýnlasýn!

49



Bu elbette ki sıkıntıyı ortadan kaldırmıyor. Sıcakla soğuğu beraber mütalaa edip bu
birlikteliğin tek başına var olabilen bir mutlak kavram olduğunu söylemek kolaydır
ama bu birlikteliğin neyi ifade ettiğini anlatabilecek birisini bulmak pek de mümkün
olmaz  herhalde:  acaba  sıcak-soğuk  birlikteliği  ile  ölüm-hayat  birlikteliği  aynı  mı
yoksa farklı kavramları mı ifade eder? Ve bu sorunun cevabı ne olursa olsun, böyle
bir birlikteliğin ortaya çıkardığı kavram ne manaya gelir? 

Üstelik bu bakış açısı biraraya gelen kavramlara kişiliklerini de kaybettiriyor; onları
birbirleri ile karıştırıyor: neden soğuk soğuktur da sıcak değildir? Acaba ölüm hayat,
hayat ise ölüm olamaz mı? Bundan tam 2500 sene evvel Eflatun sormuş bunu:

 “Kimbilir, belki de hayat bir ölüm, ölüm bir hayat. Belki de biz şimdi ölüleri teşkil
ediyoruz” 

diyerek.

Velhasıl herşey biraz da bakana bağlı; ve herşeyin aslında birden fazla manası var.
Yine  Kur’an-ı  Kerim’de  çeşitli  vesilelerle,  evrende  herşeyin  biri  zahirî  diğeri  de
batıni olmak üzere çift anlamlı olduğu söylenir24. İşte bu çift anlamdan dışa vuranına,
kolay algılananına egzoterik (zahirî);  içe dönük zor anlaşılanına ise ezoterik (batıni)
anlam denir.25

Tabii  izafi  kavramlar  üzerine  söylediklerimizden  sonra  “kolay”  yahut  da  “zor”
sıfatlarının pek de anlam ifade etmedikleri ortadadır. Neticede kimine göre kolay olan
birşey, bir başkasına göre zor olabilir; nihayet bir işin kolaylığı yahut zorluğu, o işi
yapanın  istidadına  ve  bilgi  birikimine  bağlıdır.  Onun içindir  ki  bu kavramları  ne
manada kullandığımız, biraz daha izaha muhtaç şu anda.

Buradaki  bütün  hadise  herşeye  başka  bir  gözle  bakabilmeyi  bilmektir:  eşyalara,
kavramlara,  canlılara,  kendimize  velhasıl  akla  gelebilecek  herşeye  sorgulayan,
araştıran  ve  asla  ikna  olmayan  bir  gözle  bakabilmek.  Yukarıda  “kolay”  tabiriyle
kastettiğimiz, alışılmış, günlük lisanın ve kavramların bize çağrıştırdığı, dışa dönük
manalar idi. Yani bardağa bardak demek, yahut güzeli güzel bulmak gibi.

Buna  bir  şartla  hiçbir  itirazımız  yok:  günlük  alışılmış  kavramlarla  düşünmenin
yaratıcılığımızı,  sorgulayıcılığımızı,  şüpheciliğimizi  öldürmemesi kaydı ile.  Bardak
elbette ki bardak; ama acaba onun bize bardaklığından başka verdiği bir mesaj yok
mudur? Güzele güzel demek sadece hakkımız değil vazifemiz de aynı zamanda; ama
bunu  derken  güzelin  ne  demek  olduğunu,  birşeyi  niçin  güzel  yahut  da  çirkin
bulduğumuzu düşünmeyelim mi? 

Bakın Oswald Wirth ezoterizmi nasıl tarif ediyor:

24 Lokman 20; Nisa 28; Muhammed 24; Hasr 13
25 Her ne kadar aksi fikirde olanlar varsa da, bizce “ezoterik” tabiri “batýni” kavramýný, “egzoterik” 
kelimesi ise “zahiri” ifadesini tam olarak karþýlamaktadýr. Aradaki fark sadece bu kelimelerin batý 
ya da doðu kökenli olmalarý ile ilgilidir ki, bu çalýþma boyunca bunu dikkate almayacak ve bu 
kelimeleri birbirleri yerine kullanacaðýz.

50



“ Bugün üniversitelerimizde öğretilen bilim, yalnızca duyularımız ile algılanabilenleri
dikkate alır.  Herşeyin sadece dış yüzünü inceler ve ortaya akıl  yolu ile  kolaylıkla
anlaşılabilen  kavramlar  koyar.  Bu  bilim,  bu  dışarının,  barizin,  görünenin  bilimi,
haricî  bilimdir26.  Bunu  küçümsemek  kimsenin  aklına  gelmez,  lâkin  bu  bize,  bir
zamanlar Kutsal Bilim diye adlandırılan, gizli olanın, görünmeyenin, içeride olanın
bilimini de ihmal ettirmemelidir.

Aşağıdaki örnek, bu iki bilim tarzının ayırdedici vasıflarını açıkça ortaya koyacaktır.

Ciltli  bir  kitap  alalım  ve  bir  bilim  adamından  bunu  kendisine  has  yöntemlerle
incelemesini  rica  edelim.  O  bunu  mükemmelen  yapacaktır:  kitabın  boyutlarını
milimetrenin onbinde birine varan bir hassasiyetle ölçecek, ağırlığını hesaplarken bir
miligramdan az bir küsuratı  dahi dikkate alacaktır.  Metindeki  karakterler dikkatle
sayılacak,  hangi kaideye göre dizildikleri  araştırılacaktır.  Bütün bunların ötesinde
bilim,  kitabın  kağıdı  ve  mürekkebinin  kimyevi  analizini  yapacak  velhasıl  kitabın
fiziksel özelliklerine dair her türlü araştırmayı, aynı mükemmellik ve hassasiyet ile
yapacaktır.

Lâkin bütün bu malumat bizim için tali  bir öneme sahiptir.  Bizi  esas ilgilendiren,
kitabın içinde yazanlar, yani yazarın ifade etmek istediği fikirdir.”

Öyledir de hakikaten; neye yarar ki kitabı anlamadan, vermek istediği mesajı, yazılış
gayesini algılamadan onun dış görünüşünü iyi bilmek. İşte ezoterizm, o kitabın içinde
yazanı okuma gayesidir.  

Bunu söylerken, her bardağın illâ ki bardaklıktan başka çok derin mesajlar taşıdığını
iddia  ediyor  değilim;  ama  neticede  bütün  bu  mesajların,  ezoterik  mektupların
okunabilmesi, mektubu yazan kadar okuyana da bağlıdır. Ve önemli olan, bu batını
okuma, gönülü görmekte kullanabilme ve bıkmadan usanmadan şüphe ile sorgulama
alışkanlığına sahip olmaktır zira hayatın bütün temel mesajları zahirde değil batında
gizlidir ve bunu çözebilmek ancak bu alışkanlığa sahip olmakla mümkündür.

Dolayısıyla hedef bellidir: sadece beş duyumuza hitap eden zahirî manaların ötesine
geçip, beş duyu ile algılanamayan batıni manaları yakalayabilmek. İşte, egzoterizme
“kolay” deme sebebimiz, bu manaların herkesin sahip olduğu ve kullanmasını da çok
iyi bildiği bir yöntemle yakalanabiliyor olmasındandı. Oysa ki ezoterizmin bambaşka
bir lisanı vardır; ancak müstesna kişilerin konuşmasını bildikleri bir lisan.

Güzel  olan  bu  lisanın  öğrenilebilir  olmasındadır;  bunu  öğreten  okulun  adı  ise
inisiyasyondur. 

İşte  burada  altı  çizilmesi  gereken nokta  inisiyasyonun son derece  tabii  bir  sosyal
hadise olduğu ve insanın içinde daima mevcut olmuş olan temel hakikatleri kavrama
yani  tanrılaşma arzusundan kaynaklandığıdır.  Bundan dolayıdır  ki asırlar boyunca
çok  farklı  medeniyetlerde  sayısız  inisiyasyon  ritüelleri  bulmamız  mümkündür.
Dolayısıyla biz her ne kadar burada örneklerimizi hep hür masonluktan veriyorsak
da,  inisiyasyon masonluğa has bir  olgu değildir;  her devirde hakikati  aramış olan

26 “Haricî” ifadesinin Fransýz masonik literatüründeki karþýlýðý “Profane”dýr. Bu kelime ise aslýnda
“mabedin dýþýnda kalan” yahut “kutsal olmayan” demektir ki Wirth’in burada kastettiði de budur.    

51



insanoğlunun  bir  tefekkür  ve  dahilî  çalışma  mekanizmasını  harekete  geçirip
hadiselerin  ezoterik  yüzünü  görebilme  ve  böylece  kendisinden  önceki  bilgi
birikimine, diğer bir deyişle misterlere, malik olabilme arzusunun bir neticesidir. Bu
Rose Croix'larda da Bektaşilik'te de Masonluk'ta da böyledir.

Tabii bütün bu inisiyatik ritlerin kişiye iletilmesi yani kişinin bu misterlere inisiye
edilmesi belirli  bir  merasim vasıtasıyla olur.  Bu merasime inisiyasyon (tekris),  bu
merasimden geçmiş kişiye inisiye,  bu metodu takip eden cemiyetlere  de inisiyatik
cemiyetler denir.

Burada ilk olarak belirtilmesi gereken husus, inisiyasyonun bir amaç değil araç, bir
son değil başlangıç olduğudur. Yani inisiye edilen kişi bir takım hakikatleri bir anda
kavramaz. Yalnızca bu hakikatlerin mevcudiyetinin ve bunları araştırması, anlamaya
çalışması gerektiğinin farkına varır; ezoterizmin önemini ve değerini kavrar; böylece
gözü ve gönlündeki bir perde kalkmış olur; artık hayatının geri kalan kısmını buna
göre düzenleyecektir. Velhasıl inisiyasyon kişinin yüzüne inen öyle bir şamardır ki
insana bir anda gördüğü biçimler dünyasının haricinde, çok daha zengin, çok daha
manalı bir başka dünyanın mevcudiyetini öğretiverir. Yani inisiye bilen değil arayan,
araması  gerektiğinin  farkına  varan  insandır.  Bundan  sonraki  hayatı  gördüğü
biçimlerin dışa vurmayan ikinci manasını yani ezoterik mesajını aramakla geçecektir
ki bu sayede erişmeyi ümit ettiği hakikate ulaşabilsin.

Esasen  inisiyasyon  insanları  aşağı  bir  halden  yüksek  bir  hale  geçirir.  Bunu  ise
psikolojik olarak yapar. Çeşitli sembolik hareketler, fiziki ve moral sınavlarla kişiye
öldüğü ve yeniden doğduğu hissini verir. İnisiye edilen kişi artık yepyeni bir insandır.
Buradaki esas gaye ise kişinin ruh halini mükemmelleştirmek, bir nevi tanrılaşmayı
temin edebilmektir.

İnisiyasyon insanın kendisini aşması, esasen içinde zaten taşımakta olduğu bir gücü
harekete geçirmesidir. İnisiyasyon merasiminin başarıya ulaşıp hedefine varabilmesi
diğer bir deyişle bu töreni yaşayanın bir inisiye haline gelebilmesi için birbirine bağlı
üç önemli şart vardır.

Bunlardan  ilki  ferdin  istidadı,  eğilimidir.  Eğer  haricî  iyi  niyetli  değilse,  orada
inisiyasyon merasiminin kendisine vermek istediği mesajlari almak arzusu ve bunları
içine  sindirebilecek  manevi  hazırlıkla  bulunmuyorsa,  inisiyasyonun  başarıya
ulaşabilmesi  mümkün  değildir.  Zira  inisiyasyon gönülde  doğan,  kelimelerle  ifade
edilemeyen  ve  kelimelerle  ifade  edilemediği  için  de  normalde  başkalarına
iletilemeyecek bir nurun, bir aydınlığın gönülden gönüle doğrudan, kelimelere ve bir
takım  başka  maddi  vasıtalara  gerek  kalmaksızın  naklidir.  Bu  aydınlanma  belki
herkeste  farklı  tezahür  edecektir;  belki  verilmek  istenenle  alınan  şey  aynı
olmayacaktır; lâkin ne olursa olsun neticede bir gönülden diğerine bir aydınlık akışı
temin edilecektir ki önemli olan da budur. Bu ise ancak çift taraflı bir ilişkiyle elde
edilebilir. Bundan dolayıdır ki inisiye edilmeye çalışılanın yani misterlere erişmeye
aday olan haricînin duyarsızlığı, bir başka tabirle gönlünü ona iletilmek istenen ışığa
kapatması inisiyasyonu başarısız kılar zira bu durumdaki bir haricînin maneviyatına,
şuur altına tesir edebilmek imkânsızdır.

İkinci  şart  inisiyasyonun  ferdin  şuur  altına  tesir  edebilmesidir.  İnisiyasyon  hiçbir
şekilde  bilimsel  olarak  anladığımız  manada  bir  bilgi  vermez,  eğitip  öğretmez;

52



yalnızca kişiye arama ihtiyacını hissettirir;  onu her türlü bilgiyi almaya hazır  hale
getirir.  Bunu  ise  kelimelerle  ifade  edilemeyen  bir  ruhi  tesir  vererek  yapar;  sırrı
yaşanır,  ifade edilemez; onu herkes kendisinde duyar zira inisiyasyon kişinin şuur
altında iz bırakır. Yani Mevlâna'nın dediği gibi "bu sır ancak bilinir söylenemez". Bu
safhaya  gelmiş  olan  kişinin  kendisinde  durgun  halde  varolan  imkânları  harekete
geçmiştir; dolayısıyla onun için artık bir geriye dönüş söz konusu değildir. O artık bir
inisiyedir, ve yola koyulmuştur.

Bu yolda ilerleyebilmesi ise üçüncü şart olan şahsi çabasına bağlıdır; ne kadar emek
sarfederse, o kadar ileri gidecektir. Ne var ki bu emeği az da harcasa çok da harcasa
madem ki bir defa yola koyulmuş ve ilerlemesi gerektiğinin farkına varmıştır, kim ne
derse desin o bir inisiyedir.

Görüldüğü gibi inisiyasyon doğrudan doğruya ferdi ve ferdin bilinçaltını hedef alan
bir  merasimdir.  En  önemli  hususiyeti  ise,  başarıya  ulaşması  halinde  ömür  boyu
devam edecek bir süreç haline dönüşmesidir.        

İnisiyasyonun bu tanımı ve tatbikatının, inisiyatik metodoloji açısından çok önemli
iki  neticesi  vardır.  Bunlardan  ilki,  inisiye  edilecek  kişinin  kendisinin  bu  talepte
bulunmasıdır. Bu talep açıkça, yahut örtülü bir biçimde olabilir ne var ki esas olan
haricînin  bir  şekilde  eski  misterlere  erişme  arzusunu  göstermiş  olmasıdır.  Bu
kesinlikle  sadece  masonluğa  has  bir  hadise  değil,  her  türlü  inisiyatik  kurumun
bünyesine yabancıları kabul etmek için koymuş olduğu bir temel şarttır,  zira başka
türlü  inisiyasyon  merasiminin  başarıya  ulaşması  çok  güçtür.  Ve  her  başarısız
inisiyasyon, vücutta ömür boyu iltihap yapacak çürük bir diş gibidir.

Bektaşi olmak isterseniz, size nasip verecek Baba Erenler bu talebi sizin ağzınızdan
duymak ister; herhangi bir Batı menşeli inisiyatik kuruma girmek isterseniz bu yine
böyledir.  Masonlukta da talepnamenin haricîye imzalatılması ve sonra tekris töreni
esnasında bunun teyidinin  kendisinden alınmasının  altında  yatan sebep budur.  Bu
üzerinde  hassasiyetle  durulması  gereken  ve  ihlâli  masonluğumuzun  inisiyatik
karakterine zarar verebilecek bir kaidedir.27 

Yukarıdaki metodolojik tanımdan elde edilecek ikinci netice ise inisiyasyonun  geri
dönüşsüz bir hadise olduğudur. İnsan bir defa inisiyasyonun sırrına vakıf oldu mu
inisiye sıfatını kazanır ve bu sıfatı da kimse elinden alamaz. İnisiye daima inisiyedir.
Dolayısıyla tekris olmuş yani masonluğa inisiye olmuş kişi de bu sıfatını ömrünün
sonuna kadar korur. Tüzüklerimizde yer alan "haricî âleme iade etmek" ifadesi sadece
idari bir tabir olup, cemiyetler kanununa göre kaydını cemiyetten silmek anlamına
gelir; yoksa bu tabir ezoterik hiçbir mana taşımaz. İnisiyatik açıdan, mason sıfatını
kimse kimsenin  elinden  alamaz;  diğer  bir  deyişle  "kardeşim seni  mason cemiyeti
üyeliğinden çıkarttım" diyebilirsiniz de “kardeşim sen artık mason değilsin”, başka
bir  ifade  ile  "senin  başından  artık  bir  tekris  merasimi  geçmedi;  orada  yaşamış
olduğun heyecanlar, tatmış olduğun hissiyat ve bunların senin bilinçaltına bıraktıkları
tesir silindi; gözlerin hakikatin nuruna açılmadı" diyemezsiniz.

27 Geçenlerde bir haricînin tahkikatýna gittim; neden mason olmak istediðini sordum. Cevabý aynen 
þöyleydi: “Bilmem, filanca bey bana mason olur musun dedi, ben de kabul ettim!” O etmiþ ama, 
doðrusu içim parçalanarak ben etmedim.

53



Tabii bunları söylerken sözüm tekrisin manasını anlamış, yaşadığı töreni hücrelerine
kadar  hissetmiş  olanlar  içindir.  Bunu  anlamamışlar  içinse  zaten  yapılacak  birşey
yoktur.  Bu  gibilerin  inisiyasyon  merasimi  alelâde  bir  derneğe  üyelik  töreninden
farksız olduğu için, bunlar mason derneğinin üye kayıt defterinde bir isim olmaktan
öteye gidememişlerdir  ve "cemiyetimizde  kayıtlarına  rastlanıp  rastlanmamasının28"
hiçbir önemi yoktur.

Bunun  hermetik  tekriste  kendisini  bulan  çok  güzel  bir  sembolizması  vardır.
Günümüzden 5000 yıl önce Mısır’da yaşadığı söylenen o meşhur terziyi her inisiye
tanır: Mısır papirüslerindeki adı Hermes’tir, Yahudilere göre ise Hanok; Yunanlılar
Ermis derler ona, Kur’an ise Hazreti İdris. Kimdir? Nedir? Bunu ancak kutsal kitap
kaynaklı  metinlerden  ve  öğrencilerinden  günümüze  gelen  Mısır  ve  Yunan
kaynaklarından öğreniyoruz. Bunlara ne kadar itibar edilebilir bilinmez. Ama bunun
çok da önemi yok zaten zira güvenle bulunabileceğimiz bir tespit var: hangi inisiyatik
okulu  alırsanız  alın  kökünü  Hermes’e  dayandırabilirsiniz.  Bu  tespit  tarihî  olarak
doğru  olmayabilir  lâkin  düşünsel  temeller  açısından  doğrudur  çünkü  bütün  bu
çalışma boyunca baştacı etmeye çalıştığımız o  Kadim Hikmet, o resmî dinlere karşı
koyan soylu  isyan,  kökünü Hermes’te  bulur;  en azından öyle  yakıştırılır.  Çok da
haksız değildir bu yakıştırma zira ondan günümüze gelen ve bütün inisiyatik okullar
tarafından  da  kullanılan  mesaj  çok  çarpıcıdır.  Bakın  Hermes’in  öğrencilerinden
Asklepios nasıl aktarıyor bunu bize29:

“ İnsanlar ölümlü tanrılardır, tanrılar da ölümsüz insanlar… Eşyanın dışı içi gibidir;
içle  dış  arasında  hiçbir  ayrılık  yoktur…   Küçük  büyük  gibidir;  küçükle  büyük
arasında hiçbir ayrılık yoktur. Evrende hiçbir şey ne iç, ne dış, ne küçük, ne büyüktür.
Bir tek yasa ve o yasanın gördüğü bir tek iş vardır.

Bu sözlerin manasını anlayan gerçeği görür. Kimi insanlar anlayışları, olağanüstü
çabaları  ve  yetkinlikleriyle  öteki  insanların  göremediklerini  görebilirler.  Oysa  ki
sebeplerin sebebi daima gizlidir. Çünkü sonsuzluk pek kısa bir son olan zaman ve
yine  pek  kısa  bir  son  olan  mekân  içinde  anlaşılamaz  ve  anlatılamaz.  Biz  ancak
öldükten sonra onu anlayabilir ve anlatabiliriz çünkü yaşarken zaman ve mekânla
sınırlıyız. Sınırlılık sınırsızlık içinde kavranamaz.” 30

İşte  bu  sırlara  inisiye  ediyordu  Hermes  isteklileri.  Çok  zor  ve  meşakkatli  bir
inisiyasyondu bu. Aklı ve iradesi güçsüz olan istekliler ya fazla ileri gitmeden geri
dönüyorlar, ya yolda korkudan çıldırıyorlar, yahut da engellerden birisine takılıp ölüp
gidiyorlardı. Kolay değildi Hermes’in büyük sırrına erişmek. 

Biraz evvel de ifadeye çalıştığım gibi bu merasimde31, ne yaptığını, nereye eriştiğini
fark etmeden inisiye olanların başına gelecekleri anlatan çok güzel bir hadise, cici bir
sembolizma vardır. Dilerseniz gelin şimdi, hem bundan binlerce yıl öncesine kısa bir
seyahat yapalım hem de o güzel sembolizmanın tadını çıkarmaya bakalım.32

28 Zat-ý riyasetpenahilerinin kulaklarý çýnlasýn!
29 Orhan Hançerlioðlu, “Mutluluk Düþüncesi”,  s.15
30 Eğer  Hermes  sahiden  Hazreti  İdris  ise,  din  kitaplarının  bu  peygamberi  neden  birkaç  satırla
geçiştirdiklerini anlamak zor olmasa gerekir!
31 Buna bir merasim deðil de süreç demek daha doðru olur herhalde.
32 Hem de Orhan Hançerlioðlu’nun o keyifli üslubunun tadýna varalým. 

54



“Hermetik sırra erişmeye talip olan önce İsis tapınağına götürülür. Burası yeraltı
mezarlarına giden deliklerle dolu bir yerdir. Girişte ise yüzü örtülü bir İsis heykeli
vardır.  Heykelin  altında  şöyle  yazmaktadır:  ‘Yüzümdeki  örtüyü  hiçbir  ölümlü
kaldıramadı!’

Bu demektir ki ‘eğer bu yolda yürümek istiyorsan ölümsüzlüğe hazır olmalısın.’ 

Uzun  yıllar  isteyen,  katlanılması  pek  zor  bir  çabadır  bu.  Buna  razı  olan,  bunu
yapacak gücü kendinde gören önce mabedin hizmetçiliğine,  ayakişlerine koşularak
sınanır: ortalığı süpürür, bulaşıkları yıkar, tuvaletleri temizler. Üstelik bütün bunları
yaparken tek bir kelime dahi konuşması yasaktır. Bu sadece bir ön sınamadır. Eğer
kararlılığını ispat edebilirse ve hâlâ yoluna devam etmek istiyorsa, küçük bir deliğin
içinden  karanlık  bir  labirente  bırakılır.  Kapı  üzerine  gürültüyle  kapatılır.  Artık
sınamanın ikinci kısmı başlamıştır. Talip, dizleri ve dirsekleri üzerinde sürüne sürüne
çamurlu ve yılanlı dehlizlerde uzun uzun dolaşacaktır. Arasıra küçücük odalara yolu
düşerek  ayağa  kalkabilecek,  bu  küçük  odalarda  çeşitli  iskeletlere,  hayvanlara  ve
yılanlara  rastlayacaktır.  Sonra  yine  küçücük  deliklerden  karanlık  yollara  girerek
sürüne  sürüne  ilerleyecektir.  Bu  küçük  odalarda  kimi  zaman  sessiz  bir  rahibe
rastlayacak, rahip ona geriye dönmek isteyip istemediğini soracaktır. Sırrı öğrenmek
için direniyorsa, yine kaderiyle başbaşa kalarak karanlık yollarda sürünmeye devam
edecektir.  Derinlerden kulağına  şöyle  seslenen  çığlıklar  gelecektir:  ‘Bilim  ve  güç
isteyen deliler burada gebermişlerdir!’

Artık  geriye dönülemez noktayı  geçmiştir.  Bundan sonra kimse karşısına çıkıp  da
geriye dönmek isteyip istemediğini sormayacaktır. Buradan kurtulmak için ölmekten
başka  çaresi  yoktur.  Soğuk,  karanlık,  yılanlar,  akrepler,  korkunç  çığlıklar,  açlık,
susuzluk, sürünmekten paralanmış dizler, kanayan avuçlar…

Talip artık çaresizdir. Dizlerinin gittikçe gömüldüğünü, ayaklarının yükseldiğini, çok
dik  bir  yokuştan  aşağıya  doğru  sürüklenmekte  olduğunu  hissetmektedir.  Güçlükle
sürüklendiği bu yolun sonunda da korkunç bir uçurumla karşılaşacaktır. Tutunabilir
de düşmekten kurtulursa,  çıldırması  işten bile  değildir.  Eğer  çıldırmayacak kadar
güçlüyse çevresine bakınabilir ve süründüğü dehlizin sol ucunda küçük bir kurtuluş
kapısı  bulunduğunu  görebilir.  Uçuruma  yuvarlanmadan  o  kurtuluş  kapısına
sıçrayabilirse, uzun bir merdiveni tırmanarak masallardaki gibi renk renk döşenmiş
bir  odaya  varacaktır.  Burası  Osiris’in  ışıklı  tapınağıdır.  İnsanın  ilâhi  güçle
bütünleşebileceği,  hakikatle adaletin kesiştiği  noktadır.  Talip sınamaları geçmiştir;
aç, susuz, yorgun ama mutludur.

Birden kapı açılır; elinde içki ve yiyecek dolu bir tepsi taşıyan genç ve güzel bir kız
içeri girer; odanın bir köşesinde rahat bir yatak da vardır: genç kız talibe, bugüne
kadar çektiklerinin karşılığı  olarak elindekileri  ve kendisini  sunacaktır.  Talip eğer
buna kanar da açlığın, susuzluğun ve şehvetin gücüne boyun eğerse, o güne kadar
çektiği bütün çileler boşuna harcanmış olacaktır. Bir rahip içeri girecek ve kendisine
sınamalardaki engelleri aşmayı başardığını ama nefsini aşamadığını bu yüzden de
mabedin içine girmeye hak kazandığını  ama bundan sonraki hayatını burada köle
olarak hizmetçilik ederek geçirmek zorunda kalacağını duyuracaktır.”

55



Bu kıssadan  çıkacak  hisse  bellidir:  inisiyatik  sınamaları  geçen  ve  mabedin  içine
girmeye hak kazanan herkes sırra erişmiş demek değildir; mabedin içerisinde bir köle
olarak da dolaşabiliyor olabilir. 

Mason olma yolunda yürümekle mason derneğine üye olmak arasındaki farkı daha
güzel ne anlatabilir?

Biraz katı ifadeler bunlar belki de. Hattâ belki de bağnaz din adamlarının düştüğü bir
taassuba düşüyorum bu şekilde.  Hani  bu  zatlar  hep,  Tanrı’nın  günahkâr  kullarını
cehenneme, sevapkârları ise cennete göndereceğini anlatıp dururlar ya; ve çok şükür
onlara “kardeşim, iyi ama madem Tanrı kadir-i mutlak ve istikbalde olacak herşeyi
biliyor,  neden  o  halde  o  günahkârı  günah  işleyecek  şekilde  yarattı  da  diğerini
sevapkâr kıldı?” diye sorabilen aydınlık kafalar hep mevcut olmuştur ya… Şimdi o
aydınlık kafalardan bir tanesi de bana çıksa dese ki “iyi ama niçin inisiyasyon bazı
insanlara  yepyeni  bir  dünya  bağışlar  da  bazıları  onu  hatırlamaz  bile?  Bu  onu
anlayamayanın  kabahati  mi  ki  ona böyle yükleniyorsun?”,  doğrusu verecek hiçbir
cevabım olmaz. 

Ve bunu soracak kişi,  haklı da olur.  Yukarıda incelemeye çalıştımız inisiyasyonun
başarıya ulaşması için gerekli  şartlar,  inisiyasyonu anlamaya ve anlatmaya yönelik
nazari bir çabadan başka birşey değildir. Yoksa bu sorunun, yani “niçin inisiyasyon
bazı insanlara yepyeni bir dünya bağışlar da bazıları onu hatırlamaz bile?” sorusunun
cevabı benim içim koca bir meçhuldür.

Ya siz ne dersiniz? Nasip mi acaba?!

Üstelik bunu takip edecek, aynı zorlukta başka sorular da var: acaba her insan, sadece
insan olması  dolayısıyla  inisiye  edilmeye lâyık  mıdır?33 Peki  buna her  lâyık  olan
insan  inisiye  edilebilmekte  midir?  Yoksa  gerçekten  hiçbir  merasime  gerek
kalmaksızın inisiye olarak doğan insanlar da mı vardır?34

Bu soruları böyle peşi sıra devam ettirmek mümkün. Bunlara bir takım cevaplar da
yakıştırılabilir  elbette.  Ama  bu  cevapların,  ne  kadar  iyi  niyetle  yaklaşırsak
yaklaşalım, yakıştırma seviyesinin üzerine çıkabileceklerine inanmıyorum; daha zarif
bir  ifade  kullanacak  olursak,  bu  sorular,  her  insanın  kendi  iç  dünyasında
cevaplandırdığı,  ama  cevapları  izafi  kalmaya  mahkûm,  sübjektif  sorulardır35;
üzerlerinde herkesi tatmin edecek bir biçimde uzlaşılması mümkün değildir. 

Ama üzerinde uzlaşılabilecek bir  gerçek var:  inisiyasyonun verdiği mesajı  anlamış
olanlar,  bunu yaşamamış ya da anlamamış olanların  bildikleri  ve tek zannettikleri
dünyanın  dışında ve  üzerinde,  bambaşka bir  dünyada yaşamaktadırlar.  Üstelik  bu
ikinci dünya, hiç de öyle sembolik, hayali, teselli için uydurulmuş bir dünya değildir;
33 “Ýnisiyabl” midir ?!  Batý kökenli kelimeleri Türkçe konuþurken kullanmaktan hiç hoþlanmam. 
Ne var ki bütün bu çalýþma müddetince, esasen Fransýzca bir kelime olan “inisiye” tabirini, tam 
karþýlýðý Türkçemizde olmadýðý için kullanmakta bir mahzur görmedim. Lâkin bu yolda fazla ileri 
gitmemek için, Fransýzlarýn “inisiye edilmeye lâyýk, inisiye edilebilir” manasýna kullandýklarý, çok
da sevdiðim “initiable” tabirini sadece bir dipnot olarak belirtmekle yetineceðim.
34 Ne çok severim bizim “önlüksüz mason” tabirimizi. Ne de güzel özetler bir takým þeyleri. 
Kulaklarý çýnlasýn Ýlker Kurtlutepe kardeþim bu terminolojiye  bir de “önlüklü haricî” ifadesini 
kattý. 
35 Ne dersiniz, hakikat gibi bir þey mi acaba?!

56



bilakis, en az ilki kadar gerçek; var olan, bakmasını bilen gözlere kolaylıkla görünen
lâkin çok daha sağlam temeller üzerinde yükselen aydınlık, pırıl pırıl bir dünyadır bu.

Veyl onu yok zannedenlere! Veyl onu görmeyenlere! 

Beni daima hislendiren bir hatıram vardır bu konuya dair. Sevgili İlker Kurtlutepe
kardeşimin tekrisini  takip eden günlerden birinde,  bir  gece,  çalışma sonrası Tanju
Koray kardeşim ile gitmeyi gelenekselleştirdiğimiz bir güzel yerde36, üçümüz sohbet
ediyoruz.  Laf  lafı  açtı,  laf  zaten masonluktaydı,  döndü dolaştı  inisiyasyona geldi.
İlker kardeşimin tekris hatıraları daha hâlâ çok yeni, heyecanı ise dorukta. Üstelik bu
heyecan bize de sirayet  etmiş,  hararetle  konuşuyoruz.  Tanju  İlker’e  inisiyasyonun
manasını  anlatmaya  çalışıyor;  öyle  de  heyecanlanmış  ki  sanki  tekrisini  yeniden
yaşıyor zannedersiniz; gözleri ışıl ışıl, bir yandan da inisiyasyonun İlker üzerinde ne
derece tesir ettiğini anlamaya çalışıyor. Ben de büyülenmiş gibi ikisini seyrediyorum.
Tanju biraz daha anlattı ve nihayet İlker’e, beni yüreğimden vuran o soruyu sordu: 

“Tekris  akşamı  kapıdan  sokağa  çıkıp  etrafa  baktığında,  artık  başka  bir  insan
olduğunu, o eski İlker olmadığını düşündün mü hiç?!”

İşte herşey bunun altında yatıyor;  Oswald Wirth’in anlatmak istediği de bu,  Jean-
Pierre Bayard’ın vermek istediği mesaj da: artık başka bir dünyaya mensup, farklı
bir insan olmak. 

Bunun miladı  ise  inisiyasyondur  elbette  ki. Ve bütün inisiyasyon ritüelleri  de  bu
hususun altını çizmeye büyük özen göstermişlerdir zira hangi geleneğe, hangi kültüre
ait olurlarsa olsunlar hepsinde ortak olan bir  sembolizma vardır:  ölüm ve yeni bir
hayata  doğuş.  Masonlukta  tefekkür  hücresi  ve  esasen  bütün  tekris  töreni  ile
anlatılmak istenen de budur, tasavvufta “ölmeden önce ölmek” tabiri ile ifade edilen
de.

İnisiyasyonun gayesi açısından o kadar önemlidir  ki  bu iki  kavram, bunlara sahip
olmayan bir ritüele inisiyasyon ritüeli dahi denilmemesi gerekir zira inisiyatik ölüm
olmaksızın, inisiyasyonun varmak istediği hedeflere ulaşması mümkün değildir.

Bakın eski bir hıristiyan bilgesi, ne fısıldıyor bize asırlar ötesinden37:

C’est en s’oubliant qu’on se retrouve soi-même,
C’est en pardonnant qu’on est pardonné,
C’est en mourant qu’on renait à l’éternelle vie 38

Türkçeleştirirsek, 

Kendini bulmak, kendini unutmakla mümkündür,

36 Arnavutköy’de “Cabaret Cine” isimli bir bar vardýr; benim gibi barlardan pek de hoþlanmayan bir 
insaný bile müdavimi yaptý. Yeryüzünde ne kadar güzel; sesleri ile, sözleri ile, yüzleri ile güzel 
insan varsa, orada toplanmýþ zannediyorum bazen. Bu satýrlarý herhalde okumayacaktýr ama yine 
de burayý kuran, büyüten ve yaþatan sevgili Emin Ýgüs’e, bizim kýymetli Emin Aðabey’imize 
buradan gönül dolusu bir teþekkür.
37 Saint-François d’Assise (1182-1226)
38 Bu, en azýndan Fransýzca bilenleri benim kötü tercümemin gazabýndan kurtarmak içindi.

57



Affedilmek, affetmekle mümkündür,
Sonsuz hayata yeniden doğmak, ölmekle mümkündür

Bu sebeptendir ki bundan sonraki bölümü inisiyatik ölüme ayırdık.

58



II.5. Yeniden İnisiyasyon Üzerine: İnisiyatik Ölüm  

Ölüm haberi gelmeden
Ecel yakamız almadan
Azrail hamle kılmadan

Gel dosta gidelim gönül

Yunus Emre

Üzerinde bu kadar ısrarla durduğumuz ve aslında inisiyasyonun temelini teşkil eden
inisiyatik ölüm kavramının temelinde esasen insanın kendi benliğinin derinliklerine
tek  başına  inmesi  yatar;  bu  ise  kendini  tanımanın  ve  bu  sayede  yeni  bir  hayata
başlayabilmenin  temel  şartıdır.  İnisiyatik  metodun  koymuş  olduğu  hedeflere
ulaşabilmesi, ona uygun insanı yaratabilmesi ise bütün bu sürecin doğru işlemesine
bağlıdır. Onun içindir ki bu kısmın bu son bölümünü, inisiyatik ölümün manasına ve
aslında bu vesile ile inisiyasyonun hedef ve yöntemlerinin daha evvel yazdıklarımızın
ışığında bir yeniden yorumuna ayırdık. 

Konuya  basit  ve  inkâr  edilmesi  güç  bir  tespit  ile  başlayacağım:  insanın  kişiliği,
içindeki  ben,  sayısız  unsurun  bir  araya  gelmesinden  doğmaktadır.  Üstelik  de  bu
unsurlar birbirinden bağlantısız hattâ umumiyetle birbiriyle çelişen, mücadele eden
unsurlardır.  Bu sebeptendir  ki  insanın  bilinçüstü,  kâh dışarıdan  kâh da  benliğinin
derinliklerinden yani bilinçaltından kaynaklanan kuvvetlerce saptırılmakta, insanoğlu
değerleri,  hedefleri  ve  davranışlarını  bir  türlü  birbirleri  ile  bağdaştıramamaktadır.
Aziz  Pavlus’un “nefret  ettiğim  kötülüğü  yapıyorum;  takdir  ettiğim  iyiliği  ise
boşveriyorum” derken kastetmek istediği budur. Keza ondan asırlarca sonra yaşamış
bir Yunus Emre’nin

Beni bende demen, ben ben değilim
Bir ben vardır bende, benden içeri
Süleyman kuş dili bilir dediler
Süleyman var Süleyman’dan içeri.  

dizeleri  de  aslında  insanoğlunun  değer-hedef-davranış  üçgeninin  dengesini
bulamamış olmaktan duyduğu isyanın en duru bir biçimde dile gelişi değil midir?39

Bu dengesizlik insanoğlunu daima rahatsız etmiş ve buna bir çözüm aramaya itmiştir.
Ne var  ki  çoğunluk kolay çözümü seçmiş ve unutma,  inkâr  ve görmezden gelme
onlar  için  bu  sıkıntının  ilacı  olmuştur.  Sadece  az  sayıda  bir  şanslı  azınlık  insan
benliğindeki bu düzensizliğin sebeplerini anlama ve onu örtbas etmeden tedavi etme,
içimizdeki  kaosu  ahenge  dönüştürme  yolunu  seçmiştir.  Bunlar  kadın  olsun  erkek
olsun, inisiyatik yolda yürüyenlerdir.40

39 Bir tarafta Havarilerden Aziz Pavlus, diðer yanda Yunus Emre. Yaþadýklarý devirler, toplumlar, 
þartlar mukayese kabul etmeyecek biçimde farklý. Ama verdikleri mesaj ayný. Bunda þaþýracak 
birþey yok zira aradýðýmýz hakikat, insanoðlunun hakikati ayný; ve inisiyatik yolda yürümesini, 
sembollerin lisanýný çözmesini bilenler, batýn ilminin o ustalarý, zahirî farklýlýklarý ne kadar çok 
olursa olsun ayný mesajlarý ayný þekilde okuyabiliyorlar.

59



Esasen  bu  şanslı  azınlık,  kim  olduğunu,  nereden  geldiğini  ve  nereye  gittiğini
kendisine  sormayı  bilmiş  ve  insanoğlunun  şu  yerküre  üzerindeki  varlık  sebebini,
hayatın  ve  kendi  hayatının  manasını  anlamaya  ve  dünya  üzerindeki  şu  kısa
misafirliğini buna verdiği cevaba uygun olarak geçirmeye çalışan mutlu insanlardan
ibarettir. Bu ise sadece kendini tanımakla mümkündür.

“Kendini tanı! O zaman kâinatı ve belki de tanrıları tanıyacaksın!” yazıyordu bundan
asırlar öncesinde, ahenk tanrısı Apollon’un tapınağının girişinde.

“Ey insan! Kendine iyi bak! Yeryüzü de gökyüzü de sendedir!” diye bir akis gibi cevap
veriyor buna on ikinci asır mistiklerinden Hildegarde de Bingen.

Yahut da bir Sefil Selimi, bakın tam 600 sene sonra Yunus’a nasıl cevap veriyor41:

“Bir ben vardır bende, benden içeri”
Yunus böyle demiş, ondaki benim.
Sen seni incele, senden içeri,
Sen bende, ben sende, sendeki benim.

Bu, geleneksel inisiyatik öğretinin temel mesajıdır: “Kendini tanı!”.  

Bu mesaj, asrımızda çok görülen yaldızlı lâkin içi boş sloganlardan bir tanesi değildir.
İnsanoğluna bir davet;  kendi fiziki ve ruhi işleyişini anlamaya ve bu sayede üstad
olmaya, kendi kendisinin üstadı olmaya bir çağrıdır.

Esasen geleneksel  öğreti  çok açıktır:  “yukarıdaki  herşey  aşağıdakine  eşittir”;  yani
mevcut olan herşeyi içine alan bir  makrokozmos vardır,  bir  de mikrokozmos diye
adlandırdığımız insan. Mikrokozmos makrokozmosun bir temsilidir.  Diğer bir ifade
ile kâinatta öyle bir bütünlük ve ahenk vardır ki insan ancak bu kâinatın bir sureti
olabilir. Bundan dolayıdır ki kâinatta mevcut olan herşey insanda da vardır. Evrenin
bir  köşesinde  kopan bir  kozmik  fırtına,  dünyanın  başka  bir  köşesinde  bir  insanın
içinde, elbette ki başka bir boyutta lâkin aynı şiddette, mutlaka kopmaktadır.

Bundan dolayıdır ki insanın kendisini tanımadan kâinatı tanıması mümkün değildir.
Bunun  tabii  neticesi  olarak  da  bütün  inisiyatik  bilgelik  kendini  tanıma kavramı
üzerine kuruludur.

Bu cins çalışmalarda ayakları yere basmayan, içinde bir takım soyut ve anlaşılmaz
fikirler  ihtiva  bazı  kavramların  kullanılması  bir  yere  kadar  doğal  karşılanabilir
zannederim.42 Ne  var  ki  ısrarla  üzerinde  durduğumuz  kendini  tanıma kavramı
kesinlikle bunlardan bir tanesi değildir. Kendini tanımak, insanın hem kendisiyle hem
de dışındaki dünya ile ahenk içerisinde olması demektir.  Kendini tanımak,  insanın
zaafları  ve  sıkıntılarının  temel  kaynağı  olan  iç  çelişkilerini  aşmayı  öğrenmesi

40 Ne  diyor  Freud:  “Kýrk  yýldýr  insaný  araþtýrýyorum  ama  onu  bir  Buda  rahibi  kadar
anlayamadým”.
41 Bu þiiri kendisine borçlu olduðum Tamer Ayan kardeþime teþekkür ederim.
42 Meselâ birkaç satýr evvel kullanmýþ olduðum “evrenin bir köþesinde kopan bir kozmik fýrtýna,
dünyanýn baþka bir köþesinde bir insanýn içinde, elbette ki baþka bir boyutta lâkin ayný þiddette,
mutlaka  kopmaktadýr”  ifadesi  biraz  bu  cinsten  korkarým.  Gerçi  onu  anlayabilenler  için  öyle
mesajlarla yüklü ki!

60



demektir.  Ve en nihayet kendini tanımak,  insanın evvelâ kendisine,  daha sonra da
kâinata  hükmetmeyi  öğrenmesi  ve  bu  sayede  huzuru  ve  saadeti  elde  edebilmesi
demektir.

Bu  bizim  temel  vazifemiz,  hayata  karşı  olan  ana  mesuliyetimizdir.  Hayatımızın
anlamlı mı yoksa boşuna mı geçtiğini tayin edecek olan da budur: kendi içimizdeki
huzur ve ahengi tesis etmek ve bu sayede evrensel ahengin aksamayan bir  parçası
haline  gelebilmek;  varoluşun,  hayatın  ve  kendi  hayatımızın  manasını  sezip
arzularımızı ve nefsimizi bu manaya uygun bir şekilde yönlendirebilmek. 

Bunlar  büyük  ve  iddialı  lâkin  ulaşılması  mümkün  hedeflerdir;  gerçekleştirilmesi
imkânsız  ham  hayaller  yahut  da  entelektüel  tatmin  gayesini  güden  felsefi
spekülasyonlar ise kesinlikle değillerdir. Ve bunu yakalayıp anladığımız gün, kâinatın
o  eşsiz  ahenginin  bir  parçası  olacak,  kendi  kaderimizi  kendi  elimize  aldığımızı
hissedeceğiz. Bu bize başka hiçbir şeyin veremeyeceği bir güveni verecek. Ve o gün
yere daha sağlam bastığımızı görecek, nabzımızın her atışında gezegenlerin güneşler
etrafındaki dönüşlerinin ritmini duyacak ve bu suretle aldığımız her nefesin eşsiz bir
ahengin vazgeçilmez bir parçası haline dönüştüğünü hissedeceğiz. 

Ve bu da bize gerçek saadeti getirecek. Aynı yıllarca evinden ayrı kalmış bir insanın
yuvaya dönüşünden duyduğu mutluluk  gibi,  biz  de  tabii  ve  ayrı  düşünülemez  bir
parçası olduğumuz şu evrenle bütünleşebilmenin ve evrensel gelişme sürecine küçük
ama faydalı bir katkıda bulunabilmenin eşsiz saadetini yaşayacağız. Ve bu sayede şu
biçare varlığımızın ölüme mahkûm kısmını aşacak, ölümsüzlük duygusunun kudretini
iliklerimizde hissedeceğiz.

Esasen bütün bu mesajı iki cümle ile ifade edebilmek mümkün olabilir zannederim:

· Kâinatın yaradılışı  ve mevcut düzenindeki ahenk ve intizamı anlamak,  kısacası,
ordo ab chao.

· Bu yaradılış sürecine küçük lâkin faydalı bir katkıda bulunmak yani Evrenin Ulu
Mimarı’nın şu yeryüzündeki mütevazı bir eli olabilmek, kısacası,  deus meum que
jus.

İşte, yolumuzu ve temel sorularımızı cevaplandırmak yönündeki çabalarımızı, farklı
kültürlerden fakat aynı ana gelenekten kaynaklanan ve ifade etmek istedikleri manada
bütünleşen sembollerle donatan eski üstadlarımızdan günümüze gelen mesaj budur;
ve inşa edilen mabedlerle; camilerle, kiliselerle; bunların minareleri ve kubbeleriyle;
çöllerin  derin  sükûtunda  yükselen  piramitlerle;  şark  memleketlerinde  merhale
merhale sıralanan harabeler ve kabirlerle;  inisiye bestecilerin büyülü nağmeleriyle;
tarihin  derinliklerinden  gelen  efsanelerle;  mitolojik  yahut  kutsal  kitap  kaynaklı
metinlerle; çocuk masallarıyla yahut da hepimizin bilip tanıdığı ama anlamı üzerinde
durmadığı bir takım işaretlerle manası bugün unutulmuş nice mesajlar iletilmektedir.

İnisiyatik  yolda yürümeye başlamak,  bu mesajların ne manaya geldiğini anlamaya
başlamak demektir; inisiyatik yolda yürümeye başlamak, asırların bilgelik birikimine
erişmek demektir. Bunun tabii neticesi olarak da inisiyatik yolda yürümeye başlamak,
çok az sayıda insana nasip olan bir kudreti avuçlarının içine alıvermek demektir.

61



İnisiyeler bu kudret sayesinde hayata ve kendi hayatlarına bir mana verebilmiş, şu
köhne dünya üzerindeki kısacık mevcudiyetlerini bu manaya uygun olarak yaşamayı
bilmiş, bu sayede de ölüm düşüncesini atıp ölümsüzlük duygusunun lezzetine doya
doya varabilmiş müstesna insanlardır.

Esasen,  kişinin  kendisi  ve  aslında  kendisinden  farklı  olmayan  kâinat  ile  ahenk
içerisine girebilmesi bu ölümsüzlüğün temel şartıdır. Bu ise ancak kendi benliğimize
inip kendimizi  tanıyabilmemizle  mümkündür.  Bundan dolayıdır  ki  her inisiyasyon
töreni ölümle başlar zira inisiyatik ölüm insanın benliğinin dehlizlerinde yaptığı bir
gezintidir. 

Tekris  törenini  düşününüz.  Mason  adayı  haricînin  herşeyden  evvel  üzerindeki
metalleri  ve  değerli  eşyaları  alınır.  O  artık  aldatıcı  bir  parlaklığı  olan  herşeyden
vazgeçebilmeye razı bir insandır; dış görünüşlerin dünyasında muteber olan herşeyi
gönüllü  olarak  terketmiş;  sembollerin  lisanını,  ezoterizmi  öğrenmeye  ve  bu  içine
girmeye aday olduğu yeni dünyanın değerlerini önemsemeye talip olmuştur. 

Bundan  sonra  gözleri  bağlanır;  karanlıklar  içerisindeki  aday,  kollarına  girenlerin
yardımıyla yürüyebilmektedir. Etrafını görememekte lâkin sürekli olarak yerin dibine
doğru indiğini hissetmektedir. Uzunca bir inişten sonra kendisini yapayalnız ve yarı
çıplak bir halde kapkaranlık, sadece hafif bir mum ışığı ile aydınlatılan küçücük bir
hücrede, bir mezarda hapsedilmiş bulur.43

Artık  ölmesi  gerektiğini  anlamıştır.  Buna  razıdır  da.  Hayata  veda  etmeden  son
yapacağı iş, önündeki kağıda son arzularını belirteceği vasiyetini yazmaktır.

Peki buraya ne yazacaktır? Kimseye herhangi bir maddi varlık bırakmasına imkân
yoktur zira sahip olduğu her türlü malı mülkü daha başlangıçta kendi arzusuyla teslim
etmiştir;  girdiği  o  küçücük mezarda  ne  en ufak  bir  maddi  değere  sahiptir,  ne  de
etrafında manevi bir paylaşıma girebileceği tek bir insan vardır; parasız, pulsuz, yarı
çıplak  ve  yapayalnızdır.  Esasen  o  anda  sahip  olduğu  ve  geride  kalanlara
bırakabileceği tek şey onu yaşatan hayat enerjisidir.

Bunu farketmekle  aslında  kendisinin  bir  güç  olduğunu da  farketmiştir;  zira  sahip
olduklarının her türlüsü elinden alınmış gibi görünmesine rağmen o yine de istediği
gibi kullanabileceği bir enerjiye sahiptir. Daha da önemlisi anlamıştır ki bir zamanlar
sahip  olmuş  olduğu  diğer  maddi  değerlerin  gücü  bu  enerjinin  yapabileceklerinin
yanında  koca  bir  hiçtir.  Teslim etmiş  olduğu  madenî  eşya  artık  ona  eskisi  kadar
parıltılı  gelmemektedir  zira artık bilmektedir ki asıl parıltı  insanın kendi içindedir.
Anlamıştır  ki  o  vermeden  önce  çok  düşündüğü  madenler  insanın  içiyle  beraber
parladıkları müddetçe bir yere kadar bir şey ifade edebilirler. Aksi takdirde ise ancak
bir adım önünü görmekten bile âciz zavallıların kandıkları aldatıcı bir parlaklık, koca
bir hiç olmanın ötesine gidemezler.

Bu kararı verebilmiş olmaktan dolayı çok mutludur; ve o anda emin olmuştur ki o
artık sadece istediği gibi kullanabileceği bir enerjiye sahip bir insan değil,  bizatihi
kendisi böyle bir enerjidir. 

43 Bizim ritüellerimizde aday tefekkür hücresine giyinik sokulur, elbiseleri daha sonra çýkartýlýr. 
Oysa ki Fransýz Masonluðu’nun bu tatbikatý, ritüelin ana mesajýný daha iyi aksettiriyor.

62



Peki bu enerjiyi  nasıl kullanacaktır? Nasıl kullanmalıdır? İşte vasiyetini  yazmadan
evvel mutlaka cevaplandırması gereken temel soru budur.

Eğer iyi düşünürse; başbaşa kalabilmek imtiyazına eriştiği ve aslında duygu, düşünce
ve  iradesinin  odaklandığı  yer  olan  benliğinin  en  ücra  köşelerine  kadar  inebilirse
görecektir  ki  bu  enerjiyi,  yani  kendisini,  yüce  bir  iyilik,  doğruluk  ve  güzellik
ülküsünün gerçekleştirilmesi için sarfetmekten daha uygun bir şey yoktur. Bu tespit
onu,  kendisini  o  Büyük  Eser’in  ortaya  çıkarılmasına  adamaya  ve  bu  uğurda,
insanların ve insanlığın kaderini iyiye götürmek üzere inisiyelerin usulünce çalışmaya
karar vermeye itecektir.

Bu kararı  verdikten  sonra,  artık  ölebilir;  yani  haricî  varlığına  ölebilir.  Zira  o,  bu
andan itibaren,  sıradan insanlar gibi egoizminin44 esiri olmayacaktır.  Haricî dünya,
insanların  kendilerini  dünyanın  merkezi  gibi  gördükleri  ve  sadece  kendileri  için
yaşadıkları  yerdir.45 Oysa  ki  inisiyeler  tek  başlarına  girmiş  olduğu  küçücük  bir
mezarda kendileri ile başbaşa kalma imkânını bulmuş ve bu sayede kendi hiçliklerini
anlamış  insanlardır.  Onlar,  tek  başlarına  hiçbirşey  olmadıklarının  lâkin  insanlık
denilen  muazzam  bir  bütünün  bir  parçasını  teşkil  ettiklerinin  bilincindedirler.
Doğrudur,  muhteşem bir  organizmanın  çok  mütevazı  bir  hücresidirler,  ne  var  ki
hücrenin yaşayabilmesi bu organizmada üzerine düşen işlevi yerine getirmesine, yani
varoluş sebebine uygun hareket etmesine bağlıdır.

Bütün inisiyatik  bilgelik  bu  ontolojik  bağlantı  üzerine  oturmuştur:  insan,  insanlık
denilen46,  kendisinin  üzerinde  bir  başka  varlığın  sinesinde  yaşamaktadır.  Sahip
olduğu  herşeyi  bu  varlığa  borçludur;  fakat  bu  borçluluk  karşılıklıdır  zira  insan
olmadan insanlık da yoktur.

Bu  noktada  acilen  cevaplandırılması  gereken  bir  soru  ortaya  çıkıyor:  böyle  bir
bağlantıyı esas aldığımızda, yaşamak kelimesi bizim için ne ifade eder? 

Burada önemle altı  çizilmesi gereken nokta,  inisiyatik yaklaşımın kesinlikle dünya
nimetlerinden  zevk  almaya,  ferdî  arzuların  tatminine  karşı  bir  tavrı  beraberinde
getirmediğidir.47

44 Bencil kelimesi burada egoizmi tam karþýlamýyor gibi geldi bana zira burada kastedilmek istenen 
genel bir kiþilik bozukluðu olan bencilliðin yanýnda insanýn içindeki o “ben” in esiri olmasý; yani 
BENcillik.
45 Bu ifadeye çok itiraz eden oldu. Hattâ “caným haricî alemdekilerin de sevdikleri, yakýnlarý yok 
mu? Onlar için fedakârlýklarda bulunmuyorlar mý?” dendi. Oysa ki benim de altýný çizmek 
istediðim nokta tamý tamýna bu. Elbette ki insanlar kendileri dýþýnda “yakýným, sevdiðim” diye 
tanýmladýklarý baþka insanlar için de yaþarlar ama inisiyatik perspektiften baktýðýnýzda bu diðer 
insanlar da “kendileri” kategorisindedir; neticede bu davranýþlarý kendilerini merkez alýp diðer 
insanlarý da bu merkeze, yani kendilerine yakýnlaþtýklarý nispette yüceltmek, el üstünde tutmaktan 
baþka birþey deðildir. Ve bunun da  inisiyasyonun  “fertle bütün birbirlerinden ayrý 
düþünülemeyecekleri için bütünü kendini sever gibi sevme” yaklaþýmý ile uzaktan yakýna ilgisi 
yoktur.
46 Kabbalacý’lar buna Büyük Adem derler
47 Böyle bir yaklaþýma sahip ve inisiyatik metodu uyguladýklarý düþünülen bir takým kurumlar 
mevcuttur; lâkin bu onlarýn inisiyatik karakterinden deðil sahip olduklarý ve bazen de inisiyatik 
usullerle çeliþebilen baþka özelliklerinden kaynaklanmaktadýr. Masonluk için ise, böyle bir 
yaklaþým söz konusu bile deðildir.

63



Ferdî arzular elbette ki tatmin edileceklerdir. İnisiyatik metod buna sadece müsaade
etmez, bunun belirli bir noktaya kadar şart olduğunu da düşünür. Nasıl ki bir tohum
çiçek verebilmek için etrafında gelişmesine faydalı olabilecek maddeleri doymaz bir
iştah  ile  kendisine  topluyorsa,  insanın48 yaşama  içgüdüsü  de  eşyanın  tabiatında
varolan  bir  egoizme sahiptir.  Üstelik  bu egoizm,  hedef  olarak  koyduğu bir  takım
yüksek değerleri  gerçekleştirebilmesi  için ona güç sağladığı  nispette sadece meşru
olmakla kalmaz, aynı zamanda kutsal bir mahiyet de kazanır.

Burada önemli olan nerede durulacağını bilmektir; yani belirli bir güce erişen insanın,
bunun  sarhoşluğu  ile  kendisini  bekleyen  daha  büyük  hedefleri  unutup  sadece
kendisini düşünmeye başlamaması ve hayatının geri kalan kısmını sadece arzularının
tatminine yönelik  bir  şekilde yaşamamasıdır.  Zira  ondan beklenen,  bütün bu tabii
dürtülerine  uyarken  hemcinslerini  ve  mensubu  olduğu  insanlık  camiasını
unutmamasıdır.

Burada altı  önemle çizilmesi gereken bir  nokta var:  hadiseyi yukarıdaki  biçimiyle
ortaya koyduğumuzda, arzuların belirli bir noktaya kadar tatmininin meşru olduğunu
lâkin bunu yaparken başkalarının da düşünülmesi gerektiğini söylemekle yeni birşey
söylemiş  olmuyoruz;  bu  zaten  haricî  âlemde  de  asırlardan  beri  tekrarlanagelen,
inisiye olsun olmasın aşağı yukarı herkes tarafından kabul edilmiş bir tespitten başka
birşey değildir.  Esasen bütün medeniyet, insanların şirazesinden çıkmış arzuları tek
kanun  olarak  görmekten  vazgeçip  bunları  dizginlemeleri  ve  karşılarındakilere  de
saygı  göstermeleri  gerektiğini  anlamaları  ile  başlamıştır:  Bu,  beraberce,  toplu
yaşayabilmenin olmazsa olmaz şartıdır ve bunu görebilmek için inisiyasyona gerek
yoktur.

Velhasıl  insanlar  bu  gerçeği  çok  temel  bir  ihtiyacın  tabii  bir  neticesi  olarak
öğrenmişlerdir. Oysa ki insanlık bundan çok daha ilerisine, çok daha iyisine lâyıktır.
İşte  haricî  usullerle  inisiyatik  yaklaşım  arasındaki  fark  buradan  itibaren
belirginleşmeye  başlar  zira  haricî  âlemde  doğruluk,  arzuların  başkalarına  zarar
vermeksizin,  doğru  olarak  bilinen  değerler  muhafaza  edilerek  meşru  bir  şekilde
tatmini manasına gelir. Herkes bu kaideye, medeni insanlar arasında toplu bir yaşamı
mümkün kılacak şekilde uymaya çalışır.

Oysa ki inisiyasyonun gayesi insana tek başına bir hiç olduğunu anlatmaktır: sahip
olduğu herşey, bütün güç, servet, şöhret bir gün gelecek elinden gidecek, Evrenin Ulu
Mimarı bütün bu zahirî farklılıkları ilâhi tesviyesinde aynı seviyeye getirecektir. Ne
zenginlikler,  ne kudretler,  ne “mühim” insanlar geçmiştir  bu gökkubenin altından,
bugün hiçbirisinden eser dahi kalmaksızın,  hiçbirisinin adı bile anılmaksızın.  Hani
Alparslan’ın kabrinde yazarmış ya “bir zamanlar dünyalara sığmayan koca Alparslan
burada bir avuç toprağa sığmış yatıyor” diye. İşte inisiyatik bilgelik bu hakikatin çok
iyi farkındadır; ve inisiyasyon, insana bir çağrıdır; kendi dar, kısıtlı hayatına ölmeye
ve çok daha üst seviyede bir büyük hayata doğmaya bir çağrı! 

Bu hayat  insanlık  denilen  bütünün  hayatıdır;  dolayısıyla  burada  söz  konusu  olan
ferdîleşmekten  insanlaşmaya,  ama  kelimenin  en  derin  manası  ile  insanlaşmaya
geçmektir.  Haricî  hayatın  en  önemli  şey  olarak  görüp,  son  tahlilde  asla
vazgeçmeyeceği  bir  ben anlayışından,  ezelden  ebede  giden  bir  bizin  küçük  ama

48 Ýnisiye olsun olmasýn her insanýn

64



önemli bir parçası olduğunun bilincinde ve bu  biz için kendisinden vazgeçebilecek,
kendisini o bütünlükte kaybedebilecek bir ben anlayışına geçebilmek.

İşte Salim Ahmet Çalışkan biraderin 1970 senesindeki bir Tenue Blanche celsesinde
hemşirelere hitaben yaptığı bir konuşmada “Sizin evlatlarınız hakkında duyduğunuz
sevginin benzerini biz insanlık hakkında duymaya çalışırız. Sizin herhangi bir ıstırap
karşısında duyduğunuz teessürü biz bütün bedbaht insanlar hakkında duyarız” derken
kastetmek istediği de bundan farklı bir şey olmasa gerek.  

Bunu başarmak kâinatı avuçlarının içine almayı başarmaktır; bunu başarmak haricî
âlemin  benliğimizde  biriken  küllerini  temizleyip  içimizdeki  o  ilâhi  ışığı
uyandırabilmektir. Bunu başarmak ölüm korkusunu geride bırakarak iyi yaşamayı ve
iyi ölmeyi öğrenebilmektir. Bunu başarmak ölümsüzleşmek, tanrısallaşmaktır.

“Ölüm korkusunun hüküm sürdüğü yerde sonsuz hayattan bahsetmeye imkân yoktur;
ve artık sonsuz hayattan ve sonsuzluktan bahsetmen gerekecek vakit geldi”49 

Bu sözler ölmeden önce ölmeye yani inisiyatik ölüme bir davettir. 

Bunu başarmış olduğu içindir ki Cagliostro “Ne hiç bir devire ne de hiç bir mekâna
aidim; manevi varlığım ebedî mevcudiyetini yaşıyor”50 diyebilmiştir. Bunun önemini
bildiği içindir ki İslam tasavvufu “Yaşarken bir defa ölmemişler ölmeyi de bilmezler”
der.

Bilmem ki daha ne diyeyim. Bu bahsi, sözü yine Oswald Wirth’e bırakarak kapatmak
en kolayı gibi geliyor bana:

“Ya ölmeyi bilin, yahut da her türlü inisiyasyondan daha en başta vazgeçin.” 

49 Schwaller de Lubicz (Appel du Feu, 1926)
50 Yine bari Fransýzca bilenleri ýstýraptan kurtarayým: “Je ne suis d’aucune époque ni d’aucun lieu, 
mon être spirituel vit son éternelle existence”.

65



III. İNİSİYATİK PERSPEKTİFTEN HÜR MASONLUK

Sembollerin  dünyasında  yorumlanmayan,  sorgulanmayan,  sürekli  bir  yeniden
değerlendirmeye tabi tutulmayan herşeyin ezoterik muhtevası yok olur. “Neden” diye
soramayan her müessese inisiye edici gücünü kaybeder; bu ise inisiyatik dünyada yok
olmayla, ölümle, çürümeyle eşdeğerdir.

İnisiyatik geleneğin günümüzdeki en önemli temsilcilerinden biri olan hür masonluk
bir  semboller  ve  biçimler  dünyasıdır.  Sistematik  bir  disiplinin  hüküm  sürdüğü,
geleneklerinden zerrece taviz vermeyen ve belirli bir takım temel kaidelerin üzerinde
yükselen bir dünyadır.

Lâkin bu gelenekçilik ve kaidecilik haricî âlemde anlaşılan cinsten bir gelenekçilik ve
kaidecilik  değildir:  ezoterik  bir  muhtevası  vardır.  Esasen  masonluk  her  ne  kadar
büyük  bir  yorum  sanatı  ise  de  sınırları  ve  çerçevesi  ana  hatları  ile  çizilmiş  bir
müessesedir; bunları çizen ise inisiyatik gelenek ve onun tatbikatıdır.

Onun  içindir  ki  bu  kısımda  masonluğun  bir  takım  temel  kaidelerini  ve  temel
yaklaşımlarını sorgulayacağız, bunların kökenlerine ineceğiz; başka bir ifadeyle hür
masonluğumuzun bize öğretmiş  olduğu gibi  “neden” diye soracağız.  Soracağız  ki
zinhar geleneklerimizi ve temel yaklaşımlarımızı şekilci bir kurumun kaideler yığını
olarak görmek hatasına düşmeyelim, onların ezoterik muhtevasını yakalayabilelim.

Bunu yaparken bir takım hassas, üzerinde konuşulması bilgi gerektiren konulara da
değineceğiz;  bu cüretimiz,  kendi  birikimimize  olan itimatımızdan  kaynaklanmıyor
elbette ki. Güvendiğimiz husus, inisiyatik manadaki tartışmaların, haricî tartışmaların
tersine,  insanları  asla  kaosa  sürüklemeyeceği;  lüzumsuz  kırgınlılar,  gerginlikler
yaratmayacağı.  Onun için biz  de,  bu kitabı  oluşturma çabalarının  bizi  sürüklediği
ortamdan istifade ile, çorbada mütevazı bir miktar tuzumuzun bulunmasını arzu ettik.

Velhasıl bütün bu çabalarda rehberimiz akıl, temel alacağımız kaynak ise inisiyatik
gelenek olacak.

O gelenek ki asırlardır insanlığın yolunu aydınlatıyor, dilerim bu çabamızda bize de
ışık verir.

66



III.1. Fizikötesi ve Masonluk 

Bu dünyadan başka dünya yok, arama
Senden benden başka düşünen yok, arama
Vazgeç ötelerden, yorma kendini
O var sandığın şey yok mu, o yok, arama

Ömer Hayyam

67



III.1.1 Masonluk ve Tanrı

Bir mason, haiz olduğu imtiyaz dolayısı ile, Ahlâk Kanunu’na itaat
etmek zorundadır. 

Ve eğer Sanat’ı doğru anlıyorsa, asla ne sersem bir münkir ne de
dinsiz bir sefih olacaktır.

Eski Yükümlülükler,  Madde 1

Tanrının  varlığı  yahut  yokluğu  sorusu,  düşünmeye başlayalı  beri  insanın  kafasını
kurcalayan temel soru olagelmiştir.  Gerçekten de insanoğlu asırlardan beri tonlarca
mürekkep  ve  kağıdı  bu  konuyu  tartışmak  için  harcamış,  savunduğu  fikrin
doğruluğunu  ispat  için  savaşmak  ve  canını  vermek  dahil  hiçbir  fedakârlıktan
kaçınmamıştır.

Galiba bunu tabii  karşılamak gerekir  zira  insan bu soruya verdiği  cevapla aslında
kafasındaki varoluşunun sebebine dair soruyu cevaplandırdığına inanmıştır; ve bunu
da bir kere cevaplandırdıktan sonra, hayatının geri kalan kısmını bu cevaba uygun
olarak yaşamak ve bu cevabı vermesini  sağlayan “Tanrı  var mıdır?  Yok mudur?”
sorusunda tutmuş olduğu tarafı iyice savunmakla geçirmiştir.

Gerçekten de, tanrının varlığı yahut yokluğu sorusunun cevabının insan için önemi,
bu  cevabın  bizzat  kendisinden  kaynaklanmamaktadır.  İnsanın  temel  sorusu,  kim
olduğu, nereden geldiği ve nereye gittiğidir. Ancak bunları cevaplandırabilirsedir ki
hayatın ve kendi hayatının manasını anlayacak, ömrünü buna uygun olarak yaşayacak
ve bu şekilde dünya üzerindeki şu mevcudiyeti anlamsız bir kısa misafirlik olmanın
ötesine geçecektir.

Dolayısı  ile,  insanın  tanrının  varlığı  yahut  yokluğu  sorusunun cevabına  bu  kadar
önem vermesi, bu cevabı, yukarıda sözünü ettiğimiz temel sorusunu cevaplandırmak,
yani kim olduğunu ve nereden gelip nereye gittiğini çözmek için kullanmış ve bu
sayede hayatına bir mana verebilmiş olmasından kaynaklanmaktadır.

Tabii bu haricî âlem için böyledir. Yoksa, hür masonluk gibi inisiyatik esaslara dayalı
bir aydınlanma müessesesi elbette ki insanın temel sorularını inanca dayalı cevaplarla
açıklamaya kalkmayacaktır.  Unutulmamalıdır  ki,  inisiyatik  müesseseler  insanın bu
temel sorularını cevaplandırma ihtiyacının bir neticesi olarak doğmuşlar, ne var ki bu
cevabı ararken yürüttükleri mantık, haricî âlemin demin bahsettiğimiz inanca dayalı
mantığının tam tersi bir şekilde işlemiştir.

Bu konuyu biraz açmak, hür masonluğun, insan-tanrı-kâinat üçgenindeki yerini tespit
açısından faydalı olacaktır zannederim.

Hadiseyi  şu  şekilde  inceleyelim:  ortada  iki  soru  var.  Bunlardan  birincisi,  insanın
temel sorusu dediğimiz üçlü soru grubu yani kim olduğu, nereden geldiği ve nereye
gittiği.  İkincisi ise, tanrının mevcudiyetine dair olan soru. Her ne kadar ilk bakışta
önemli soru bu ikincisiymiş gibi gözükse de, aslında bu sorunun önemi ilk temel soru
için bir cevap teşkil etmesinden kaynaklanmaktadır. Yoksa eğer tanrının mevcudiyeti

68



sorusunun cevabı insanoğlunun kimliği ve varoluş sebebi açısından hiçbir şey ifade
etmiyor  olsaydı,  tanrının  varlığı  yahut  yokluğunun  da  insan  için  hiçbir  önemi
olmazdı.

Ne var ki durum böyle değil. Bu ikinci soruya verilen cevabın, yani tanrının varlığı
yahut  yokluğunun,  insanoğlunun  kendi  varoluş  sebebine  aradığı  cevaba  tesir
etmemesine elbette ki imkân yok. 

İşte  bu  noktada,  hür  masonlukla  haricî  âlem arasındaki  mantık  yürütme  ve  tavır
farklılığının altını çizme durumundayız.

Haricî âlem, bu temel sorularını, tanrının mevcudiyeti sorusuna verdiği inanca dayalı
bir  cevapla  çözmek yoluna gitmiştir.  Gerçekten de,  bu soruya verilen  cevap ister
“evet, tanrı vardır” isterse de “hayır, tanrı yoktur” şeklinde olsun, inanca dayalıdır;
akla  dayalı  bir  doğrulama  söz  konusu  değildir.  Her  iki  tarafın  da  savunucuları,
iddialarını  bilimsel  yöntemin  ispat  olarak  kabul  edeceği  bir  şekilde  ispat
edebilmekten  mahrumdurlar.  Yani  öne  sürdükleri  iddia,  akla  dayalı  (rasyonel),
deneysel  (ampirik)  ve  doğrulanabilir  bir  bilgi  değildir;  bunun  öyle  olduğuna
inanmaktadırlar, o kadar.

Hür masonluk ise, kökü tarihin derinliklerine giden inisiyatik-ezoterik bir kurumdur.
İnsan  zihnini  her  türlü  dogmadan  kurtarmayı  hedeflemiş,  bundan  dolayı  da
Aydınlanma Çağı’nın ülkülerini heyecanla benimsemiştir. Hattâ, günümüz spekülatif
masonluğu, bir yerde, Aydınlanma Çağı’nın bir ürünüdür de diyebiliriz.51 Fakat bu
asla  hür  masonluğun  ezoterik  kimliğinden  taviz  verdiği  anlamına  gelmemelidir.
Dolayısı ile masonluk, bir taraftan aklı ve akılcılığı ön planda tutarken diğer taraftan
sezgiye dayalı  bir  bilgiyi  de kabul  etmiş  ve böylece,  inisiyasyonu tanımayanlarca
bağdaşamaz kabul edilen bu iki kavramı kendi bünyesinde bir araya getirebilmiştir.
Çalışmamızın geri kalan kısmında, hür masonluğun bu yaklaşımını,  aklı temel alan
sezgicilik olarak adlandıracağız. 

Hür masonluk,  ortaya  çıkış  sebebi  itibarıyle,  insanını  varoluş  sebebine dair  temel
sorularını,  tanrının  mevcudiyeti  sorusuna  verilecek  inanca  dayalı  bir  cevapla
açıklamak yoluna gidemez;  gidemez zira  bu cevap ister  müspet  ister  menfi  olsun
inanca dayalıdır ve bir dogmadır.

Oysa  ki  bütün  mesele,  insan  ile  uluhiyyet  arasındaki  “mesafeyi”  sezebilmektir.
Geleneksel dinler insanla tanrıyı yakınlaştırmaya çalışmışlar ve bu suretle insana ilâhi
bir  kimlik  verme  yoluna  gitmişlerdir.  Ne  var  ki  bunu  yaparken  aslında  tanrıyı
insanlaştırmışlar  ve  ortaya  antropomorf  yani  insan  hususiyetleri  taşıyan  bir  tanrı
kimliği çıkartmışlardır. Meselâ umumiyetle karşımıza çıkan erkek tanrı imajı, tanrıyı
insanlaştıran ataerkil toplumların önyargılarıyla gayet uyumludur.

51 Tabii bundan hür masonluðun sahip olduðu deðerleri Aydýnlanma Çaðý’na borçlu olduðu manasý 
çýkarýlmamalýdýr. Buhar makinasý için söylenen bir söz vardýr, “ teknolojinin buhar makinasýna 
olan borcu, buhar makinasýnýn teknolojiye olan borcundan daha fazladýr” diye. Gerçekten de buhar 
makinasý teknolojinin bir ürünü olmakla beraber, teknolojinin daha sonraki geliþmesine katkýlarý o 
denli büyük olmuþtur ki kendisini var eden teknolojiye borcunu çoktan ödemiþ, hatta alacaklý 
duruma bile düþmüþtür. Buna nazire ile, “Aydýnlanma Çaðý’nýn masonluða olan borcu, masonluðun
Aydýnlanma Çaðý’na olan borcundan daha fazladýr” desek  herhalde fazla ileri gitmiþ olmayýz.

69



İşte  önce  Feuerbach  daha  sonra  da  Marx  gibi  filozofların  dinlere  getirdikleri
eleştiriler,  aslında  dinin  kendisine  değil,  din  dolayısı  ile  ortaya  çıkan  toplumsal
neticelerin ve yaklaşımların etik yönlerinedir. Bu filozoflar insanı tanrılaştırmak -ve
bunu yaparken aslında tanrıyı insanlaştırmak- yerine tanrıyı  maddeleştirmek ve bu
yolla, fert olarak insanın ölümsüzlüğünü insanlığın ölümsüzlüğünde aramak yoluna
gitmişlerdir.

Esasen maddeci yaklaşım daima aklı ön planda tuttuğunu söylemiş ve herşeyi bilim
ile izaha yönelen bir bilimcilik savunucusu olmuştur. Tanrının yokluğunu da bu yolla
“ispata” çalışmıştır. Oysa ki tanrının mevcudiyeti konusu, bilimin araştırma sahasının
dışındadır.  Dolayısı ile, tanrının yokluğunun bilim yolu ile “ispat” edebileceklerini
söyleyenler,  inançlarına  suni  bir  bilimsellik  kılıfı  giydirmekten  başka  birşey
yapmıyorlar demektir.  Kısacası bu yaklaşım da, akılcı ve doğrulanabilir  bir bilgiyi
temel almamaktadır.

Bundan dolayıdır  ki,  insanın temel  sorularını  sadece inanç yoluyla cevaplandırma
yoluna giden dinleri mahkûm eden hür masonluğun gözünde, maddeciliğin yaklaşımı
da geleneksel dinlerinkinden farksızdır.

Uzun lafın kısası masonluk, adı ister din olsun isterse de herhangi bir başka doktrin,
dogmatik bir biçimde kabul edilip inanılan bütün cevapların, her kapıyı açan bütün
hazır  formüllerin  karşısındadır.  Karşısındadır  çünkü  insanın  kendi  sorularını
başkasının hazırladığı kalıplarla çözemeyeceğine, bunun fevkalade şahsi bir mesele
olduğuna  ve  herkesin  bunları  kendi  başına,  kendi  vicdanında  cevaplandırmak
durumunda  olduğuna  inanır.  Bundan  dolayı  da  tanrının  mevcudiyeti  meselesinde,
mevcut dogmaların herhangi birini desteklemez. Zaten genel kaide de masonluğun
dogmalara değil sadece sembollere sahip olduğu ve sembollerin de tek ve değişmez
bir manaya sahip olmaksızın herkesin içinde farklı tesirler uyandırdıkları değil midir?

Tabii  burada  önemli  olan  husus  hür  masonluğun  müessese  olarak herhangi  bir
dogmaya taraf  olmadığıdır.  Bu da  onun,  insanın  hiçbir  temel  sorusunu,  hazır  bir
cevaba  duyacağı  akıl  dışı  bağlılıkla  cevaplandıramayacağına  olan  inancındandır.
Gerçekten  de  hür  masonluk,  insanoğlunun,  kendi  varlık  sebebini,  tanrının
mevcudiyetine dair iman edeceği şu ya da bu hazır cevapla insana yakışır bir biçimde
çözemeyeceğinin  çok  iyi  farkındadır.  Bundan  dolayıdır  ki,  tanrının  mevcudiyeti
sorusuna doğrudan bir cevap getirmek, masonluğun hedeflerinin dışındadır.

Hür masonluk, herkesin bu soruyu ancak kendi sezgisiyle, kendi vicdanında, vardığı
neticeleri aklının süzgecinden geçirerek cevaplandırabileceğine inanır. Ve kullandığı
inisiyatik yöntemle, bir taraftan insanın bu sezgi gücünü geliştirirken, diğer taraftan
da varılan  neticeleri  sürekli  sorgulamayı  ve  daima  aklın  kontrolü  altında  tutmayı
öğretir.

İşte  inisiyatik  yaklaşımın  haricî  yaklaşıma  olan  farkı  buradadır.  Haricî  yaklaşım,
insanın temel sorularını tanrının varlığı  sorusuna verilen inanca dayalı  bir  cevapla
çözmeye çalışırken, inisiyatik yaklaşım bu soruları doğrudan sezgiyle, herkese ayrı
ayrı kendi vicdanında, hiçbir vasıta soruya gerek kalmaksızın cevaplandırtma yoluna
gider. Bu yolda hiçbir dogmaya, önyargıya, hazır kalıba yer yoktur. Herkes bu yolda
kendi vicdanı ile başbaşadır ve herkes bu yolda sorularını, başkalarının cevaplarını
kullanmaksızın kendi başına çözmek durumundadır.

70



Burada  çok  önemli  bir  hususu  vurgulamamız  gerekiyor.  Çalışmamızın  birçok
yerinde,  inisiyasyonun  insanı  bulunduğu  platformdan  bir  üst  platforma  geçirmeyi
hedeflediğini  yazdık  fakat  bu  “bir  üst  platform”  tabirinin  ne  manaya  geldiğinin
teferruatına  girmeksizin  bunu  herkesin  kendi  yorumuna  bıraktık  zira  bunun
masonluğun  yöntemlerine  daha  uygun  olacağını  düşündük.  Elbette  ki  herkes  bu
ifadeyi,  vicdanında  uyanan  ve  aklıyla  da  doğrulanan  inanca  göre  bir  şekilde
yorumlayacaktır.  Fakat  bu  tabirin,  insanı  kuru  bir  maddeden  ibaret  gören,  onun
tesadüfler eseri varolduğuna ve en sonunda yokolup gideceğine inanan maddeci bir
yaklaşımla bağdaşmadığı da açıktır.  Dolayısı  ile inisiyasyonun bu yaklaşıma sahip
insanlara tesir edemeyeceği, onları bir yere götüremeyeceği de aynı derecede açıktır.
Bunun içindir ki her ne kadar hür masonluk tanrının mevcudiyeti sorusuna verilen
dogmatik cevapların hiçbirinin savunucusu değilse de, insana bu sorulara hür vicdanı
ile cevap vermeyi öğretmek için kullandığı ve aklı temel alan sezgiciliğe dayanan
inisiyatik yöntemin maddecilerde ve ateistlerde başarılı olmasına imkân yoktur. Bu
sebeptendir ki hür masonluk ateistleri bünyesine kabul etmez. İnsanın vicdanı hür bir
biçimde tesis edebilmesi için maddenin üzerinde bir değerin mevcudiyetine inanması
gerektiğini  savunur.  Bunu  da  kendi  kökü  olan  mimarlıktan  aldığı  Evrenin  Ulu
Mimarı tabiri ve yemin kürsüsünün üzerine koyduğu kutsal kitaplarla sembolize eder.

Evrenin Ulu Mimarı’nın yorumu bu çalışmanın sınırlarının çok ötesinde. Ve aslında
herkes  bunu  yine  kendi  başına,  kendi  vicdanında  yapacak.  Burada  vurgulamak
istediğimiz,  inisiyatik metodolojinin bu konuda takındığı  tavır:  maddenin üzerinde
değerlerin  mevcudiyetine  inanan  insanlara,  temel  sorularını  sezgi  yoluyla,  akıl
dışılığa düşmeden kendi vicdanlarında, kendi cevaplarıyla çözdürmek. Ve bu şartlara
uyduğu müddetçe de her türlü inancı, -bu inanç ister geleneksel dinlerin dogmaları
olsun isterse de ateizme varmayan bir resmî din karşıtlığı-, bünyesinde kabul etmek.52

Hür masonluğun bu yaklaşımı,  felsefenin çeşitli akımlarının dine karşı takındıkları
farklı  tavırları  da  uzlaştırıcı  mahiyettedir.  Gerçekten  de  dinî  faaliyetler  çeşitli
filozoflar  tarafından  farklı  farklı  değerlendirilmişlerdir.  Bunların  bir  kısmı  dini,
varoluş  muamması  ve  hayatın  zorlukları  karşısında  bir  değerler  pınarı  olarak
görürlerken, bir kısmı da onu insanın korkusunun ürünü olan ve kendisini mutlaka
kurtarması gereken bir vicdan kelepçesi olarak  değerlendirmektedirler.

Mutlak olan birşey varsa o da tarih boyunca din diye bir müessesenin mevcudiyetinin
insanlığa hem müspet hem de menfi tesirleri olmuş olduğudur. Müspet tesir deyince
akla ilk  gelen insanlığın  bu vesile  ile  kazandığı  bir  takım etik  değerlerdir;  menfi
tesirler arasında ise en başta fikir ve inançlarda bir noktaya saplanıp kalmayı, insanın
ilerlemesini ve yaratıcılığını engelleyen dogmalara esir olmayı sayabiliriz.  Tarih de
bu  bir  çırpıda  yaptığımız  tespiti  doğrulayacaktır  zannederim.  İşte  hür  masonluk,
kullandığı  inisiyatik  metod  sayesinde,  insana  bu  etik  değerleri  vermeye  devam
ederken, dinin menfi tesirlerini ortadan kaldırmanın da takipçisi olmuştur.

Bu  konuyu  biraz  açmak  istiyorum.  Tarih  boyunca  dinî  faaliyetlerin  iki  bileşeni
olmuştur: fert yani dine bağlı olan kişi ve müessese yani kurum olarak din. Bu iki
bileşenin birbiri ile olan geleneksel bağlantısı müessesenin kendi değer ve doğrularını
52 Bu aklýma hain bir soru getirdi: ya ateist olmayan birisi aramýza geldikten sonra hür vicdaný ve 
aklýyla vardýðý netice onu ateizme götürürse? O zaman ne olur? Epey kafamý karýþtýrdý bu soru. 
Bir neticeye de varamadým ama eðer ben bu durumda olsaydým herhalde istifa ederdim.             

71



ferde  kabul  ettirmesi  şeklinde  olmuştur.  Bunun,  bir  takım  dogmaların  ortaya
çıkmasıyla  neticelenmemesi  mümkün  değildir.  Ferdin  kendisini  dinin  dogmatik
tesirlerinden  kurtarabilmesi  ise  bağlı  olduğu  dinin  değerlerini  yorumlayabilmesi,
kendine  göre  şekillendirebilmesi,  kısacası  kendisileştirebilmesi  ile  mümkündür.
Bunun çok güzel bir örneği İslam tasavvufudur.

Hür  masonluk  da  bir  müessesedir  ama  mensuplarına  kabul  ettirmeye  çalıştığı
dogmaları  yoktur.  Bütün çabası onların sezgilerini  geliştirmek ve inançlarını  aklın
denetiminde tutmayı öğretmektir.  Bu durumun tabii neticesi ise masonluğun dinler
üzeri bir konum kazanmasıdır. Hür masonluk ne müslümandır, ne hıristiyan, ne de
musevi.  Bütün  dinlere  aynı  derecede  yakın,  aynı  derecede  uzaktır  zira  bunların
görünürdeki farklılıklarına rağmen hepsinin özünde aynı olduğuna inanır.

Pozitif agnostiklik olarak adlandıracağımız bu tavır dinleri sönmeye, yokolmaya yüz
tutmuş,  varoluş  sebebini  kaybetmiş  olarak algılayan geleneksel  agnostisizmden de
çok farklıdır zira dinleri özünde aynı olarak görmesi, hepsinin içinde aynı hakikati, o
eski hikmeti barındırdıklarına inanmasından kaynaklanır. Üstelik de inançlı herkesin
üzerinde  buluşabileceği  bir  asgari  müşterek,  farklı  inançları  kucaklayan,  bir  arada
tutan bir çimento vazifesini görür.
 
Esasen  masonlar,  belirli  bir  inancın  mensuplarıdır  ancak  mason  kimliklerini
muhafaza  edebilmeleri,  mensubu  oldukları  inanç  sisteminin  değerlerini,  aynı
localarda öğrendikleri gibi, kişiselleştirmeleriyle mümkündür. Bu kişiselleştirme ise,
bağlı oldukları inanç sisteminin değerlerini sezgileriyle vicdanlarında yorumlama ve
akıllarının süzgecinden geçirmelerinin bir neticesidir. Dolayısı ile mason, bir yandan
inancının kendisine verdiği etik değerleri  muhafaza ederken diğer yandan da onun
dogmatik yönlerinden korunmayı öğrenmiş kişidir. Başka bir ifadeyle “inançlı olan
mason”  kimliği  ile  “mason  olan  inançlı”  kimliği  arasındaki  dengeyi  kurabilmiş
insandır.53

Bu insan, kendi inanç yelpazesinin dışında kalan dünyayı da dikkate alacak, ona bir
değer  atfedecekdir.  Yine bu insan,  inançların  aslında izafi  olduklarının  ve mutlak
olan  hakikate  ulaşmak  için  bir  vasıtadan  başka  birşey  olmadıklarının  farkına
varacaktır.  Bundan dolayıdır  ki,  farklı  dinler  ve  inançlara  mensup insanlar,  bağlı
oldukları inanç sistemlerinin görünürdeki çelişkilerine rağmen aynı heyecan ve ortak
ruh ile masonluğun sinesinde aynı ortak hedefe doğru koşmaktadırlar.

Bu durum, her masonik çalışmada yemin kürsüsünün üzerinde açılan kutsal kitaplarla
sembolize edilir. Masonluk kutsal kitaplara özel bir önem vermiştir. O kadar ki onları
masonluğun üç büyük sembolik nurundan biri olarak kabul etmiş ve onlar olmaksızın
bir locanın tam olamayacağını ritüellerinde dile getirmiştir. 

Türkiye Büyük Locası’na bağlı localar çalışmalarında üç dine ait kutsal kitapları açık
bulundururlar.  Bunların dışındaki bir  dine mensup bir  masonun çalışmalara iştirak
etmesi  halinde  eğer  arzu  ederse  onun  da  kutsal  kitabı  yemin  kürsüsüne  konur.
Avrupa’da  açık  kitap  genellikle  sadece  İncil’dir.  Ne  var  ki  hıristiyan  olmayan

53 Buna dair çok hoþ bir anektod vardýr. Fransa’da, komünistlerin masonluða alýnmalarýnýn uygun 
olup olmadýðýnýn tartýþýldýðý yýllarda, zannederim Paul Naudon, bu konudaki fikrini þu þekilde 
beyan eder: “Komünistler mason olamazlar. Ama masonlar, herþey olabilecekleri gibi komünist de 
olabilirler.”

72



masonlar çalışmalara katılırsa yine onların da kitapları yemin kürsüsüne konur. Tabii
bu çeşitlilik sadece üç büyük dinin kitapları ile sınırlı değildir. Semavi dinlerden çok
farklı bir dinî geleneğe sahip olan Japonya’da da Japonya Büyük Locası kendi inanç
sistemlerine  uyan  kutsal  kitabı  yemin  kürsüsünün  üzerine  koyar.  Bu  örnekleri
arttırmak ve bu farklılılar yelpazesini daha da genişletmek mümkündür. Üstelik buna
bir de masonların bazen kendi inandıkları kutsal kitabın üzerine yemin ettikleri, yani
mensup  oldukları  inanç  sistemine  bağlı  olarak  kutsal  kitaplar  arasında  ayırım
gözettikleri tespitini de ilave edebiliriz.

Böyle bir uygulama elbette ki mümkündür. Masonluğun değerleri ile çelişen bir tarafı
da yoktur  zira biraz evvel ifadeye çalıştığımız gibi  masonlar,  mason kimliklerinin
kendilerine yüklediği mesuliyete yakışır şekilde hareket ettikleri müddetçe diledikleri
dine  bağlı  olabilirler.  Fakat  bu  durum  bizi  yanıltmamalıdır.  Kutsal  kitapların
masonların  gönlündeki  yeri  ile  masonluktaki  yerleri  farklıdır.  Masonlar  kutsal
kitaplardan herhangi birine daha yakın olabilirler. Halbuki masonluk bunların hepsine
eşit mesafededir. Bu eşitlik,  kutsal kitapların vermeye çalıştıkları ana mesajın aynı
olduğu fikrinin tabii bir neticesidir. Masonluk kutsal kitapların söyledikleri sözlerle
değil o sözlerin altında yatan mesajla, lafzı ile değil hıfzı ile, biçimi ile değil özü ile
ilgilenir.  Bunların  arasındaki  zahirî  çelişkileri  kendi  ilgi  sahasının  dışında bırakır.
Böyle olunca da masonluğun nezdinde kutsal kitaplar açısından bir birlik, bir teklik
söz konusu olur. Bu da Kutsal Kanunun Kitabı tekil ifadesi ile dile getirilir.  

Gerçekten de masonik terminolojide kutsal kitaplar, Kutsal Kanunun Kitabı tabiri ile
sembolize  edilirler.  O  halde  kutsal  kitaplar  hür  masonluk  için  bir  semboldürler:
insanın görünürdeki farklılılarının üzerinde bir hakikatin, bütün insanlığa hitap eden
ortak  bir  mesajın  sembolü.  Bu  mesajın,  insanlığın  bugünkü  bilgi  birikimi  ile
rasyonalize  edemediği  bir  kaynağa  atfediliyor  olması  ise  hadiseyi  daha  da
giriftleştiriyor ve akla şu soruyu getiriyor:

Masonluğun akılcı dünya görüşüyle kutsal kitaplar sembolizmasının mistik cephesini
bağdaştırmak mümkün müdür?

Bunun cevabı, vahiy ve inisiyasyon arasındaki ilişkiyi ortaya koyabilmekte yatıyor.
Onun için bundan sonraki bölümü bu konuya ayırdık.

73



III.1.2 İnisiyasyon ve Vahiy

Şeytan da biziz cin de, ne şeytan var ne melek
Dünya dönecek cennete insanla, inandım

Fıtratta tekâmül ezelidir, bu kemale
Tevrat ile, İncil ile, Kur’an ile inandım

Tevfik Fikret

Tanrının mevcudiyeti sorusunu her türlü tartışmanın dışında bırakan ve mensuplarına
uyulması  gereken  bir  takım  dogmatik  kurallar  getiren  dinler  için  vahiy  kavramı
vazgeçilmez bir  şarttır.  Gerçekten  de vahyi  bir  kenara bıraktığımız  anda,  dinlerin
doğruluklarını  ispat  etmek  için  dayandıkları  ana  temelin  bir  anda  çökeceğini
rahatlıkla gözleyebiliriz.

Ama dinlerin kabul ettiği manasıyla vahiy bilimsel manada ispata dayalı değildir. En
iyimser yaklaşımla teolojik bir varsayım olmanın ötesine gidemez. Her ne kadar bir
takım ilâhiyatçılar bunun ispat edilmiş olduğunu düşünseler de, onların bu “ispat”ı bu
konu hakkında şüphe duyanları ikna etmekten epey uzaktır.

Bakınız Rahip Monnier, Katolik Doktrininin Atlası isimli eserinde ne diyor:

“Din  ancak  Tanrı’dan  geliyor  olabilir  zira  Tanrı  insanın  tek  Efendi’sidir.  Ve
Tanrı’nın  buyrukları yerine getirilmelidir zira Efendi,  kendisine ne şekilde hizmet
edileceğine karar verecek tek yetkilidir.”

Bu  tarz  bir  mantık  yürütmeye,  ne  kadar  iyi  niyetle  yaklaşılırsa  yaklaşılsın,  ispat
demenin imkânı yoktur çünkü burada ispat edilmek istenen şey zaten en baştan temel
varsayım olarak kabul edilmiştir. Bunun ise bilimsel ispatla uzaktan yakından alâkası
yoktur.

Tabii ispat metodunun yanlışlığı her zaman varılan neticenin yanlışlığını gerektirmez.
Sadece  o  neticeyi  doğrulamak  için  o  ispat  metoduna  güvenilemeyeceği  sonucunu
doğurur. Meselâ Rahip Monnier’nin tanrı tasavvuru doğru yahut yanlış olabilir. Ama
mantık  yürütme  tarzının  yanlış  olduğu  mutlaktır.  Esasen  tanrıyı  evreni  yaratan,
herşeyin  üzerinde  ve  ötesinde  duran  ve  bulunduğu  yerden  gönderdiği  kitaplarla
kendisini yarattıklarına bildiren bir tanrı olarak düşündüğümüzde, kısacası ötelerdeki
tanrı olarak tasavvur ettiğimizde, buna dair yapılacak bütün ispatlar, ister menfi ister
müspet yönde olsun, Rahip Monnier’ninkinden daha sağlıklı olamaz. Neticede bu bir
inanç meselesi olarak kalır. Ötelerdeki tanrı var diyenler için var, yok diyenler için
yok olur.

İnanca  dayalı  konuları  tartışmak  anlamsızdır  zira  birşeye  inanırsınız  yahut
inanmazsınız.  Fakat  bu  konunun,  tanrıya  inandıklarını  daha  en  başta  ikrar  eden
masonlar için üzerinde durmaya değer bir konu olduğu da şüphesizdir. 

Esasen, inisiyasyonun, tanrı inancını, illâ ki geleneksel kalıplar içerisinde olmasa da,
şart  koşuyor  olması  tabiidir  zira  inisiyatik  müesseseler  insanın  hem  aklına  hem
gönlüne  hitap  ederler;  bir  takım  semboller  ve  ritüeller  yoluyla  bilinçaltına  tesir

74



etmeye çalışırlar. Bu yöntemin başarılı olabilmesi ise insanın bilinçaltında bulunan,
içinde yatan bir takım değerlerin ve fikirlerin su yüzüne çıkmasıyla mümkün olabilir.

Bunlardan  en  önemlisi  tanrı  fikridir.  Burada  tanrıdan  kastedilen  illâ  ki  kutsal
kitapların tasvir ettiği tanrı olmak zorunda değildir ama mutlak olan birşey varsa o da
insanın varolalı beri kendi sonlu varlığının onun üzerindeki sonsuz bir hakikate bağlı
olduğunu  hissettiğidir.  Bu  hakikate  ister  sonsuzluk,  ister  mutlak,  ister  bilgi,  ister
mükemmellik,  isterse  de  külli  bir  akıl  deyiniz.  Biz  bunların  hepsini  içine  alacak
biçimde tanrı diyeceğiz. 

İşte bu tanrı fikridir ki insanın içinde ezelden beri vardır. Üstelik medeniyetlerden,
hayat tarzlarından, iktisadi, sosyal ve kültürel şartlanmalardan bağımsız olarak vardır.
Bütün  bunlar  tanrı  fikrinin  ifade  şekline  tesir  ederler  ve  çeşitli  dinleri,  kültleri
doğururlar;  ama bu fikrin  kendisi  her  türlü  şartlanmadan  bağımsız  olarak  insanın
içinde, varoluşla beraber mevcuttur. Bu tanrı artık ötelerdeki tanrı değil,  içimizdeki
tanrıdır.

İnsan içindeki tanrıyı farkettiği anda yine vahiy söz konusu oluyor. Ne var ki bu sefer
vahiy  karşımıza  teolojik  bir  varsayım  olarak  değil  sosyolojik  ve  psikolojik  bir
hakikat, insanın inkâr edemeyeceğimiz sezgi yeteneğinin bir ürünü olarak çıkıyor.

Eflatun kâinatı başlı başına tanrının bir vahyi olarak görüyor.  O halde ya kâinatın
eşsiz ahenginin şaşmaz kanunlarını keşfeden bir Newton’un, Einstein’ın çalışmaları;
yahut  bu  ahenkle  bütünleşip,  onu  “görüp”,  notalar  aracılığıyla  dile  getiren  bir
Bach’ın, Mozart’ın eserleri? Bunların da tanrısal vahyin bir parçası olması gerekmez
mi?54

Burada  önemli  olan,  içimizdeki  tanrı  ile  ötelerdeki  tanrı  arasındaki  bağlantıyı
kurabilmektir. Esasen insan asırlardan beri bu sorunun cevabını arayıp durmuştur. Bu
ikisini birbirine yaklaştırdıkça huzur bulmuş, uzaklaştırdıkça rahatsızlık duymuştur.
Esasen bu ikisinin  ahenkli  birlikteliği,  insanın  akıl-inanç  ikileminde  sıkışıp  kalan
temel  sorularına  cevap olacak bir  anahtardır.  Ve bu ikisini  birbirinden  koparmak
aslında insanı hayat denilen muamma karşısında “ya akıl ya iman” gibi bir seçimle
karşı karşıya kalmak çözümsüzlüğü ve çaresizliğine itmek manasına gelmez mi?55

Bakınız, bu iki sahayı birbirinden ayrı tutmayı çok iyi bilen bir büyük dâhi, Albert
Einstein  bile  ne  diyor:  “Akıl  bize,  hedeflerle  vasıtalar  arasındaki  bağlantıları
aydınlatmamızda yardımcı olur. Ne var ki salt akıl (düşünce), temel ve nihai hedefleri
hissetmemize yetmez”.

54 Söz sanatýn insanýn hakikati arama yolundaki rolüne gelmiþken, bir þükran borcunu eda etmek 
istiyorum. Bu çalýþmadaki fikirler iki fevkalâde sanatçý, iki güzel insan ve benim yeri doldurulmaz 
iki caným dostum sayesinde yerli yerine oturdu: Yonca Lodi ve Cengiz Erinç. Onlar müzikleriyle 
Evrenin Ulu Mimarý’nýn sesini yeryüzüne indirirken, ben de evrensel ahengin kaidelerini sezmeye 
çalýþýyordum. Birþeyler yakalayabildiysem, onlarýn “vahyettikleri” sayesinde oldu. Umarým artýk 
uzaklara dalýp gittiðim anlardan dolayý bana daha az kýzarlar.
55 Bu ikilem bana hep bir duvar yazýsýný hatýrlatýr. Bu duvar yazýsý hem Tanrý’nýn öldüðünü iddia
eden  Nietzsche’ye takýlmakta hem de bu temel ikilemi hýnzýr bir þekilde vurgulamaktadýr. Þöyle 
diyor meçhul yazarý:  

“Tanrý öldü! Ýmza: Nietzsche”

75



Gerçekten de böyledir. İnsan aklı maddenin maddeyi ne şekilde, hangi formüle göre
yani nasıl çektiğini çözmüştür. Ama neden çektiği sorusuna verecek bir cevabı henüz
yoktur.  Aslında  bilim  “nasıl”ları  bilinip  “neden”leri  bilinmeyen  hadiseler
manzumesidir.  Üstelik  bu  “neden”leri  cevaplandırması  da  pek  ihtimal  dahilinde
değildir. Halbuki sadece “nasıl”ları bilerek hakikate ulaşmak mümkün değildir ki. 

Bunun  içindir  ki  bütün  inisiyatik  okullar,  ötelerdeki  tanrı  ile  içimizdeki  tanrıyı
birbirine yaklaştırma istidadındadırlar. Meselâ İslam tasavvufu “bu ikisi aynı şeydir”
deyip  sorunu  sadece  çözmekle  kalmamış,  tamamen  ortadan  kaldırmıştır.  Diğer
dinlerin  inisiyatik  yorumlarında  da  bu  kadar  şiddetli  olmasa  da  aynı  yaklaşımı
görüyoruz. Hazreti İsa “hepiniz tanrılarsınız” derken farklı birşey kastediyor olmasa
gerek.

Hür  masonluk  da  inisiyatik  bir  müessesedir.  Mensuplarından  tanrıya  üstelik
ötelerdeki  tanrıya  inanmalarını  bekler.  Ne  var  ki  bunu  hür  masonluğun
mensuplarından ötelerdeki tanrı ile içimizdeki tanrıyı tamamen ayıran geleneksel bir
din  anlayışına  sahip  olmalarını  beklediği  şeklinde  yorumlamak,  masonluğun
temelindeki aydınlanma fikri ve inisiyatik gelenekle taban tabana çelişir.  Masonluk
olsa olsa bu cins düşünce sahiplerini de bünyesine kabul eder. Ama verdiği eğitimle
mensuplarını  ulaştırmak  istediği  nokta,  her  türlü  önyargı  ve  dogmadan  arınmış
zihinlerdir; elde etmek istediği insan, evrensel ahengin ne demek olduğunu anlamış
ve onunla bütünleşmiş insandır.  Bu da ancak ötelerdeki tanrı ile içimizdeki tanrıyı
birbirine yaklaştırmakla mümkündür.  Dolayısı ile masonluk da,  her inisiyatik okul
gibi,  mensuplarını  içimizdeki  tanrıyı  ötelerde  ve  ötelerdeki  tanrıyı  da  içimizde
aramaya teşvik eder.

Madem ki ötelerdeki tanrı biraz da içimizde, o halde bir takım bilgeler,  içlerinden
gelen sese kulak verip onun dile getirmeye çalıştıklarını bütün insanlığın istifadesine
sunmak üzere kağıda dökmüş olamazlar  mı? Burada hiçbir  mucizeye ve doğaüstü
güce gerek  duymayan bir  vahiy  kavramı  ve onun neticesinde ortaya  çıkan kutsal
kitapları görüyoruz.

Ama kutsal  kitapların  illâ  ki  içimizdeki  tanrının  tamamen dışında ötelerdeki  tanrı
tarafından yazdırıldığını  mı  düşünüyorsunuz? Olabilir.  Ne farkeder  ki?  Madem ki
“hepimiz tanrılarız” ve “tanrının sözünün iletildiği herkes tanrıdır.56”

Burada sözü André Gide’e bırakmak ve onun bütün bu ifade etmeye çalıştıklarımızı
bir çırpıda özetleyiveren şu eşsiz güzellikteki satırlarını sizinle paylaşmak istiyorum:

“Mühim olan İsa’nın söylediklerine İsa Tanrı’nın oğlu olduğu için inanmak değildir.
Esas  olan,  İsa’nın  sözlerinin,  insanoğlunun  ulaştığı  ve  ulaşabileceği  her  türlü
güzellik ve bilgeliğin üzerinde olduğundan yola çıkarak onun Tanrı’nın oğlu olduğu
neticesine varabilmektir.

İsa  Tanrı’nın  oğludur  onun  için  sözlerine  inanmak  gerekir  dediler.  Ve  başkaları
geldi, İsa’nın Tanrı’nın oğlu olduğunu kabul etmediklerini, bu yüzden de sözlerine
kıymet vermediklerini söylediler.

56“Nietzsche öldü! Ýmza : Tanrý
? Ýncil, X, 35

76



Ey İsa!  Sözlerine  kıymet  vermem bana Tanrı’nın  oğlu  olduğunun  söylenmesinden
dolayı  değil.  Senin  söylediklerin,  her  türlü  insan  sözünün  üzerinde  bir  güzellik
taşıyor. Ve ben buradan, senin Tanrı’nın oğlu olduğunu anlıyorum.”

Hür masonluk için kutsal kitaplar, “neden” sorusunu sormadan sadece “nasıl” diyerek
hakikate  ulaşılamayacağının  sembolüdür.  İnisiyatik  birikimin  ötelerdeki  tanrı  ile
içimizdeki  tanrının  denkliği  geleneğinin  bir  neticesi  olarak  gönye  ve  pergel  ile
masonluğun  üç  büyük  sembolik  nurundan  biri  olmuştur.  Çeşitli  sembolizmalarda
pergelin  semavi kavramları  yani  öteleri  ve aşkınlığı,  gönyenin ise yeryüzünü yani
dünyeviliği  ve  insanı  remzettiği  göz  önüne  alınırsa,  kutsal  kitapların  gönye  ile
pergelin  tam  arasındaki  yerinin  ne  denli  isabetle  seçilmiş  olduğunu  daha  iyi
görebiliriz.

Hür  masonlar,  fert  olarak,  kutsal  kitapların  hepsini  bir  kabul  edip,  onları  insanın
sonlu varlığının ötesinde ve üzerinde bir sonsuz hakikatin mevcudiyetinin sembolü
olarak görebilirler; ateizme ve materyalizme düşmeden. 

Buna mukabil hür masonlar kutsal kitaplardan herhangi birine geleneksel teistik bir
yaklaşımla da bağlanabilirler; akıl dışılığa düşmeden.

Burada önemli olan, bu ikinci yaklaşımın, yani kutsal kitapları geleneksel bir teistik
yaklaşımla yorumlamanın, müessese olarak hür masonluk için mümkün olmadığıdır.
Herhangi bir müessese bunu yapmaya kalktığı anda, bu kitaplar arasındaki görünen
farklılıkları  ve çelişkileri  de açıklamak gibi  bir  mesuliyeti  yüklenmiş olur  ki,  hür
masonluğun böyle bir misyonu olmadığı herhalde açıktır.

Hür masonluk ne dinlerin görünen egzoterik esasları  arasında bir  senteze ulaşmak
gibi bir vazife üstlenmiştir,  ne de bunlardan herhangi birinin diğerine üstünlüğünü
savunmaya  taliptir.  Hür  masonluğun  misyonu,  hür  zihinlerle,  her  türlü  hakikatın
korkmadan  araştırılmasıdır.  Yeryüzünde keşfedilmemiş  hiçbir  hakikatin  kalmadığı
gün aynı zamanda ülkü mabedinin tamamlandığı gün olmayacak mı?

Hür masonluğun inanç mecburiyetini bu çerçevede değerlendirmek daha uygun olur
herhalde. Hür mason tanrıya inanır. Ne var ki bu kör bir inanç değildir. İnisiyatik yol,
akılla gönülü, zekâ ile duyguyu hakikatin araştırılması yolunda bir araya getirenlerin
yoludur.  Bundan  dolayıdır  ki  hür  mason  tanrıya  sadece  inanmakla  kalmaz,  onu
hücrelerine kadar hisseder; fakat yine de onu aramaktan vazgeçmez.

Bundan  dolayıdır  ki  kutsal  kitaplar  masonlar  için,  haricîlere  ifade  ettiklerinden
bambaşka manalar taşırlar. Bir mühim mason düşünür, Joseph de Maistre, Brunswick
Dük’üne Dilekçe adlı eserinde bu farklılığın altını çizer ve henüz gözleri hakikatin
nuruna  açılmamış  mason  adaylarının  kutsal  kitaplar  üzerine  yemin  etmelerinin
anlamsız olduğunu, sadece tanrıya inançlarını teyid etmelerinin kâfi geleceğini söyler
zira  “bu genç adamların henüz hür masonluğun gerçek hedefi hakkında en ufak bir
fikirleri yoktur.”

Kutsal Kanunun Kitabı, masonluğun olmazsa olmaz en büyük sembolik nurudur.

Dilerim hep öyle kalır.

77



Aklın ışığında yorumlanarak!

78



III.1.3. Ölüm, Ruhun Ölümsüzlüğü ve Masonluk

"Faziletin birleştirdiklerini ölüm ayıramaz"

                      Eski ve Kabul Edilmiş Skoç Riti 14. Derece Ritüeli

Neylersin, ölüm herkesin başında
Uyudun uyanmadın olacak
Kimbilir nerede, nasıl, kaç yaşında?
Bir namazlık saltanatın olacak
Taht misali o musalla taşında

İşte böyle diyor Cahit  Sıtkı,  Türkçemizin o müstesna ozanı.  Ve aslında hepimizin
bildiği  bir  hakikati,  en zarif  bir  biçimde  dile  getiriyor.  Gerçekten  de,  şu yerküre
üzerindeki mevcudiyetimizin kişiye göre gösterdiği bütün değişikliklere rağmen er ya
da geç vardığı ortak bir nokta vardır: ölüm. Durumumuzun hiçbir önemi olmaksızın,
bu dünyada ister sıhhatli ister hasta, ister iz bırakmış ister silik, ister zenginlik içinde
ister fakir, ister etrafımız hayranlarla dolu ister yapayalnız olalım, bir an gelir ve biz
ölümün  kapısı  önünde  tek  başına,  aklımızda  çözmeye  çalıştığımız  bir  hayat
muammasıyla karanlığın içine dev bir adım atmaya mecbur kalırız.  Rıza Tevfik’in
ifadesiyle:

                   Dünya dedikleri ulu yapıdan,
                   Maksat ne hikmet ne bilen olmadı,
                   Mezar dedikleri ulu kapıdan,
                   Kafileler geçti gelen olmadı

Düşünen her insan için, bu kapının ötesi bir soru, bir muamma olagelmiştir. Gençlik
yıllarında, hayatımızın gemisi sakin sularda seyrederken, her şey bizim için güzel ve
aydınlıkken  bu  düşünceyi  bir  kenara  atabilmek  mümkün  olabilse  de,  öyle  bir  an
gelecektir  ki,  hayat  ve  ölüm  sorusu  bizim  için  geçiştirilemeyecek,  mutlaka
cevaplanması gereken bir hale gelecektir.

İnsanoğlu, kolaya kaçmayı sevdiğinden olsa gerek, bu soruya bir takım hazır cevaplar
bulmuştur. Bunları ana hatları ile ikiye ayırabilmek mümkündür:  

Materyalist teori hayatın beşikten mezara kısa bir seyahat olduğunu, insan aklının,
hangi  seviyede  olursa  olsun,  maddenin  belirli  bir  şekilde  düzenlenişinden  ibaret
olduğunu,  dolayısıyla  ölümün  ve  vücudun  parçalanışının  hayatı  sona  erdirdiğini
savunur.

İlahiyatçı teori ise, her insana doğumundan evvel Tanrı tarafından bir ruh verildiğini,
insanın bu dünyada bir saniyeden bir asra kadar değişen bir süre boyunca yaşadığını
ve  bu  sürenin  sonunda  da  ruhun  bedenden  ayrılıp  öbür  dünyaya  gittiğini  ve  bu
dünyadaki  davranışlarının  neticesine  göre  orada  saadet  yahut  acılar  içerisinde
yaşadığını savunur.

79



Rafael  Atina Okulu isimli tablosunda bu iki düşünce ekolünün tutumlarını enfes bir
biçimde sembolize etmiştir. Bu büyüleyici eser, filozofların toplandıkları bir binanın
girişini  tasvir  eder.  İçeriye  giden  basamaklarda  ateşli  ve  derin  sohbetlere  dalmış
insanlar gözükmektedir. Biraz daha yukarıda ve merkezde ise Eflatun ve Aristoteles
oldukları  söylenebilecek iki  şahsiyet  belirir.  Biri  gökyüzünü,  diğeri  ise  yeri  işaret
etmektedir  ve ikisi de sessizce diğerinin yüzüne bakmakta,  karşısındakini kalbinde
taşıdığı  inanca  ikna  etmeye  çalışmaktadır:  birisi  maddeden  geldiğini  ve  bunun
ötesinde birşey olmadığını, diğeri ise bedenin ötesinde ve ondan bağımsız yüce bir
varlığın yani ruhun mevcudiyetini savunmaktadır.

İnsanların  büyük  çoğunluğu  için  kimin  haklı  olduğu  muamması  halen  devam
etmektedir. Tonlarca kağıt ve mürekkep bu muammayı çözmeye çalışan tartışmalarla
boşuna  harcanmıştır.  Boşuna  harcanmıştır  zira  herkesi  tatmin  edebilecek  tek  bir
cevap zaten mevcut değildir. Dolayısıyla herkes bu soruyu kendi kendisine çözmek
durumundadır. Bunu yapamayıp hazır bir cevap arayanlar için muamma daima var
olacaktır.

Sahra Çölü'nün doğu ucunda hepimizin bilip tanıdığı Sfenks yükselmekte ve doğuya
dönük  ifadesiz  yüzüyle,  yeni  bir  günün  habercisi  olan  güneşi  ilelebet
selamlamaktadır.  Yunan  mitolojisine  göre  bu  canavar  her  yolcuya  bir  bilmece
soruyor  ve  bunu bilemeyeni  parçalıyordu.  Odipus  cevabı  bulduğunda ise  canavar
kendi kendisini yok etmişti. Bu bilmece bugün de güncelliğini koruyan hayat-ölüm
ikilemidir.  Herbirimiz bunu ya çözeceğiz yahut da ölüm tarafından yok edileceğiz.
Ve hayat muammasının gerçek cevabını bulan insan için ölüm Sfenks'i yok olacak.
Ve işte o zaman şu muzaffer çığlığı atabileceğiz: "Ey ölüm gücün nerede? Ey mezar
hani zaferin?"

Bu  muammayı  cevaplandırmaya  yönelik  bir  yazıyı  kaleme  almayı  faydasız
bulanlardanım ben. Elbette ki bu konudaki yazıların, fikirlerin hepsi aynı derecede
saygıya lâyıktır. Ne var ki bunların hepsi aynı derecede doğru yahut aynı derecede
yanlıştır zira hepsi de son tahlilde inanca dayanmaktadırlar. İnanca dayalı iddiaların
tartışılmasının ise bir kördöğüşünden öteye gidemeyeceği aşikârdır.

Dolayısı  ile  bu  konudaki  şahsi  fikirlerimizin  herhangi  bir  tartışma  platformuna
çıkartılması  anlamsızdır.  Fakat  hür  masonluğun  bu  temel  soruya  yaklaşımının
açıklığa  kavuşturulması  ve  bu  konudaki  tavrının  ne  manaya  geldiğinin  ortaya
konulması  gerekmektedir  ki  zinhar  hür  masonluk  inanca  dayalı  katı  doktriner
çekişmelerin bir parçası olarak görülmesin.

Sahiden, masonluk bütün bu tartışmaların neresindedir? Hemen en belirgin tespit ile
başlayalım  işe:  hür  masonluk  mensuplarından  tanrının  mevcudiyetine  ve  ruhun
ölümsüzlüğüne inanmalarını ister. 

Bu tespit bir ikincisini de beraberinde getirir:  hür masonluğun materyalist teorinin
salt  maddeci  yaklaşımı  ile  paralel  düşünmediği  mutlaktır.  Mutlaktır  ama,  acaba
sadece mensuplarının tanrıya ve ruhun ölümsüzlüğüne inanmalarını şart koşmasından
dolayı onu ilâhiyatçı teorinin bir destekçisi olarak düşünmek mümkün müdür? 

Bu  noktada  masonluğun  inisiyatik  kimliğini  ortaya  çıkartmak  durumundayız.  O
zaman da bu soruya gönül rahatlığı ile “hayır” cevabını verebiliriz. Verebiliriz zira

80



masonluğu  hiçbir  teorinin  yahut  dogmanın  kayıtsız  şartsız  destekçisi  olarak
düşünmek  mümkün  değildir.  Masonluk,  insana,  inançlarını  kişiselleştirmeyi  ve
hayata dair temel sorularını kendi vicdanında cevaplandırmayı öğretir. Bundan dolayı
da hiçbir hazır cevabı benimsemez. Mensuplarını da bu yola sevkeder. Onun içindir
ki masonlar, ölüm-hayat muammasını, inisiye sıfatlarına yakışacak bir şekilde, kendi
vicdanlarında cevaplandıracaklardır.

Hür  masonluğun,  mensuplarından  ruhun  ölümsüzlüğüne  inanmalarını  beklemesi,
kullandığı inisiyatik metodun, ezelden ebede maddenin hükümdarlığını savunan bir
yaklaşımın  üzerinde  başarılı  olmasının  imkânsızlığındandır.  Yoksa,  hür  masonluk
gibi Aydınlanma Çağı’nın değerleri ile donanmış, insan zihninin mutlak hürriyetini
hedefleyen  bir  müessesenin,  mensuplarına  herhangi  bir  dogmayı  zorla  kabul
ettirmeye çalışacağını düşünmek, en hafif tabiri ile haksızlık olur. 

Kısacası ruhun ölümsüzlüğüne inanç şartı masonlukta bir semboldür: masonluğun salt
maddeci yaklaşımı reddinin sembolü. Ve bu reddediş, inisiyatik okulların,  olmazsa
olmaz denilebilecek asgari bir temel şartıdır.  Dolayısı ile masonlar, bu temel şartın
dışına çıkmamak kaydı ile, hayat-ölüm muammasına bütün hazır teorilerin dışında ve
üzerinde olarak kendi benliklerinde cevap verme hakkına57 elbette ki sahiptirler. Ve
bu sınırlar içerisindeki her inanç, hür bir  vicdanın denetiminden geçtiği müddetçe,
aynı derecede makbuldür. Yoksa bütün masonların ilâhiyatçı teorinin doktrinlerinin
katıksız  müminleri  olmadıkları  ortadadır.  Zaten  olmadığı  içindir  ki  de  dünyadaki
bütün aydınlanma hareketlerinin içinde masonlar var olmuşlardır, olacaklardır. 

Esasen ruhun ölümsüzlüğünü sadece ilâhiyatçı  teorinin yaklaşımı ile sınırlı  tutmak
belirli  bir  haksızlığı  da  beraberinde  getirir.  Diyoruz  ki  ruh  ölümsüzdür.  Meselâ,
ömrünü sevgiyle kendisinden daha şanssız insanlara vakfetmiş bir Albert Schweitzer,
Kızıl Haç'ı kuran bir Henri Dunant, gönlü insan sevgisiyle dolu bir Hacı Bektaş-ı Veli
ve isimlerini sayamayacağımız daha niceleri, hepsi ölümsüzdür. Ama madem ki her
insanın bir ruhu var ve o ruh da ölümsüz, o halde bugün hepimizin gönül rahatlığıyla
lânetleyebildiği bir Hitler ve bir Stalin de ölümsüzdür. Peki ama, bu iki tip insanı da
aynı kefeye koyabiliyor ve sadece insan ve ruh sahibi olarak doğmuş oldukları için
her  ikisini  de  ölümsüz  olarak  nitelendirebiliyorsak,  burada  bir  çelişki  sezmemiz
gerekmez mi?

Herhalde bir değil bin çelişki sezmemiz gerekir! Masonluktaki hedefler, usuller, etik
değerler, tekâmül fikri,  ve masonluğu masonluk yapan aklınıza gelebilecek herşey;
bunların hiçbirisi bu yaklaşım ile kabil-i telif değildir.

Bu vaziyet,  masonların,  geleneksel dinî  yaklaşımı reddetmeleri  gerektiği  manasına
gelmez.  Lâkin  üzerine  çıkmalarını  icap  ettirir.  Gerçek  inisiye,  insanın
ölümsüzlüğünün kendi davranışlarından bağımsız olmadığını bilen insandır.  Neden
masonlukta ölüm Ebedî Maşrık58 ifadesi ile sembolize edilir? Ne manaya gelir “Ebedî

57 Belki de vazifesine
58 Ebedî Maþrýk, Sonsuz Doðu demektir. Eski tabirleri kullanmama kýzan çok kardeþim var ama 
Masonlukta geleneksel terminolojiden taviz verilmemesi gerektiðine inanýyorum. Kelimeler sadece 
harflerin biraraya gelmesinden müteþekkil cansýz varlýklar deðillerdir ki. Onlar zaman içerisinde 
kullanýla kullanýla bir ruh sahibi olurlar. Ve bir tanesini atýp yerine ayný manaya geldiðini 
düþündüðümüz bir baþkasýný koymakla o ruhu nakletmek mümkün olamaz ki.

81



Maşrık”? Daniel  Ligou bu tabiri  Hür Masonluğun Evrensel  Sözlüğü adlı  eserinde
şöyle tanımlıyor:

“ …… masonların öldükten sonra gittikleri yeri, tasvir etmeksizin ifade eder. Sadece
şu kalıpta kullanılır: falanca birader Ebedî Maşrık’a intikal etti.”

Kısacası  Ebedî  Maşrık,  masonların  inançlarına  göre  farklılaşabilen  manalar
taşıyabilen  sembolik  bir  ifadedir.  Ama her  ne  şekilde  yorumlanırsa  yorumlansın,
ölümün  mutlak  bir  yokoluş  olmadığına  duyulan  bir  inancı  içinde  barındırdığı  da
şüphesizdir. 

Ebedî  Maşrık tabiri  masonluğun nur  sembolizması  ile  de uyum içerisindedir.  Her
türlü nur ve ziyaın kaynağı Doğu değil  midir? Ve Masonluğun temel  misyonu da
karanlıklar  içerisindeki  haricî  âlemi  aydınlatmak  olarak  sembolize  edilmez  mi?
Dolayısı ile mason ölümüyle beraber Ebedî Maşrık’a intikal edecek, yani yeryüzünde
zaten  bir  parçası  olarak  bulunduğu nurun  gerçek  kaynağıyla  bütünleşecek,  geride
bıraktığı eserleriyle kutsal misyonunu oradan da ilelebet sürdürecek, böylece ölümün
ötesine geçecektir.

Çiçero'ya yaşlılığında sorarlar: "Üstad, yeniden gençliğinize dönmek ister miydiniz?".
Cevabı çok anlamlıdır: "Yarışı birinci bitiren bir at neden bir daha başlangıç çizgisine
dönmek istesin ki?"

Evet,  inisiyatik  dünyada  hayat-ölüm  muammasının  gerçek  cevabı  işte  buradadır:
ferdin hayatını, mensubu ve vazgeçilmez bir parçası olduğu insanlık denilen bütünün
hayatı ile beraber düşünmek; dolayısıyla ferdîleşmekten insanlaşmaya, ama kelimenin
en derin  manası  ile  insanlaşmaya geçmektir.  Haricî  hayatın  en önemli  şey olarak
görüp, son tahlilde asla vazgeçmeyeceği bir  ben anlayışından, ezelden ebede giden
bir  bizin  küçük  ama  önemli  bir  parçası  olduğunun  bilincinde  ve  bu  biz için
kendisinden vazgeçebilecek, kendisini o bütünlükte kaybedebilecek bir ben anlayışına
geçebilmek.  Sahir  Erman’ın  dediği  gibi:  “ Eğer  dünyanın  yerini  haritada  bile
gösteremeyeceğiniz en ücra bir köşesinde ıstırap çeken bir insan varsa, o benim!”

Ancak  bunu yakaladığımız  zamandır  ki  ölüm bizim  için  bir  son  olmaktan  çıkar.
Kozmosla, intizam içerisindeki kâinatla bütünleşme sürecinde yeni bir evre, gerçek
ölümsüzlüğe  erişebilmek  için  bir  şans,  o  ana  kadar  geçirdiğimiz  en  büyük  tekris
haline dönüşür. Ve biz de anlar ve inanırız ki bu âlemde bir defa var olan bir daha
yok olmaz; hiçbir şey ölmez, her şey yaşar. 

Tuncay Uslu kardeşim o kadar güzel özetlemiş ki bunu59:

“  Zoolojide  ‘haşlamlılar’  adı  verilen  tek  hücreli  hayvanlar  vardır.  Öğle  vakti
yaşadıkları  sıvının  içinde  bunlardan  binlercesi  kaynaşır.  Akşam ise  artık  hayatta
değillerdir. Ertesi gün aynı saatte yavruları, yine birkaç saat için doğarlar ve yine
ölürler. Ve bu, hep böyle sürer. Denilemez mi ki bu canlılarda devam eden hep aynı
varlıktır? O halde onlar için yok olmak yoktur.

59 Ahlâk Üzerine Düþünceler, s. 71-72

82



Peki  bütün  canlı  varlıklar  için  de  aynı  şey  düşünülemez  mi?  Yaprak  fani,  ağaç
ömürlüdür.

Kedimize bakıyoruz. Mışıl mışıl uyuyor. Binlerce yıl önceki atasını sürdürmüyor mu?
Ve diyemeyiz mi ki karşımızda uyuyan kedi hep aynı kedidir?

Biz de öyle. Belki zihnimizin yarattığı  birşey olan zamanı ortadan kaldırırsak, her
birimiz, bir milyon yıl önce ortaya çıkmış olan ilk insanı, belki ilk insanları devam
ettirmiyor muyuz?

Bir fıskiye düşünelim. Su damlaları serpilip yiter. Ama fıskiye bakidir. Bunun gibi
bireyler ölümlü olabilirler ama insanlık sürer. Onun için doğmak ve ölmek yoktur.”

Ve tabii sonra da hemen hepimizin aklına gelen o vurucu soruyu sormuş:

“Pekiyi,  ya bu arada ben ne oluyorum? İnsanlık pekâlâ, ama ya ben? Ya o küçük
ben? Benim düşüncem, benim bireysel varlığım?”
 
İşte hür masonluk, bu sorunun cevabının arandığı yerdir. 

Ne aydınlık bir istikamet gösterir bize Hazreti İsa

Gerçekte, gerçekte size bunu söylüyorum,
Eğer toprağa düşmüş bu tohum ölmezse,
Yalnız kalır;
Fakat eğer ölürse,
Birçok meyva verir

diyerek tam çarmıha gerilmeden önce.

Aynı mesajı Goethe birader Faust'unda o kadar güzel ifade eder ki: Doktor Faust,
sonsuza kadar yaşayabilmek imkânı  uğruna ruhunu Mefisto'ya yani şeytana teslim
etmiştir;  dünyevi zevkler  içerisinde yüzmektedir.  Ne var  ki  hiçbir  dünyevi zevkin
kendisine veremediği  huzuru  ancak insanlara  faydalı  olduğu  bir  anda  hisseder  ve
zamana yalvarır: "Ne olursun dur! O kadar güzelsin ki!"

Faust ölümün ötesine geçebilme imkânına kavuştuğu bu anda zamana "dur" diyerek
sonsuza kadar yaşamaktan vazgeçer zira manevi anlamda ölümün ötesine geçtiği o
anda maddi yaşamın manasının farkına varmıştır.

Muhtemelen  inisiyatik  kökenli  bir  mabedin  duvarında  yazan  şu  yazı  bir  çırpıda
özetlemiyor  mu  bütün  bunları:  “Hatırlar  mısın  sen  doğduğunda  ağlıyordun  ve
etrafındaki herkes gülüyordu. Öyle bir hayat sür ki sen öldüğünde herkes ağlasın,
senin yüzünde ise anlamlı bir gülümseme olsun.” 

İşte inisiyatik ölümsüzlük, inandığımız ve uğrunda mücadele verdiğimiz değerlerin
ilelebet  yaşaması,  yaymaya  çalıştığımız  nurun  sonsuza  kadar  insanlığın  yolunu
aydınlatmasıdır.  Bu nuru taşıyan eller zaman içerisinde elbette ki değişecektir ama
taşınan nur ilelebet payidar kalacaktır.  Ve o nur insanlığı aydınlattığı  müddetçe, o
nuru taşımış olan ellerin bir ömür boyu uğrunda savaştığı değerler dünyanın ücra da

83



olsa  bir  köşesinde  telaffuz  edildiği  müddetçe,  bu  nurun  gönüllü  taşıyıcıları  da
ölümsüzlük mertebesine ulaşmış olacaklar ve Yunus’un o sade duru ifadesiyle

Ten fanidir can ölmez,
Gidenler geri gelmez,
Ölür ise ten olur,
Canlar ölesi değil

diyebilmek hakkını kazanacaklardır.

Bunu derken gönülleri huzur ve saadetle dolu olacaktır zira onlar çok iyi bilirler ki
“Hiram ölümsüzdür çünkü eserlerini onun bıraktığı yerden alarak yürütecek insanlar,
kuşaklar vardır.”

Böylece  insan,  dünyaya  kendisiyle  beraber  getirdiği  ölüm  korkusunu  da  aşmış
olacaktır.  Bu  korku  aslında  onun  bencilliğinin,  sahip  olduğu  herşeyden  bir  anda
vazgeçmek  zorunda  kalma  endişesinin  bir  ürünüdür.  Ölümün  bize  böylesine  acı
gelmesi,  yok  olmaya  isyan  etmemizden  kaynaklanır.  İnisiyasyon  bize  buna
katlanmayı  öğretir.  Verdiği  mesaj  açıktır:  “Nasıl  olsa  bir  gün,  yani  ölüm  günü
gelecek  ve  sen,  sahip  olduğun  herşeyden,  bütün  varlığından  vazgeçmek  zorunda
kalacaksın. İyisi mi bunu daha şimdiden kabullen ve kendinden feragatı öğren. Bu
şekilde o güne daha rahat katlanırsın.”

Ölmeden önce ölmenin sırrı da burada yatıyor olsa gerek.

Ölüm korkusu dedik  demin.  Bu ölümden korkanlardan bir  tanesi  de Sümer  Kralı
Gılgamış'tır.  Gılgamış  ölümden  korkmakta  ve  ölümsüzlüğü  aramaktadır.  Onu
bulabilmek için uzun seyahatler yapar;  dünyanın dört  bir  yanını  dere tepe dolaşır.
Büyük  çabalar  neticesinde  bulduğu  ölümsüzlüğün  sırrını  ise  bir  yılan  çalar  ve
Gılgamış sonunda eli boş olarak ülkesine dönmek zorunda kalır.

Peki  gerçekten  ülkesine  eli  boş  mu  dönmüştür?  Bakınız  bu  dünyanın  en  eski
destanının efsanevi kralı bin yıllar ötesinden bize nasıl sesleniyor:

"Diyecekler ki ‘mükemmel bir hayat sürdün, sonuna kadar uğraştın, didindin ve lâyık
olduğun  bir  ölümü  hakettin!’.  Hiçbir  kimsenin  korkmayacağı  kadar  ölümden
korktum; ondan kurtulmak için dünyanın bir ucundan öbür ucuna kadar gittim; ama
başaramadım! Geri döndüğümde artık ondan korkmaz oldum. İşte hakikat budur.

Şimdi öğrendim ki, şayet yaşamımız boyunca bize düşen görevleri yerine getirmişsek
ölümden  korkmanın  gereği  kalmaz.  Ve  ölüm korkusunu  terk  ettiğimiz  anda  ölüm
yoktur.

Öğrendiğim hakikatlerin en hakikati şudur: ölüm mevcut değildir. Hiçbir şey ölmez,
her şey yaşar."

İnsanın ömrünü Evrenin Ulu Mimarı tayin eder. Ölüm onun emridir, karşı konulmaz.
Mason ise kendi yaşam müddetini kendi tayin eder ve haricî manada öldükten sonra
da geride bırakığı eserleriyle insanları ve insanlığı aydınlatmaya devam eder.

84



Bir taraftan

Tekrar mülâki oluruz bezm-i ezelde
Evvel giden ahbaba selâm olsun erenler

diyebilmenin verdiği manevi rahatlığı içinde taşırken, diğer taraftan da hayatın ancak
geride kalanlara bir  şeyler  bırakabilmekle mana kazanabileceğini  anlamış  olmanın
verdiği  iç  huzurunu  ve  saltanatının  sadece  bir  namazlık  kalmayıp  yaşayanların
gönüllerinde  ilelebet  süreceğini  bilmenin  saadetini  daima  içinde  hisseder  ve  bunu
Yunus'un şu aydınlık ifadesiyle dile getirir:

Biz dünyadan gider olduk
Kalanlara selâm olsun
Ardımızdan hayır dua
Kılanlara selâm olsun

Krali  Sanat’ın  bir  iyi  yaşama  ve  iyi  ölebilme  sanatı  olduğunu  anlamış  bütün
kardeşlerime selâm olsun!

85



III.2. Yaşayan Dünya ve Masonluk 

Bu, insanoğlunun hikayesidir
Hangi insanoğlu mu?
Güneşin kudretiyle değişirken,
Hayvanlar âlemin taçsız kralı ateşe gem vurmayı öğrenen;
Usta bir avcı olmayı,
Dertlere deva bulmayı,
Toprağı ekip biçmeyi 
Ve hayvanları ehlileştirmeyi başaran;
Tekerleği, madenciliği, yazıyı keşfedip
İmparatorlukları yıkan, uygarlıkları kuran;
Topu tüfeği ile dünyayı bitirip
Atomuyla fezayı kuşatmaya hazırlanan;
Fakat sonunda, kendisiyle yarışıp savaşmak,
Yaşamak ve yaşatmak için,
En zorunu, kendisini, yenmek zorunda kalan
İnsanoğlu

C.Coon’un “The Story of Man” adlı eserinden
Çeviren Bozkurt Güvenç

86



III.2.1 Masonluk, Fert ve Toplum

Yaşamak bir ağaç gibi tek ve hür,
Ve bir orman gibi kardeşçesine

Nazım Hikmet

Hür masonluğun fert ve toplumla olan ilişkileri,  oldum olası üzerinde tartışılan bir
konu olagelmiştir. Gerçekten de masonluğu, ferdi ve toplumu bir üçgenin üç köşesine
yerleştirecek  olursak,  üçgenimizin  köşeleri  arasındaki  ilişkilerin  ne  şekilde  ve  ne
istikamette olduğu yahut olması gerektiği, çeşitli masonik yaklaşımlarca farklı farklı
yorumlanmışlardır. 

Masonluk sadece ferdi hedef alan ve toplumu tamamen dışlayan, bu yaklaşımıyla da
mistisizmin bireyi sadece kendisi ile başbaşa bırakan yalnızlıkçı tavrıyla uzlaşabilen
pasifist bir kurum mudur?

Yoksa masonluk toplumu kendi değerleri doğrultusunda kökten değiştirme gayesini
güden, hattâ bazen bu uğurda ihtilâllerin  içinde bile yer almış olan ve amaçlarına
ulaşmak  için  toplumla  doğrudan  temasta  bulunan  aktivist,  aksiyoner  bir  insanlar
topluluğu mudur?

Bu  soruları,  masonluğun  tarih,  hedef  ve  yöntemlerini  etraflıca  incelemeksizin
cevaplandırmak  yanıltıcı  neticeler  verebilir.  Halbuki,  bu  incelemenin  ışığında
yapılacak bir tahlil, birbiriyle uzlaşamaz gibi görünen bu iki yaklaşımın pek o kadar
da birbirlerine ters olmadıklarını, hattâ bunların aslında aynı hakikate iki farklı bakış
olarak dahi görülebileceklerini ortaya koyacaktır.

Gelin o halde çalışmamıza, üçgenimizin şimdiye kadar ihmal ettiğimiz bir köşesini,
toplumu incelemekle başlayalım.

Toplum, bireyler, aileler yahut benzeri gruplardan oluşan bir düzen, bir sistem, bir
ilişkiler  yumağıdır.  Toplumun  oluşması  en  ilkel  manasında  kabilelerle  başlamış,
bilâhara şehir devletlerine, daha sonra günümüz manasında devletlere hattâ devletler
federasyonlarına  geçilmiştir.  Ve  elbette  en  nihayet  toplum,  en  gelişmiş  bir
yaklaşımla,  bütün insanlıktır.  Bu çalışma boyunca toplum deyince yerine göre bu
kavramlardan bir tanesini kastedeceğiz.

Toplumun temelinde  kimi  felsefecilere  göre benzerlikler  arasındaki  bilinç,  kimine
göre  ise  sınıflar  arasındaki  çatışma  yatar.  Bunlardan  hangi  grubun  haklı  olduğu
tartışmasına  girmek  bu  çalışmanın  sınırlarının  çok  ötesinde.  Ama  hiç  şüphe
götürmeyen bir  husus varsa o da herhangi bir  toplumu ele aldığımızda orada hem
çimento  vazifesi  gören  benzerliklere  hem  de  dağıtıcı  yönde  çelişkilere
rastlayabilmenin  mümkün  olduğudur.  Bütün  bunlar  ise  toplumun  içindeki  fert  ve
gruplar arasındaki ilişkilerle paralel giderler. Bu ilişkiler ise kâh menfaate, kâh zora,
kâh karşılıklılığa, kâh sevgiye, kâh fedakârlığa dayanır. Bu listeyi uzatmak elbette ki
mümkündür.  Ama neticede böyle bir toplum içerisindeki bir ferdi ele aldığımızda,

87



onun bu toplumun mensubu, çeşitli roller üstlenen bir “kişi”ye dönüştüğünü görürüz.
Üstelik bir tek rolü de yoktur bu “kişi”nin: anne, baba, kardeş, avukat, müdür yahut
memur,  işçi ya da patron,  falanca etnik grubun üyesi, dindar yahut değil,  ve daha
niceleri…

Bütün bunlar kişinin toplum içinde sahip olabileceği çeşitli  konumlardır.  Her fert,
toplum içinde bunlardan birden fazlasına sahiptir.  Toplum ise,  esasında,  bütün bu
pozisyonların bir diyalektik sentezinden ibarettir. 

Hür masonluk bünyesine alacağı haricîyi tekris etmeye, üzerindeki her türlü kıymetli
eşyayı alarak ve onu yarı çıplak hale getirerek,  yani onu metallerinden arındırarak
başlar.  Bu,  nura  kavuşmaya  talip  olan  adaya  bir  ikazdır:  bu  kapıdan  içeri  haricî
toplumun ferdi  bir  “kişi” olarak sahip olduğun her türlü  pozisyonu,  mevkiyi  yani
konumlarını terkedip de gel.

Bu çağrının ne manaya geldiğini iyi  anlamak gerekir  ve onu kesinlikle,  bir  dünya
nimetlerini  terke,  toplumsal  yapıyı  redde  davet  olarak  görmemek  icap  eder.  Hür
masonluk,  dünya  nimetlerini  “ruhun  düşmanı”  olarak  gören  mistisizm   yahut
toplumsal düzeni reddeden anarşizm gibi akımlarla aynı yolun yolcusu değildir. Her
ne kadar çırak derecesi ritüeli masonları belirli bir bireyciliğe götürüyor ve toplumsal
sistemin dışına çıkartıyor gibi gözükse de, kalfa derecesinin topluma dönük hüviyeti,
hür  masonluğun  mason  adaylarını  metallerinden  arındırmasının  altında  başka
sebepler yattığını açıkça ortaya koyar.

Metallerinden  arınmak,  içine  dönüp,  dünya  nimetlerinin  aldatıcılığına  kanmadan
kendini tanımaktır.

Metallerinden  arınmak,  herşeyi  kendi  aklı  ve  vicdanının  sesiyle,  sosyal
şartlandırmaların tesiri altında kalmadan algılamayı ve değerlendirmeyi öğrenmektir.

Metallerinden arınmak, her türlü önyargının, rutinin, modanın; belirli bir dine, sınıfa,
memlekete  mensubiyetin  getirdiği  tesirlerin  velhasıl  Bacon’un  putlarının
hâkimiyetinden kurtulmayı bilmektir.

Bütün  mesele,  hür  ve  kendine  has  bir  şekilde  düşünmeyi  bilmektir.  Yani
metallerinden  arındırma  aslında  şöyle  bir  davettir:  “Düşün!  Sadece  kendin  olarak
düşün  ve  buna  uygun  olarak  da  davran.  Fakat  bunu  yaparken  ne  toplumdaki
mevkinin,  ne  menfaatlerinin,  ne  de  mensubu  olduğun  müesseselerin  değerlerinin
tesiri  altında kal.  İnsanlık denilen toplumun basit  ve saf bir  ferdi olarak düşün ve
hepsinden önemlisi bütün değerlendirmelerini evrensel bir “ben” olarak yap.”

Bu aslında,  inisiyasyon  denilen  o  bitimsiz  süreç  boyunca  verilmeye  çalışılan  ana
mesajdır.  Loca  çalışmalarında  mabed  kapısı  kapatılıp  haricî  âlemle  her  türlü  bağ
koparıldıktan sonra ritüel dahilinde yapılan her hareket, telaffuz edilen her kelime bu
ana gayeye yöneliktir.

İşte metallerden arınmanın altında yatan derin mana budur. Yoksa zaten daha tekris
töreninin  sonunda yeni  çırağa  metalleri  iade  edilir  zira  o  artık  onları  bir  masona
yakışır  şekilde  kullanmasını  öğrenmiş  yani  biraz  evvel  bahsettiğimiz  ana  mesajı

88



almıştır. Bundan sonra kalfa olacak ve çıraklıkta edindiği değerleri metallerinin yani
sahip olduğu toplumsal gücün yardımıyla toplumun hizmetine sunacaktır.

Dolayısı  ile masonluk, bize dünyayı gözardı  etmeyi  önermez.  Tam tersine,  mason
dünyada,  dünyayla  beraber  ve  herşeyden önemlisi  dünya için  yaşayacaktır.  Zaten
bunun aksini düşünmek insanın tabiatına ters düşer; masonlukta ise insan tabiatına
ters hiçbir şey yoktur. Gerçekten de insanın en önemli hususiyetlerinden bir tanesi
sadece bilen değil yapan sıfatına da sahip olmasıdır. Bir başka ifadeyle homo sapiens
olduğu kadar homo faberdir de. 

Aslında  yapmanın,  üretmenin  ve  emeğin  makbul  görülmesi  insanlık  tarihinde
nispeten yenidir.  Antik Çağ’a bakacak olursak,  insanın temel faaliyetinin savaş ve
buna bağlı olarak da din ve daha sonra da felsefe olduğunu görüyoruz. Bu devirlerde
el emeği ve üretken mesai küçümsenen, aşağılanan, kölelere has bir faaliyet olarak
görülüyor. Benzeri bir yaklaşımın bütün Ortaçağ boyunca sürdüğünü söyleyebiliriz.
Ortaçağ  emeği  nefsi  oyalayıp  günahlardan  kaçınmayı  sağlayan  bir  vasıta   olarak
görmüş ama asla ona kendi başına bir  değer atfetmemiştir.  Bu çağda kendi başına
değerli olan şey elbette ki dinî faaliyetlerdir.

Bu  anlayış  hümanizm,  rönesans  ve  bilhassa  modern  bilimin  doğuşuyla  beraber
değişmeye başladı. En büyük dönemeç ise Francis Bacon ile beraber alındı. İlk defa
olarak Bacon, yapmak ile anlamanın, el ile aklın aynı değerde olduklarını öne sürdü;
bilginin  sadece  spekülatif  değil,  operatif  de  olduğunu  savunarak,  bilmek
yapabilmektir tezini öne attı.

Gerçi on sekizinci ve on dokuzuncu asırlarla beraber ortaya çıkan burjuva toplumları
ticareti  ve  bireysel  merkantil  çalışmayı  ön  plana  çıkartıp  maaş  karşılığı  emeği
küçümsediyseler  de,  emek  ve  üretmenin  yücelmesinin  evrimi  sosyalizm  ile
tamamlandı.  Sosyalizm,  insanlar  arasında  çalışma  tarzlarından  kaynaklanan
farklılıkları  tamamen reddetti  ve emeği sadece yaşayabilmek için bir  vasıta olarak
değil,  başlıbaşına  bir  değer  olarak  gördü.  Marksizme  göre  çalışma,  insanın  özü,
evreni değiştirecek kuvvettir.

İnsanın çok uzun bir zaman dilimi neticesinde varmış olduğu bu noktanın, masonluk
çok eskiden beri, hem de çok daha üst bir perspektiften farkındadır. Bunda en büyük
etken,  masonluğun,  emeğin  tarihsel  gelişmesinin  tersine,  operatif  bir  hüviyetle
başlayıp daha sonra spekülatifliğe dönmüş olmasıdır. Ortaçağ’ın operatif masonları
elbette  ki  emeğin  kıymetini  biliyorlar,  fakat  onu sadece  dinî  binalar  inşa  etmeye
yaradığı için yüceltmiyorlardı.  Onlara göre evren,  bir  defada yaratılıp bitmemiştir.
Yaradılış  evrimseldir  ve  hâlâ  tamamlanmamıştır.  Dolayısı  ile  hayat  sürekli  bir
tekâmülden ibarettir.  Onun içindir  ki  Ortaçağ masonları  kendilerini  bu yaradılışın
devam ettirilmesi sürecinde Tanrı’nın yardımcıları olarak görüyorlar, yaptıkları işi de
Büyük  Eser olarak  adlandırıyorlardı.  Emeğin  yüceliği  de,  bu  Büyük  Eser’e  olan
katkısından kaynaklanıyordu.

1717’de  spekülatif  masonluğun  ortaya  çıkmasıyla  beraber,  masonluğun  operatif
devresi  sona  erdi;  artık  Büyük  Eser  maddi  değil,  manevi  ve  sosyaldi.  Fakat  bu,
operatif  değerlerin  masonlukta  sona ermesi  manasına gelmedi.  Emek ve üretmek,
spekülatif  masonluk tarafından da baş tacı edildi; sadece fikrî  çalışmalar yapan ve
dışarıya dönük üretken hiçbir faaliyeti olmayan bir masonluk anlayışı hiçbir zaman

89



spekülatif  masonluğa  hâkim  olmadı.  Dolayısıyla  hür  masonluk,  insanlığın  ancak
asırlar  sonra  bulabildiği  emek-fikir  dengesini,  üstelik  de  çok  daha  geniş  bir
perspektiften, bünyesinde yaşatan bir kurum hüviyetini daima muhafaza etti.

Bütün  bunları  toplayarak,  masonluk-toplum-fert  üçgenimizin  köşelerini  birbirine
bağlamaya başlayabiliriz.

Masonluğun fert ile olan ilişkisi, defalarca ifadeye çalıştığımız gibi, buradaki temel
ilişkidir.  Masonluğun  kullandığı  inisiyatik  metodun  ana  hedefi  ferttir.  Ferdin
aydınlanması, zihnî hürriyetine kavuşması, etik değerlerle donanması velhasıl insan-ı
kâmil olması hür masonluğun temel hedefi ve olmazsa olmaz şartıdır.

Ferdin toplumla olan ilişkisi  ise,  bu kısımda üzerinde durduğumuz bir  konu oldu;
neticede  toplum  fertlerin  bir  araya  gelmesinden  oluştuğu  için,  bu  ikisi  arasında
doğrudan bir ilişki olduğu açıktır. 

Bu noktada, masonlukla toplum arasındaki ilk ilişkiyi kurmuş olduk. Bu ilişki, fert
aracılığıyla  sağlanan  dolaylı  bir  ilişkidir.  Masonluğun  kazandırdığı  değerlerle
donanmış  fertlerin  toplumdaki  yerlerini  almalarıyla  toplumun  genel  seviyesinin
yükselmesine  dayanır.  Zaten  masonluğun ülkü mabedi  ile  sembolize  ettiği  büyük
ütopyası da bir gün herkesin mason olacağı, yani dernek üyeliği manasında değil ama
bütün değerleriyle  mason olacağı bir dünyanın kurulması değil midir?

Tabii bu noktada akla şu soru gelebilir: günün birinde sadece masonlardan oluşan bir
dünya kurulması  hayali  güzeldir  de neticede bir  ütopyadır;  spekülatif  bir  çabadır.
Oysa madem ki hür masonluk emek, üretme, iş yapma gibi operatif değerleri halen
muhafaza ediyor, acaba masonluğun topluma dönük operatif bir çabası yok mudur?
Bunu başka bir şekilde soracak olursak, masonlukla toplum arasında, fert vasıtası ile
olan dolaylı ilişki dışında doğrudan bir ilişki yok mudur?

Eğer  bu  ilişkiyi  mason  örgütlerinin  doğrudan  toplumla  teması  yani  masonluğun
teşkilat  bazında  aktif  bir  toplumsal  rol  üstlenmesi  olarak  görürsek,  bu  soruya
verilecek cevap menfidir zira masonluğun ezoterik hüviyeti böyle bir aktivist tavırla
çelişir.60

Masonluk,  ezoterik  yapısı  itibarıyla,  günlük hayatın rutin  çekişmelerini  bir  kenara
bırakıp,  bir  takım  temel  hakikatler  üzerinde  uzlaşabilmiş  insanların  biraraya
geldikleri   bir  kurumdur.  Dolayısı  ile  bu  çatı  altında  siyasi  fikirleri,  toplumsal
yaklaşımları, dünya görüşleri çok farklı insanlar, aynı hakikate susamışlıkla birarada
bulunmaktadırlar.  Ve burada esas olan,  üzerinde herkesin uzlaştığı  bu temel  ortak
noktanın ön plana çıkartılıp, günlük sorunlara ait olan ve aslında yarın hiçbir önemi
kalmayacak  olan  farklılıkların  arka  plana  atılmasıdır.  Bundan  dolayıdır  ki
masonluğun herhangi bir toplumsal mesele karşısında alacağı örgütsel bazda bir tavır,
muhakkak ki bir takım mensuplarının bu konudaki kişisel kanaatlerine ters düşecek,
bu surette arka planda kalması gereken hususlar ön plana çıkacak, daha da tehlikelisi

60 Buna itiraz edenler, masonluðun, mesela Amerika’da ne kadar büyük toplumsal faaliyetler 
gerçekleþtirdiðinden bahsedip, oradaki mason hastanelerini örnek gösteriyorlar. Bu elbette ki çok 
güzel birþey ama neticede rutin bir hasenattan baþka birþey deðil; sadece miktarý büyük. Yoksa 
hasenat masonluðun özünde vardýr ve maddi gücü oranýnda her mason obediyansý tarafýndan 
yapýlmaktadýr. Bizim burada kastettiðimiz aktivist tavýr, toplumsal meselelerde taraf olmaktýr.

90



ön planda olması gereken ana hedefler arka plana geçecektir ki bu da masonluğun
ezoterik hüviyetinin zarar görmesi manasına gelir.

Bundan dolayıdır  ki  eğer  masonlukla  toplum arasında doğrudan bir  ilişki  kurmak
istiyorsak bunu masonlar ve toplum arasındaki bir bağ olarak düşünmek gerekir; yani
masonluğun topluma doğrudan tesiri mason örgütlerinin toplumsal hareketlerde yer
almalarıyla  değil  de  haricî  âlemde  masonik  sıfatlarını  kullanmaksızın  örgütlenen
masonların vasıtası ile olacaktır.

Üstelik  bu  hiç  de  gerçekleştirilmesi  zor  birşey  değildir  zira  inisiyatik  yaklaşımın
mensuplarına verdiği en önemli derslerden bir tanesi beraberce iş yapabilmektir. Bu
ise, inisiyatik yolda yürüyen hiç kimsenin yalnız olmamasından kaynaklanmaktadır.

Gerçekten de insan inisiyatik yolda tek başına yürür ama yalnız değildir; bu yolda
katedeceği mesafe sadece kendisine bağlıdır ama etrafında aynı yolun yolcusu olan ve
başı sıkıştığında yardım isteyebileceği hemcinsleri  daima vardır.  Hamtaşını yontan
herkes avadanlıklarını kendisi kullanmak zorundadır zira bir başkasının darbesi çok
hafif  ve  tesirsiz  yahut  çok  sert  ve  kırıcı  olabilir.  Ama bu,  avadanlıları  kullanma
tekniğini danışacağımız kimse olmadığı manasına gelmez. Çırak derecesi ritüelimizin
ifadesiyle,  “her insan gibi sizin de sarsıldığınız,  hattâ ümitsizliğe düştüğünüz anlar
olabilir. Böyle anlarda, bu akşamı ve bu akşam yaşadıklarınızı düşünün. Bilin ki size
candan bağlı kardeşleriniz vardır ve daima olacaktır.”

Bu aslında  masonluğun hümanist61 yaklaşımının  bir  neticesidir:  hedefi  ferttir  ama
bunu yaparken ferdi tek başına toplumdan soyutlanmış biçimde değil,  kollektif bir
çerçevede -ki bu kâinat, insanlık, loca yahut herhangi bir toplumsal grup olabilir- ele
alır. Masonik eğitim doğrudan ferdin gönlüne, ruhuna, aklına hitap eder ama mutlaka
localarda,  bir  grup çalışması şeklinde gerçekleşir.  Bakınız  bir  mason düşünür62 ne
diyor:

 “  Aynı  kâinatta  olduğu gibi,  masonik  konserde de hâkim nota,  tek tek notaların
üzerine çıkan bir genel anlayış, bir toplumsal iyilik anlayışıdır, öyle de olmalıdır. Bir
orkestra  duygusu,  tek  tek  enstrümanlara  önem  veren  bir  anlayışa  her  haliyle
hükmetmelidir.”

Hür masonluk “tek insan” ile “bütün”ü emsalsiz bir  biçimde bir  araya getirmiştir.
Tabii  burada  söz  konusu  olan,  bütünün  menfaatlerinin  tek  tek  parçaların
menfaatlerinin  önünde  geldiğini  iddia  eden  otoriter-totaliter  bir  “bütün”  anlayışı
değil;  tek tek parçalarla,  bunların bir  araya geldiği oluşumun menfaatlerinin zaten
çelişmeyeceğine inanan hümanist bir “bütün” anlayışıdır. Bu yaklaşıma göre bütün,
parçalarından  herhangi  birisinde,  ve  parçaların  her  biri  de  bütünde  kendilerini
görebilmelidirler. Bu şekilde her parça, kendi menfaatiyle bütünün menfaatinin aynı
olduğunu görecek ve ona göre hareket edecektir.

İşte  bu  anlayış  sayesindedir  ki  inisiyatik  metodun  ferdiyetçiliğiyle  masonların  bir
arada  hareket  edebilme  özellikleri  bağdaşabilmiştir.   Ve  yine  bu  sayededir  ki
masonlukla toplum arasındaki doğrudan ilişki, mason örgütlerini araya katmaksızın,

61 Bazý düþünürlerce “neohümanist” tabir edilen
62 Cox Learche, “La Regularidad Masonica a una Nueva Luz”, 1975, s.140

91



masonlar  ve  toplum  şeklinde  fevkalade  sağlıklı  bir  biçimde  teessüs  edebilmiştir.
Rahmetli  Cevat  Memduh  Altar  kardeşimizin  şu  sözleri  hiç  bir  zaman  aklımdan
çıkmıyor: 

“Masonluk haricî âlemin sorunları ile uğraşmaz ancak insanlara hürriyet ve aydınlık
getirmiş olan tüm oluşumların ve kurumların içinde hattâ başında masonlar olmuştur
ve olacaktır”. 

Bunun  en  güzel  örneklerinden  bir  tanesi  Fransız  İhtilâli  ve  masonluğun  burada
oynadığı roldür. Bu hususta Daniel Ligou’nun Hür Masonluk ve Fransız İhtilâli adlı
fevkalade önemli bir eseri vardır. Ligou bu çalışmasında belgelere dayanarak Fransız
İhtilâli’nde  yer  alan  Cumhuriyetçiler  arasında  mason  olanların  çok  büyük  rol
oynadıklarını  ama  ihtilâl  karşıtı  Kralcılar  arasında  da  çok  sayıda  masonun
bulunduğunu ortaya koyar ve Fransız İhtilâli’nde masonluğun değil masonların rol
oynadığını öne sürer. 

Gerçekten de Fransız İhtilâli fikirsel olarak masonluğun evlâdıdır. Ne var ki Fransız
İhtilâli  örgütsel  olarak  masonluğun  evlâdı  değildir;  masonların  beraberce  iş
yapabilme özelliğinin bir ürünüdür.

Masonlar beraberce iş yapmayı bilirler, severler ve becerirler.

Bu  konuyu  Goethe’nin  sözleriyle  bağlamak  istiyorum:  “Eğer  kendini  tanımak
istiyorsan  harekete  geç.  Başkalarıyla  gerçekten  boy  ölçüşmen  faaliyete  geçmenle
mümkündür.”

Hür  masonluğun  örgütsel  bazda  faal  olmadığından  şikâyet  eden  kardeşlerim,  ne
duruyorsunuz?

Sahi ne duruyoruz!

92



III.2.2 Masonluk ve Etik

Seni senden aldık, sana teslim ettik. Sen sana
mukayyet ol. Eline, diline, beline sahip ol.

Bektaşiliğe inisiyasyon ritüeli

Bir soru ile başlamak istiyorum:

Etik  değerler,  masonluğun  ferdi  hedefleyen  kısmına  mı  dahildir  yoksa  toplumsal
tarafına mı?

Gerçi böyle bir ayırım sağlıklı sayılmayabilir zira masonluğu çift taraflı bir madalyon
gibi düşünecek olursak, bunun bir yüzü kendimize yöneliktir ve kendimizi bilmeyi,
içindeki  çeşitli  tutarsızlıkları  aşmış,  kendisiyle  barışık  bir  insan  olabilmemizi
hedefler. Diğer yüz ise topluma dönüktür ve elde ettiği örnek insanı topluma atılmış
bir tohum gibi görüp, bu insanın toplumu da kendisine benzeteceğini ümit eder. 

İnisiyasyonun  hedef  ve  yöntemleri  açısından  madalyonun  bu  iki  yüzünün,  yani
toplum ve  ferdin  tahlilini  çok dikkatli  yapmak  icap  eder.  Masonluk nezdinde  bu
ikisini birbirinden çok ayrı düşünmek de, birbirine gereğinden fazla yaklaştırmak da
sağlıksız  neticeler  verebilir.  Bu  iki  yüzün  birbirine  en  çok  yaklaştığı  cephe  ise,
masonluğun etik tarafıdır.

Ahlâki değerlerin fertle olan bağlantısı çok açıktır. Neticede burada söz konusu olan,
bir insana iyi, doğru ve güzel olduğuna dair üzerinde uzlaşılmış bir takım değerlere
uygun şekilde davranması yönünde telkinlerde bulunulmasıdır.  Masonluk ve bütün
inisiyatik müesseselerin olmazsa olmaz şartıdır bu.

Fakat bu etik değerler aynı zamanda masonluğun dışarıya açılan kapısıdır da. Sürekli
olarak  masonluğun  haricî  âlemde  tanıtılmasından  bahsedilir.  Burada  tanıtımdan
kastedilen  elbette  ki  haricî  bir  cemiyetin  propaganda  anlayışından  çok  farklıdır.
Masonluğun kendisini tanıtması fiiliyat ile olacaktır. Bu da, Ziya Umur’un ifadesi ile,
“fert olarak masonun model insan gibi görünmesi, teşkilat olarak masonluğun hayır
müesseseleri kurması”63 ile mümkündür.

Gerçekten  de  bu,  masonluğun kullanabileceği  yegâne dışa  açılma yoludur.  Yoksa
“mesele  prensiplerimizi  tanıtmaya  çalışmak  değildir;  hürriyet,  müsavat,  adalet,
kardeşlik  üzerine  konferanslar  mı  vereceğiz?  Mesele  propagandamızı  yapmak  da
değildir; kendi kendimizin methiyesini mi yapacağız? Esas olan fiiliyat ile kendimizi,
hür,  adil,  herkesle  kardeş,  eşitliğe  ve hakkaniyete  riayetkâr,  müsamahalı  kimseler
olarak tanıtmaktır.”64

Bütün bunlar  ham hayaller  değildir.  Bu yönde çok yapıcı  adım atabilmek ve elle
tutulur müspet neticeler, küçümsenmeyecek başarılar elde etmek mümkündür. Bu ise,
masonluğun  etik  cephesiyle  doğrudan  alâkalıdır.  O  halde  etik  değerler,  hür
masonluğun toplumla olan ilişkisindeki ana ve belirleyici unsurdur. 

63 Ziya Umur, Masonluk Hakkýnda Konuþmalar, s.97
64 ibid, ss.97-98

93



Bunun böyle olması, etik değerlerin bütün masonlar üzerinde bağlayıcı olmasından
kaynaklanmaktadır.  Masonluğun  toplumla  olan  ilişkisinin  masonlar  vasıtasıyla
olduğunu söylemiştik geçen bölümde. Ne var ki masonlar toplumsal konularda farklı
görüşlere sahip olabilirler. Mason, masonluğun ana kaideleri içinde kalmak kaydıyla,
solcu  olur,  sağcı  olur;  düzen  savunucusu  olur,  düzen  karşıtı  olur;  kralcı  olur,
cumhuriyetçi olur. Ne var ki ahlâksız olamaz; etik değerlere sırt çeviremez. Tarihte
toplumsal  konularda  farklı  tavır  takınan  masonlara  çok  rastlanmıştır  fakat  etik
değerlere  sırt  çevireni  hiç  görülmemiştir.  Bu  mümkün  de  değildir  zira  böyle  bir
davranış, inisiyatik yolun temel telkinlerinden birine sırt çevirmek, masonluğun ana
kaidelerinden birini ihlâl etmek manasına gelir.

O halde etik, hür masonluğun haricî âleme açılan penceresidir.

Burada çok önemli bir  hususun altını  çizmek istiyorum. İnisiyatik yolun, insanları
etik değerlere riayet etmeye davet ettiği doğrudur. Ne var ki inisiyasyonu insanlara
çeşitli ahlâki kaidelere uygun davranmak üzere telkinlerde bulunma gayesini taşıyan
bir  kurum  olarak  görmek  çok  büyük  bir  hata  olur.  İnisiyatik  mesaj,  bunun  çok
üzerinde bir konumdadır. Bu anlaşılabildiği ve icaplarına uygun davranıldığı zaman,
ahlâki değerler zaten kendiliğinden ortaya çıkmaktadır. Masonluk pratikte bir ahlâk
okulu olma vazifesini deruhte etmektedir fakat ne varoluş sebebi ne de ana hedefi
budur.

Hür  masonluğu  haricî  değer  yargılarının  üzerinde  değerlendirmek,  onun  haricî
müesseselerden farkını ortaya koyabilmek şarttır. Bu tahlili daima en mükemmel bir
biçimde yapmış bir kardeşimiz bakın ne diyor:

“    ‘Bir masonun gayesi kendini tekâmül ettirmeye çalışmaktır.’

Yalnız masonlar değil,  bütün insanlar için geçerli olduğuna göre, bir prensip gibi
tekrar edilmesi lüzumsuz hattâ boş bir söz”65

Buna katılmamanın imkânı yok. Bunun içindir ki, ahlâki değerlerin fertle olan bütün
bağlantısına rağmen, bu konuyu masonluğun haricî âleme dönük toplumsal cephesi
dahilinde incelemek daha uygun olur. 

Etik değerlerin, masonluğun temel hedeflerine ulaşma yönündeki çabasının bir yan
ürünü olduğunu söyledik demin. Bunun ne manaya geldiğini bir soru ile izah etmek
yerinde olur. Masonların iyiyi, doğruyu ve güzeli aradıklarını söylüyoruz hep. Peki
ama
nedir  iyi? Nedir  doğru? Nedir  güzel? Neyin iyi,  neyin doğru olduğuna kim,  nasıl
karar verecek? Basit bir örnek verelim ve “iyi ve doğru” olduğuna dair üzerinde en
çok  uzlaşılmış  kavramlardan  bir  tanesini  alalım.  Meselâ  adalet  olsun  bu,  yahut
dürüstlük.  Muhakkak  ki  sokaktan  tesadüfen  birisini  seçseniz  ve  ona  bunlar
hakkındaki  kanaatini  sorsanız,  bu  kavramların  “iyi”  kavramlar  olduğunu,  bunlara
uygun şekilde hareket etmenin ise “doğru” olduğunu söyleyecektir.

65 ibid, s.242

94



Peki  ya  aksini  iddia  eden  birisi  çıkarsa?  Adaletini  iyi  olduğunu  savunanlar,  bu
kavramın neden zulüme üstün olduğunu da izah etmek zorundadırlar. Ve bütün etik
değerler için bu böyledir.

Bunlar,  zihin egzersizi  yapmayı  hedefleyen muzip sorular  değildir.  Cevaplanması,
belirli  bir  sistematik dahilinde açıklanması şart  suallerdir.  Bunları  gayet tutarlı  bir
biçimde  açıklığa  kavuşturmadan,  masonluk  gibi  değerlerin  kişiselleştirilmesine
fevkalade  açık  bir  müessesede  ahlâki  değerlerden  bahsetmek  en  hafif  tabiri  ile
anlamsız olur. 

İnsanlar bu ve benzeri sorular üzerinde çok emek harcamışlardır. Burada temel sorun,
etik  değerleri  insanın  dışında  bir  yerden  kaynaklanan  bir  kaideler  yığını  olarak
görmekten çıkmaktadır.  Oysa ki inisiyasyon için etik,  kâinatın  şaşmaz intizamının
kaidelerinin  bir  kısmını  teşkil  eder.  Ve  değil  mi  ki  insan  da  bu  intizamın  bir
parçasıdır, o halde o da bu kaidelerle uyum içerisinde olmak zorundadır. İnisiyatik
yolda, kâinattaki şaşmaz intizamın ve eşsiz ahengin bir parçası olan herşey iyi, doğru
ve güzeldir.  İnisiyatik  yolda yürüyen fertlerin  hedefi  bu eşsiz  ahengin bir  parçası
olabilmektir.  Bunun  tabii  neticesi  de  iyiyi,  doğruyu  ve  güzeli  hedeflemek  olarak
ortaya çıkmaktadır. 

İnsanların arzuları vardır. Bu arzular aslında fert olarak insanın, tür olarak insanlığın
bekasını  temine  çalışan  bir  mekanizma  vazifesini  görürler.  Hayatın  ve  kendi
hayatlarının  manasını  anlamış  insanlar,  bu  arzularını  bu  manaya  uygun  biçimde
tatmin edeceklerdir. 

Masonluğun bir ahlâk okulu vazifesi görmesi işte buradan kaynaklanmaktadır. Etik
değerleri kâinatın nizamının bir parçası olarak görünce ve insanın temel hedefini de
bu nizam ile ahenk içerisinde olmak diye tespit edince, temel etik kaideler dışarıdan
bir yerlerden gelmiş, insan tabiatına yabancı ve dolayısı ile kişiden kişiye değişebilen
öznel  bir  kurallar  yığını  olmaktan  çıkar,  her  insan  için  geçerli  bir  takım mutlak
değerler haline dönüşürler.

İnisiyasyonun etik teorisi, bir takım mutlak etik değerlerin mevcudiyetini açıklayan
tutarlı  bir  teoridir.  Alternatif  teorilerin  hiçbirinden  de  geri  kalır  yönü yoktur.  Ve
aslında bunun doğruluğunu kendi içimize dönüp bu değerleri sorgulayarak sınamamız
mümkündür66.  Ve eğer  kendimizi  iyi  dinleyebilir,  iyi  tanıyabilirsek,  adalet,  sevgi,
şefkat, iyilikseverlik gibi kavramların aslında ne kadar içimizden bir parça olduğunu
anlayabiliriz.

Hür  masonluk  bu  vaziyeti  ham taşı  yontmak tabiri  ile  sembolize  eder.  Bu tabir,
insanın  kendisini  kusurlarından  arındırmasının  çok  üzerinde  manalara  sahiptir  ve
inisiyatik düşüncenin bütün etik yaklaşımını ihtiva eder zira ham taş sadece insanı
remzetmekle kalmaz. Masonluğun kurmayı hedeflediği ülkü mabedi de bu taşlarla
inşa edilecektir.  Dolayısıyla kişinin kendisini kusurlarından arındırması ile kâinatın
ahengi birbirine bağlıdır.  Hür masonluk için insan ülkü mabedinin sıradan bir taşı
değil,  binanın  bütün  hususiyetlerini  ihtiva  eden  bir  taşıdır.  Onun  içindir  ki  bu
mukaddes  mabed,  hem  bizim  dışımızda  fakat  bir  o  kadar  da  kendi  içimizde
yükselmekte. 

66 Batý lisanlarýnda buna “introspection” denir.          

95



Peki  ama bu mabed son tahlilde  içimizde  mi,  dışımızda  mı  yükselmekte? Dikkat
ederseniz  burada,  bu  kısmın  en  başında  sormuş  olduğumuz  soruya  geri  dönmüş
olduk.67 Fakat bu aşamada bu soru anlamını yitirmiş vaziyette; zira inisiyatik mesajı
anlayanlar için, iç ve dış aslında aynı şeyi ifade etmekte.

Toparlayacak olursak, inisiyatik okulların etik suallere olan yaklaşımı kapalı devre
bir  sistem  gibidir.  Bunları  cevaplayabilmek  için  hiçbir  sistem  dışı  tesire  ihtiyaç
yoktur.  Nasıl  ki  Ortaçağ’ın  operatif  masonları  yaptıkları  işi  sadece  taşları  yontup
üstüste koymak olarak değil fakat devamlılığına inandıkları yaradılış sürecine katkıda
bulunmak,  bir  nevi  Tanrı’nın  bu  dünyadaki  eli  olmak  olarak  görüyor  idilerse,
günümüzün spekülatif  masonları  da  etik  değerleri,  aynı  ataları  gibi,  sadece  kendi
hamtaşlarını  yontmak  değil,  makrokozmosla  ahenk  içerisinde  olarak  kâinatın  o
şaşmaz nizamına katkıda bulunmak,  velhasıl  inandıkları  yaradılış  sürecine katkıda
bulunmak ve bir nevi tanrının bu dünyadaki eli olmak olarak görmektedirler. 

Ne herhangi bir ideolojinin doğruları, ne fizik ötesi bir âleme olan inanç, ne de katı
bir ahlâk okulunun dogmatik doğruları. Hür masonluğun etik değerlerini tespit etmek
için bunların hiçbirine ihtiyacı yoktur. Ne diyor Ömer Hayyam:

Beni özene bezene yaratan kim? Sen
Ne yapacağımı da yazmışsın önceden
Demek günah işleten de sensin bana
Öyleyse nedir bu cennet cehennem 

Eski Yunan’da fakir bir balıkçı denize açılmış; gece fırtına patlamış, tekne oradan
oraya yaprak gibi savruluyor;  balıkçının,  nerede olduğu hakkında hiçbir  fikri  yok.
Karaya  çıkabilmekten  de  ümidi  kesmiş  vaziyette.  İşte  tam  bu  anda  başını  göğe
kaldırıyor ve deniz tanrısı Neptün’e şöyle sesleniyor: 

“Ey Neptün!  Gemimi  ister  kurtar,  ister  batır.  Ben dümenimi doğru bildiğim yöne
kıracağım.”

Hür  masonlar  bu  fakir  balıkçının  saf  ama  soylu  isyanının  manasını  anlayan
insanlardır.

67 “Etik deðerler, masonluðun ferdi hedefleyen kýsmýna mý dahildir yoksa toplumsal tarafýna mý?”
sorusuna

96



III.2.3. Hür Masonlukta Sırlar

 Elin yabancısına gel esrardan söz etme
Acemi çaylaklara nazlı yârdan söz etme
Yabancılarla ancak yabancı gibi konuş
Diken yiyen deveye hiç bahardan söz etme

Mevlâna

Konuyu incelemeye bir tespit ile başlamak yerinde olur zannederim:

Yirmi  birinci  asra  girmekte  olduğumuz  şu  günlerde,  hür  masonluğun  geleneksel
sırları  mason  olsun  olmasın  herkesin  erişebileceği  bir  haldedir.  Masonlukla  ilgili
kitaplar, ritüeller dünyanın bir çok ülkesinde halka açık kitapevlerinde satılmaktadır.
Mason olmayan birisinin masonluğa dair öğrenmek isteyip de öğrenemeyeceği hiçbir
haricî  bilgi  yoktur.  Hür masonluk bugün üniversitelerde araştırma konusudur.  Hür
masonluğun tarihini, ritüellerini, dokunuşlarını, mukaddes kelimelerini masonlardan
daha iyi bilen haricîler vardır.  Velhasıl hür masonluğun her türlü sırrı,  -  ne var ki
haricî  manada  sırrı  -,   bunu  nerede  bulabileceğini  bilen  insanlara  sunulmuş
vaziyettedir.

Geçenlerde  İnternet’i  tanıtan  bir  konferansta  kendisi  bir  haricî  olan  konuşmacı
hepimizin  gözü önünde masonluğa  tahsis  edilmiş  sayfalara  ulaştı,  buradan  Hiram
Efsanesi’ni seçti ve buna dair akla gelebilecek her türlü bilgiyi konuşmacılara iletti.

O halde hemen soralım:

Bilginin hızla yayıldığı ve en ücra köşelere dahi ulaştığı bu asırda, bu iletişim çağında
acaba hâlâ bir “masonik sır”dan bahsedebilmek mümkün müdür?

Eğer  hadiseye  haricî  bir  gözle  bakacak,  buradaki  sır  ifadesini  haricî  manada
yorumlayacak  olursak,  bu  soruya  müspet  bir  cevap  vermenin  elbette  ki  imkânı
yoktur: hür masonluğun bütün sırları sonuna kadar deşifre olmuşlardır.

Ne  var  ki  bir  mason  olarak  sır  kavramını  ezoterizm  ve  inisiyasyondan  ayrı
düşünmenin imkânı yoktur. Onun için deminki soruyu büyük bir gönül rahatlığı ve
inançla cevaplandırıyor  ve diyorum ki bugün bir  masonik sırdan bahsetmek gayet
tabii ki mümkündür. Hattâ kusura bakılmazsa biraz daha da ileri gidip öne sürüyorum
ki bugün masonik sır kadar iyi muhafaza edilen başka bir sır yoktur.

Elbette ki burada sözü edilen sır ritüeller, dokunuşlar yahut işaretler değildir. Bunlar,
bugün  memleketimizde  değilse  bile  yurtdışında  herhangi  bir  kütüphaneye  giden
herkesin rahatlıkla elde edebileceği şeylerdir. Bunları sır olarak görmemizin altında
geçmişimizle  olan  bağımızı  muhafaza  etmek  ve  inisiyatik  zincirin  kopmadan
günümüze  kadar  geldiğini  bütün  dünyaya  karşı  bir  defa  daha  vurgulamak  arzusu
yatar.  Gerçek  bilgelere  bu  kadar  ihtiyaç  duyulan  günümüz  dünyasında,  hiç  de
küçümsenecek, yabana atılacak bir arzu değildir bu. 

97



Üstelik  bunun da ötesinde,  ritüellerimizi,  dokunuşlarımızı,  işaretlerimizi  sır  olarak
görmek ve onların muhafazasına çalışmak, bizi sır saklama disiplinine alıştırır ki, bu
çatı altındaki tedrisatımızın ve nefis terbiyemizin bir parçası olarak görmek gerekir
bunu.  Dolayısı  ile  sırdan  daha  önemli  olan,  sırrı  saklamayı  bilmektir.  Sırrı
sakladığımız müddetçe biz ona egemenizdir. Ancak sır bir kere açıklandı mı artık o
bize  hâkimdir;  bizi  kontrolü  altına  alır,  esiri  haline  getirir.  Onun  içindir  ki  sırrı
saklamak insan irade ve benliğinin bir  sınavıdır.  Bu sınavı kazanamayanlar,  başka
sınavlarda  da  başarısız  olmaya  mahkûmdurlar.  Sessizlik  ve  susmak  ise  insanın
kendine dönerek derin iç sesini duymasını sağlar.

Ama son tahlilde masonluğun gerçek sırrı,  herkesin kendi ruhunda hissettiği ancak
dile getiremediği, en yakınına dahi anlatamadığı ruhi tesirdir. Mevlâna’nın ifadesini
tekrar edecek olursak, bu sır ancak bilinir, söylenemez.

Zaten söylenebilse, ona sır denmez!

Ezoterik  dünyada sır,  kişinin  ancak kendi  çabası  ile  keşfedip  hissedebildiği  fakat
ifade  edemediği  bilgilerdir.  Bu  bilgiler,  keşfedilişlerindeki  şahsilikten  dolayı  ifşa
edilemeyecek  mahiyettedirler.  Dolayısı  ile  her  masonun  önünde,  semboller
vasıtasıyla günümüze gelen o eski bilgeliği elde edebilmek, hakikati keşfedebilmek
için açılmış bir yol vardır. Bu yolda yürüyebilmesi ise, kardeşleri ne kadar yardım
ederlerse etsinler, şahsi çabasına, mesaisine yani aslında kendisine bağlıdır. Velhasıl
aynı Hesperides’lerin ağacı gibi, ezoterizm ağacının altın elmaları da, onları bizzat
koparabilenlere mahsustur; bunlar başkalarına gösterilebilir, fakat verilemezler.68

Masonluğun sırrı dünyanın en iyi saklanan sırrıdır. Eğer masonluğun ne olduğunu bir
haricîye  anlatmayı  denediyseniz,  sizin  heyecanınız  ve  mutluluğunuzun  onu
şaşırtmaktan  öteye  gitmediğini,  ne  kadar  çabalarsanız  çabalayın  onun,  sizin
hissiyatınızı paylaşamadığını farketmişsinizdir. 

Bu  gayet  tabiidir.  Mason  olmayanlar  masonluk  hakkında  bilgi  edinebilirler  ama
masonluğu gerçek manası ile  kavrayamazlar.  Verilen mesaja nüfuz edemezler.  Bu
nedenle de bir  haricî  için masonluk daima aralanamayan bir sır ve gizlilik perdesi
altında kalır. Ve masonlar, sadece kendileri tarafından bilinen ve haricî dünyanın asla
elde edemeyeceği bilgilere sahip olmanın imtiyazını ömür boyu taşırlar. Bu imtiyaz,
başka hiçbir  şekilde ortaya çıkamayacak bir  yakınlık  doğurur.  Unutulmamalıdır  ki
sırdaşlık  kadar  insanları  birbirine yakınlaştıran  az şey vardır.  Sırdaş  iki  insan,  iki
bedende var olan tek bir ruh gibidir.

Masonluğun kapalılığı da buradan kaynaklanmaktadır. Masonluk elbette ki toplumla
ilgilenmemekten  doğan  bir  sebeple  kapılarını  haricî  âleme  kapatmış  değildir;  bu
durum onun inisiyatik-ezoterik hüviyetinin tabii bir neticesidir. Yoksa masonluk gibi
toplumun iyiliğini düşünen, onun daha iyiye, daha güzele, daha doğruya gitmesi için
çalışan bir kurumun, toplumun yararına olacak bilgileri saklaması, bunları insanlığın
yararına sunmaması düşünülemez bile. Ne var ki eski misterlere inisiye olmayanlar,

68 Mitoloji’de Hesperides’ler altýn elma yetiþen bir bahçede oturan üç kýzkardeþtir. Zavallýlar, 
bahçedeki canavar yüzünden elmalara sadece bakabiliyor fakat toplayamýyorlardý. Daha sonra on 
dokuzuncu asýr tarihçilerinden Mommsen þöyle söyleyecektir: “Hesperides’lerin aðacý gibi, ilim 
aðacýnýn altýn elmalarý da onlarý koparanlara mahsustur. Bunlar baþkalarýna gösterilebilir, fakat 
verilemez.”

98



masonluğun mesajını anlayamazlar.  Bu mesajı alamamışlarla masonluğu konuşmak
ise, körlerin birbirlerine fili tarif etmelerine benzer.

Masonluğun dışa  açılmasını  işte  bu  çerçevede değerlendirmek  gerekir.  Masonluk,
eğer  çok  şartsa,  kendisini  tanıtma  hakkına  elbette  ki  sahiptir.  Ama  madem  ki
kendisini anlatması mümkün değildir, bu tanıtma sempatik bir haricî çabanın ötesine
gitmeyecektir. Böyle bir çabanın, neye yarayacağı tarafımca meçhul olmakla beraber,
en  azından bir  mahzuru  yoktur.  Fakat  üzerinde  önemle  durulması  gereken husus,
masonluğun dışa açılma adı altında temel hedeflerini çoğalmaya feda etmemesidir.

Masonların sayısının artması muhakkak ki hepimizin arzu edeceği bir husustur. Ama
bu arzumuz,  günün birinde bütün insanların  mason olması  hayalinin  sembolik  bir
ifadesidir. Ne var ki sayımızın artmasını  arzulamakla hedeflemek arasındaki farkı
iyi ortaya koymamız gerekir. Yoksa masonluk üye avına çıkmış bir haricî cemiyet
değildir.  Gelmek isteyenlere kapısı açıktır,  fakat kimseyi davet etmesi söz konusu
değildir. Noli ire fac venire.69 Bu eski inisiyatik deyiş hür masonluğun üye almaktaki
temel  yaklaşımını  da  mükemmelen  ifade  etmektedir.  Hür  masonluğun  gösterdiği
yolda  yürüme  gücüne  sahip  olanlar,  zaten  bir  şekilde  bu  yolun  dışında
kalmayacaklardır.  İncil’de  ifade  edildiği  gibi  “isteyin,  size  verilecektir;  arayın,
bulacaksınız; çalın, kapı açılacaktır”.70 

Ve masonluğun hiç kimseye kendisini beğendirme yahut takdir  toplamaya çalışma
gibi bir misyonu yoktur. Bundan dolayı da, her inisiyatik cemiyet gibi, tarih boyunca
kendisine  yapılmış  saldırıları  kâle  almamış,  onlara  cevap  vermeye  tenezzül
etmemiştir.  Aquila  non  capit  muscas.71 İnsanın  kendisiyle  aynı  platformda
bulunmayanlara  muhatap  olması,  dünyayı  bambaşka  algılayanlara  birşeyler
anlatmaya çalışması kadar zor, ıstırap verici ve anlamsız bir çaba var mıdır?  

Ziya Paşa’nın dediği gibi,

Nadanlar eden sohbet-i nadanla telezzüz
Divaneye hemdem yine divane gerektir

Anadolu ezoterizminin belki de en zarif tezahürü olan İslam tasavvufunda buna dair
çok manalı bir hikaye vardır. Hallacı Mansur “Enel Hak” dediği için işkence ile idam
cezasına çarptırılır.  Etrafında toplanan cahil ve azgın kalabalık kendisini taşlamaya
başlar.  Kanlar içerisindeki Mansur gülümsemektedir.  O sırada bir  dostu taş yerine
Mansur’a bir gül atar. Mansur inler. Hemen sorarlar “taş yağmuru altında inlemedin
de, bir çiçeğe karşı ne diye ah çektin?”. Mansur’un cevabı hazırdır: “Taş atanlar ayak
takımı, halden ne anlarlar? Oysa ki halden anlayanın bir gülü bile beni incitti.”

Keza bir Alevi ozanı, kendilerini inançlarından dolayı suçlayanlara şu cevabı veriyor:

Gidi yezid bize Kızılbaş demiş
Bahçede açılan gül de kırmızı
İncinme ey gönül ne derse desin
Kur’an’ı derceden dil de kırmızı
69 Gitme, gelmelerini saðla.
70 Mat. VII, 13; Luc XIII, 4
71 Kartal sinek yemez

99



İslam tasavvufunun neredeyse bin yıl evvel erişmiş olduğu bu bilgeliğe yirmi birinci
asır hür masonluğu haydi haydi sahip olacaktır.

Konuyu  yurtdışından  bir  örnekle  toparlamak  istiyorum.  Hür  Masonluğun
üniversitelerde araştırma konusu olduğundan bahsettik demin. Gerçekten de bugün
Avrupa’da  masonoloji  diye  bir  bilim72 ve  üniversitelerde  buna  tahsis  edilmiş
bölümler var73; buralarda araştırma yapan masonlar olduğu kadar haricîler de var74.
Bu kurumların  ellerindeki  masonluğa dair  her türlü  kaynak,  istekli  araştırmacılara
tahsis ediliyor. Onlar da bilâhara bu araştırmalarının neticelerini haricî âlemde kitap
yahut makale olarak yayınlıyorlar. 

Ne var ki burada bir hususun altını önemle çizmek gerekir: bütün bunların hiçbirisi
masonluk  demek  değildir  ki!  Neticede  masonluğun  özü,  kendi  içinde  yaşayan
ülküdür. 

Masonluk hakkında çok değerli çalışmaları olan Daniel Beresniak kardeşimiz, yazmış
olduğu ve sokakta da satılan masonluğa dair bir kitabının önsözünde aynen şunları
yazar:  “beni  bu  bilgileri  haricî  âleme  verdiğim  için  masonluğun  sırlarını  açığa
çıkarmakla suçlayan kardeşlerim var; oysa bunların hiçbirisi masonluk değildir ki!
Benim  yazdıklarım  esasında  bir  bilim  olan  masonolojinin  bir  parçasıdır;  ve
masonlukla  masonolojiyi  çok iyi  ayırdetmek gerekir zira masonoloji,  masonluktan
özünü çıkarttığımızda geride kalandır.” 

İşte bundan dolayıdır ki masonik sır vardır ve bugün dünyada en iyi muhafaza edilen
sırdır. Zira bu sır, bu çatının altında yaşadıklarımız, pergelden duydugumuz heyecan,
agaptan  aldığımız  zevktir;  bu  sır  bütün  sembollerimizin  bu  çatı  altındaki  sevgi
ortamıyla bütünleşip ruhumuza hayatla, varoluşla ilgili fısıldadıklarıdır. Bunun ise ne
tarifi,  ne  tavsifi  ne  de  dile  getirilmesi  mümkündür.  "Masonluğun  sırlarını  ele
geçirdiklerini"  ilan  edenlere  karşı  duyduğumuz  büyük  acımayı  tarife  imkân  var
mıdır? İşte bu da öyle bir şey.

Hani bir motor yağı reklamı vardı bir zamanlar televizyonda.75 Genç kıza soruyorlar:
"Helix nasıl bir yağ sizce?". Kız sunucuyu şöyle bir süzüyor ve birden beliren hızlı
bir müzik eşliğinde dans etmeye başlıyor. Bedeni müziğin ahengiyle bütünleşmiş bir
şekilde  kendinden geçmişçesine dans ediyor,  ediyor,  ediyor.  Birden durup soruyu
sorana  şöyle  diyor:  "Bilmem  anlatabildim  mi?"  Zira  onun  o  andaki  duygularını
kelimelerle anlatması imkânsız; onları yaşıyor ve ancak o şekilde dile getirebiliyor.

İşte bizim sırrımız da bunun gibi birşey. Bilmem anlatabildim mi?

72 Bilim üzerine bütün söylediklerimizden sonra, bu tabiri kullanmak ne kadar doðru olursa elbette!
73 Mesela Fransa’da Yüksek Bretanya Üniversitesi’nde bir masonoloji kürsüsü mevcuttur ve, Tanju 
Koray kardeþimin kulaklarý çýnlasýn, deðerli araþtýrmacý, büyük yazar Jean-Pierre Bayard 
kardeþimiz orada öðretim üyesidir.
74 Türkiyemizde vaziyet böyle deðil ama mesela Sayýn Orhan Koloðlu, mason olmamasýna raðmen, 
Türk masonluðunun son asýrdaki tarihi hakkýnda herhalde birçok kardeþimizden daha çok bilgiye 
sahiptir.
75 Bu reklamýn “ezoterik” manasýna dikkatimi çeken Nusret Semi kardeþime þükranlarýmý sunmayý
bir borç bilirim.

100



III.3 Masonik Kimlik

Ötedenberi,  sosyal  meselelere  ilişkin  herhangi  bir  konu ele  alınıp  incelenirken,  bu konu ile
masonluğun  ilgisini  kurmak,  o  konu  hakkında  masonluğun  ne  düşündüğünü  açıklamak
uyulması  gerekli  bir  âdet  halini  almıştır.  Şüphesiz  ki  bunu  yapan,  masonluğun  objektif
kaidelerinden çok kendisinin sübjektif olarak masonluk hakkında sahip olduğu görüşleri  dile
getirdiğinin  çok  kere  farkına  bile  varmaz  ve  belirli  bir  konuda  masonluğun  muayyen  bir
şekilde  bir  davranış  ve  tutumu  benimsediğini  ve  muayyen  bir  davranış  ya  da  tutumu
reddettiğini söylerken, masonluğun değil, esasta bir masonun yani kendisinin ne gibi davranış
veya  tutumlardan  yana  veya  bunlara  karşı  olduğunu  açıklamış  olur.   Fakat  “ben  böyle
düşünüyorum” diyecek yerde çok kere “masonluk böyle düşünüyor” demek yoluna gider.

………….

Bazılarına göre masonluk laik, bazılarına göre ate, bazılarına göre ise kürsü üzerindeki kutsal
kitaplar  ve  düzenli  duruştaki  kitap  tutma  işareti  yüzünden  dincidir.  Yine  bazılarına  göre
masonluk Kral İkinci Charles’a İngiltere tahtının yolunu açtığı için kralcı, bazılarına göre ise
cumhuriyetçidir;  bazılarına  göre  masonluk  hürriyetçidir  bu  itibarla  ekonomide  liberalizmi
siyasette  ise demokrasiyi  iltizam eder,  diğer bazılarına göre  ise masonluk müsavatçı  olduğu,
aristokratlar işçi önlüğü, avam ise kılıç kuşandığı için sosyalisttir ve sınıflar arasında herhangi
bir farklılaşmaya muhaliftir.

Nihayet  bazılarına  göre  masonluk  muhafazakârdır  ve  müesses  nizamın  devamını  arzular;
temelinde yatan hoşgörü ve her türlü fikre  saygılı  olma kaidesinden dolayı,  her türlü şiddet
hareketini reddeder. Buna mukabil diğerlerine göre masonluk, siyasi hürriyet, fikir ve vicdan
hürriyetleri  için  mücadeleyi  başlica  şiar  edinmiştir;  bu  hürriyetlerin  elde  olunması  için
gerekiyorsa, her türlü taassup ve diktatörlükle fiilen çarpışacaktır, yani ihtilâl fikri masonluğa
aykırı ve yabancı değildir.

…………..

İşte masonluğun en büyük düşmanı bu kavram kargaşalığında yatar.

Sahir Erman

101



III.3.1. Eşsiz Bir Denge Sanatı    

Ben olmayınca bu güller, bu serviler yok
Kızıl dudaklar, mis kokulu şaraplar yok

Sabahlar, akşamlar, sevinçler, tasalar yok
Ben düşündükçe var dünya, ben yok o da yok

Ömer Hayyam

Hür  masonluğu  tanımayan  birisinin,  onun  dinamizmine  şaşırmamasına  imkân
yoktur76.  Gerçekten  de  hür  masonluk,  dışarıdan  gözlemleyen  birisinin  kaos
diyebileceği  kadar  farklı  fikirleri,  mükemmel  bir  ahenk  ile  bünyesinde
barındırmaktadır.  Masonluğun  temelinde  olan  hürriyet  anlayışı,  mensuplarına
düşünme ve yorum yapma hususunda verdiği  serbesti,  hür  masonluğun bir  kalıba
dökülmesine,  donup  statikleşmesine  mani  olan  en  önemli  amildir.  Ne  var  ki  bu
hürriyet, asrımızın demokrasi mücadelesi veren insanının anladığı manada basit bir
hürriyet anlayışı değildir.

Bu  ifade,  içinde  yaşadığımız  çağın  yetişmiş,  birikimli  insanlarının  mukaddes
gördüğü,  onun  uğruna  hiçbir  fedakârlıktan  kaçınmadığı  özgürlük  ve  demokrasi
mefhumlarını küçümseme gayesini taşımıyor emin olunuz; lâkin bütün bu çalışmamız
müddetince defalarca altını çizmeye çalıştığımız gibi, masonluğun esas hedefi ferttir;
dolayısıyla  masonların, haricî âlemin standartları ile aşina olduklarını düşündükleri
bütün  kavramları  fert  bazına  indirmeleri  gerekir.  İşte  kendisine  sık  sık  atıfta
bulunduğumuz hürriyet, bu kavramlardan bir tanesidir. Bundan dolayıdır ki inisiyatik
düşüncenin temelinde yer alan, hattâ belki de varoluş sebebi olan bu vazgeçilmez,
mutlaka anlaşılması gereken kavramın üzerinde biraz daha durmak istiyoruz.

İnkâr edilemez bir gerçektir ki, hepimiz hayata belirli gözlüklerle, belirli kalıpların
arasından bakıyoruz; düsüncelerimizde,  sözlerimizde ve davranışlarımızda bunların
etkisi altında kalıyoruz. Bu gözlüklerin adı kimi zaman bir ideoloji, kimi zaman bir
din, kimi zaman da küçüklüğümüzden beri bize doğru diye öğretilen değerler oluyor.
Bazen menfaat, bazen ihtiras, bazen de bilgisizliğimiz gözümüze takılan bir gözlük
haline dönüşüyor.

Fakat bu gözlüğün adı ne olursa olsun, değişmeyen bir gerçek var: nasıl ki mavi bir
gözlükle  tabiatın  yeşilini,  yahut  kırmızı  bir  gözlükle  göğün mavisini  algılamamız
mümkün değilse, şu ya da bu ideolojinin bize takmış olduğu gözlükle de aradığımızı
iddia ettiğimiz hakikati algılamamız mümkün değildir.

Oysa  ki  masonluğun  kendine  has  bir  gözlüğü  yoktur;  zaten  olsaydı  diğer
ideolojilerden
farkı kalmazdı ki! Hür masonluğun öğretisinin temelinde, bütün gözlüklerimizi atıp
hadiselere çıplak gözlerle bakabilmeyi öğrenmemiz yatar. Esasen hür düşünüp, hür

76 Bu ifade ile, dernek yahut fertler bazýnda bir dinamizmi kastetmiyorum elbette ki. Burada söz 
konusu olan entellektüel dinamizm, yani tartýþýlmasý mümkün fikirler spektrumunun geniþliðidir.

102



değerlendiren gerçek düşünürler olabilmemiz ve çok iddialı  bir  tabir  olan "hakikat
araştırıcısı" sıfatına lâyık olabilmemiz buna bağlıdır.

İşte  inisiyasyonun  elde  etmeye  çalıştığı  insan  bu  manada  hür  insandır;  haricî
manadaki “demokratik” ve “hür” toplumu bir ütopyanın ötesine geçirip kuracak olan
da bu insandır, Bacon’ın putlarına takılmadan gerçek manada bilim yapacak olan da
bu insandır.                                                                      

Fakat hür masonluk aynı zamanda bir disiplin müessesesidir de! Burada haricî anlamı
ile bir çelişki görmek mümkündür: hem mutlak bir hürriyet hem de disiplin. Esasen
masonluk bu cins “çelişki“lerle77 doludur ve temel “çelişki” de masonluğun temelinde
yatan iki kavramdan başlamaktadır: aydınlanma ve ezoterizm.

Sadece bu kitaba bakmak bile bunu gözlemeye kâfi gelecektir: bir taraftan akıldan,
aydınlanmadan  bahsediyoruz,  diğer  taraftan  bu  kavramlarla  paralel  düşünülmeye
alışılmış  bilim  gibi  başka  bir  takım  kavramları  kıyasıya  eleştiriyoruz78;  yahut
inisiyasyonu tanımlarken "ilmi aşan hakikatler" gibi bir takım hassas ve maksadını
aşma  tehlikesi  taşıyan  tabirler  kullanıyoruz;  bilhassa  Oswald  Wirth'ten  yapılan
alıntılara  baktığımızda  bunların  akıldan  çok  sezgilere  dayandığını  görmemek
mümkün mü?79 

Doğrusu masonluğu saatlerce Aydınlanma Çağı’nın ülkülerinin ateşli bir savunucusu
olarak anlatmak da mümkündür,  ezoterik yönünü vurgulamak hattâ onu mistik bir
yöne çekmek de80. Her iki fikrin de doğru olduğunu düşünen, savunan kardeşlerim
mevcuttur; üstelik hepsi de bu kanaatlerinde haklıdır.

Hepsi  de  haklıdır  diyorum  zira  masonluk  Aydınlanma  Çağı  fikir  akımlarının  en
kararlı  bileşenlerinden  bir  tanesidir;  fakat  buna  mukabil  masonluğun  operatif
kökenleri  mabedler  inşa  eden  dindar81 taş  ustalarına  gider.  Dolayısıyla  masonik
yelpazede her iki görüşü de haklı çıkartabilecek renkler bulabilmek mümkündür.

Bunun  sebebi  açıktır:  esasen  hür  masonluk,  aydınlanma  devrinin  en  yüksek
noktasında  dahi,  onun  doktrinlerinin  destekçilerini  biraraya  getiren  bir  kulüpler
birliği olmamıştır. Ne var ki katedral inşaatçılarının en parlak çağında, çok güçlü bir
kilisenin  bütün desteğini  arkasında hissettikleri  o  altın  devirlerinde  bile  dünya ile
ilgisini  kesmiş  ve  bütün  gayesini  öldükten  sonra  gideceği  başka  bir  dünyaya
yöneltmiş bir mistikler birliği haline gelmemiştir.

77 Elbette  ki  burada  “çeliþki”  haricî  anlamý  ile  algýlanmalýdýr;  yoksa  birazdan  teferruatýna
gireceðimiz gibi, ezoterik dünyada yorum farklýlýlarýnýn, deðiþik deðerlerin bir arada  bulunmasý
çok tabiidir.
78 Ne yapayým kabahat bende deðil, bu paralellikleri yok yere kuranlarda; unutmayalým ki biz 
çoðunluðun düþündüðünün doðru olmasýnýn asla gerekmediðini çok iyi bilen bir dünyanýn 
insanlarýyýz.
79 Bu ifade asla bir eleþtiri yahut sezgiyi küçümseme içermiyor; sadece bir tespit. Yoksa bu 
satýrlarýn yazarý kendisinden çok þey öðrendiði sevgili Oswald Wirth biradere, o büyük inisiyeye 
hürmetini elinden ve dilinden geldiðince daima ifadeye çalýþmýþtýr.
80 Ben inisiyasyonun bazýlarýnca neden aydýnlanma ile çeliþen hatta bazen mistisizmle paralel 
düþünülen bir kavram olarak algýlandýðýný asla anlayamamýþýmdýr. Bence inisiyasyon altýnda 
yatan sorgulama ilkesiyle aydýnlanmanýn ta kendisidir.
81 Fakat inisiye

103



Evet,  hür  masonluk bütün bu devirler  boyunca,  bütün geleneklerinde ve ritlerinde
yani  kendisine  en  has  alanında,  menşei  bu  devirlerden  çok  eskilere  giden  bir
sembolizma ile  karakterize edilmiştir.  Elbette  ki  bu semboller  içinde bulundukları
devirlerin  hâkim fikirleri  doğrultusunda  yeni  yorumlara  tabi  tutulmuşlardır  ancak
menşeleri  bu  devirlerden  tamamen  farklıdır.  Dolayısıyla  masonluğun  hâkim
değerlerini  bu  devirlerin  değerleri  ile  izaha  çalışmak,  olsa  olsa  kaosa  yol  açar.
Velhasıl  “çelişki”  masonluğun  kendisinden  değil,  masonluğa  ezoterik  olmayan
gözlerle bakmaktan kaynaklanmaktadır.    

Hür masonluktaki sembollerin “tarif ve tavsif edilemeyecek kadar kadim zamanlara”
giden bir kökü vardır. Onlar, insanlığın düşünmeye başladığı günden beri elde ettiği
lâkin  dile  getiremediği  bütün bilgeliği,  bütün değerleri  duymasını  bilen  kulaklara
fısıldamaktadırlar.

Burada altı  çizilmesi  gereken iki  husus var:  ilki,  insanla beraber  varolan  insanlık
kültürü yelpazesinin çeşitliliği. Bunu tahayyül etmek dahi zor; ve inisiyasyon bütün
bu  farklı  kültürlerden  süzülüp  gelen  en  rafine  değerleri  günümüze  getiriyor.  İşte
bundan dolayıdır  ki masonluk ve bütün inisiyatik cemiyetler,  son derece geniş bir
fikir  ve yorum spektrumu içerisinde çalışmak zorundadırlar.  Bu onların tanımında
mündemiçtir. Aksini düşünmek dahi mümkün değildir zira böyle birşey inisiyasyonu
var  eden  temel  sebebi  yok  eder  ve  inisiyatik  cemiyetleri  bir  fikir  yahut  felsefe
kulübüne dönüştürür.82

Fakat işin bir de ikinci cephesi var: insan, tarih boyunca bütün farklılıklarına rağmen
aynı insan. Dili,  dini, rengi, milliyeti,  kültürü farklı olsa da korkuları,  heyecanları,
sevgileri,  nefretleri,  zaafları,  temel hedefleri  ve soruları  aynı;  yani bütün bu farklı
kültürler aslında ortak ve temel bir insanlık kültürünün farklı yorumlarından başka
şeyler değiller ki. Dolayısıyla masonlukta birarada yaşayan farklılıklar, esasen aynı
köke sahipler;  yani  aydınlanma  ile  mistik  değerler,  yahut  hürriyet  ile  disiplin  bu
çerçevede birbirlerinden farklı kavramlar değiller. Aynı hakikate farklı bir bakışlar, o
kadar.

Neticede hepimiz aynı hakikate farklı şekillerde bakmıyor muyuz? Ve hür masonluk
bu gerçeği mükemmelen yakalayıp gereğini yaptığı için de hepimiz onda kendimizi
bulabiliyoruz. Bu sayede bütün insanlık kültürü bu emsalsiz müessesenin bünyesinde,
hiçbir parçası diğerini rahatsız etmeden bir arada yaşıyor83. Hakikatin nuru belirli bir
grupla  sınırlanmaksızın,  zaman  mekân  demeden,  bütün  insanlığın  gönlünü
aydınlatıyor.          
                                         
Kime  ait  olduğunu  bilmediğim,  lâkin  mesleğimizi  çok  güzel  tasvir  ettiğini
düşündüğüm pek şairane bir masonluk tanımı vardır:                                   

“Mason atölyeleri  birer  göldür.  Bütün  iklimlerin  saf  ve  serin,  gürültülü  ve  ateşli
menbalarından akıp gelen fikir ırmakları oraya gürültüsüz ve iddiasız dökülürler. Her

82 Ümid ederim bütün bu kitap boyunca söylemeye çalýþtýklarým, bu ifademin bu kulüpleri 
küçümsemek yahut onlara saygýsýzlýk etmek manasýna gelmediðini yeterince ortaya koyabilmiþtir; 
inisiyasyon ne felsefeye ne de bilime rakiptir; onlarla paralel gider ve insanlarý  yaptýklarý iþi en iyi 
þekilde yapma noktasýna getirmeyi hedefler.
83 Asla bir sentez deðil burada söz konusu olan.

104



mason dilediği ve beğendiği ırmaktan istediği kadar içer; fakat bu hareket o kadar
namahsus kalır ki ne içtiğini ve ne kadar içtiğini kimse anlayamaz.”

Kimi  bilgeler  vardır,  Yunus  Emre  gibi,  başkalarının  ciltlerce  yazıp  da  dile
getiremediklerini sade ve iddiasız beş on kelime ile zihinlere nakşediverirler. Çıraklar
da sıkıştılar  mı ustalarının bu sözlerinden alıntılar  yapıverirler84.  Ben de bütün bu
ifade  etmeye  çalıştıklarımı  bir  çırpıda  dile  getiriveren  bir  alıntı  ile  devam etmek
istiyorum bu bahse:

“Masonluk her türlü dinî inanca, samimi ve ahlâka aykırı olmamak şartı ile çeşitli
düşünce  ve  kanılara  açık  bir  teşekküldür.  Ancak  bunların  hiçbirini  telkin  etmez,
serbest bırakır.

Kendi felsefesine gelince, panteist olduğu kadar materyalisttir de. Bu iki unsur, tam
bir  ahenk  içerisinde,  ritüel,  sembol  ve  alegorilerde  ifadesini  bulmaktadır.  Bütün
bunlar, madde ve mana olarak önce buhar olur, sonra yoğunlaşır ve bir ırmak haline
gelir. Her susayan bu ırmaktan susuzluğunu giderir.

Asırlardan beri aynı akan bu suyun kabına göre renk ve şekil alması tabiidir. Kimine
göre o su H2O’dur kimine göre ise Âlem-i Gayb’den Âlem-i Şuhud’a gelerek arifin
gönlüne akmaktadır.

Son söz, nasıl zevkederseniz öyledir.”

Elhak öyledir!

Öyledir ama hür masonluğun inisiyatik karakterinden dolayı öyledir; yoksa, körlerin
fili  tarifi  gibi,  masonluğun farklı şekillerde tanımlanabileceğinden ve her isteyenin
onu istediği tarafa çekebileceğinden değil elbette.

Doğrudur, hür masonluğu tanımlamak zordur; hattâ belki de bu hürriyet müessesesini
bir takım tanımların soğuk kalıplarında donduracağından doğru da değildir. Fakat bu,
hür masonluğun ne olduğunun belli olmadığı manasına gelmez. Masonluğun temel
değerleri  ve  temel  hedefleri,  en  ufak  bir  kuşkuya  yer  bırakmayacak  bir  biçimde
bellidir. Yani üzerinde yürüdüğümüz yolun sınırları ve nereden gelip nereye gittiği
hususunda en ufak bir tereddüt yoktur; tanımlanmamış85 üst tarafı ise hedefe değil
vasıtaya ait teferruat konulardır.

Burada bir hususun altını çizmek gerekir: sembollerin dünyasında yorumun doğrusu
yanlışı  olmaz;  başka bir  ifade ile  inisiyatik  âlemde “doğru” ve “yanlış” sıfatlarını
“yorum” kelimesi için kullanmak yerinde olmaz zira adı üzerinde yorum yorumdur;
herkes  istediği  şeyi  istediği  gibi  yorumlamakta  serbesttir.  Fakat  ezoterik  dünyada
“yorum” kelimesi ile beraber giden iki başka sıfat vardır: tutarlı ve hedefe yönelik.
Gerçekten de bir yorumun doğruluğu yahut yanlışlığından bahsetmek uygun olmaz
ama tutarlı ve hedefe yönelik olmasını beklemek de tabii karşılansa gerekir.

84 Umarým Ali Oktay Cever kardeþim izin almaksýzýn kendimi lâyýk gördüðüm bu kendisinin 
çýraklýðý sýfatýna beni kabul eder.
85 Ve bence tanýmlanmamasý da gereken

105



Bir yorumun tutarlı olmasından kasıt, aynı konu üzerindeki daha önceki yorumlarla
ahenk içerisinde olmasıdır.  Buraya kadar yazdıklarımızdan, bunun, bir sembole bir
kalıp  yorum  getirip  diğer  bütün  yorumları  da  bu  kalıba  uymak  mecburiyetinde
bırakmak  manasına  gelmediği  açıkça  anlaşılabilir.  Yorumun  tutarlılığından  kasıt
temel değerler açısından tutarlılıktır.  Yani yapacağımız herhangi bir yorum, bize o
yorumu  yapma  hakkını  tanımış  olan  müessesenin  temel  değerleri  ile  elbette  ki
çelişemez.  Bunu  kabul  ettiğimiz  anda,  biraz  evvel  dile  getirdiğim  “daha  önceki
yorumlarla  ahenk içerisinde  olma” şartı  kendiliğinden  yerine  gelecektir.  Aynı  şey
“hedefe yönelik” sıfatı için de geçerlidir.  Her ne kadar istediğimiz şeyi istediğimiz
gibi  yorumlamakta  serbest  olduğumuzu  düşünsek  de  bu  yorumları  belirli  bir
müessesenin,  üstelik  de  bize  bu  yorumların  nasıl  yapılabileceğini  öğreten
müessesenin çatısı altında yapıyorsak, bunlar o müessesenin varoluş sebebine, temel
hedeflerine paralel olmak zorundadırlar.

Hadiseyi bu şekilde algılamak, hür düşünceye getirilen bir kısıt değil, bilakis insan
zihnini hürriyetine kavuşturmak yolunda atılan bilinçli bir adımdır. 

Dolayısı ile hür masonluk emsalsiz bir  yorum sanatıdır  derken bunu kesinlikle bir
ilkesizlik yahut bir hedefsizlik olarak görmemek, yahut da masonluğun her istenilen
tarafa çekilebilecek bir kavram olduğunu asla düşünmemek gerekir. Tam tersine, hür
masonluk gibi köklerini  tarihin derinliklerine sıkı sıkıya bağlamış bir  müessesenin
temel değer ve hedeflerini en ufak bir biçimde değiştirebilmenin ne kadar imkânsız
olduğu ortadadır herhalde.

Bir  otoyol  düşününüz; sapasağlam bir  otoyol.  Bunun sol ve sağ sınırları,  nereden
gelip  nereye  gittiği  kesin  bir  şekilde  bellidir.  Aslında  kaç  şerit  olduğu,  hangi
maddeden yapıldığı, sınırları arasındaki mesafe gibi tali soruların da cevabı bellidir
ama  varsayalım  bunlar  resmen  ilan  edilmemiş  olsunlar;  her  araba  sahibi  de  bu
sorulara kendi sayı sayma kabiliyetine ya da malzeme bilgisine göre istediği cevabı
versin;  neticede  o  yol  üzerinde  yürüdükleri  müddetçe  varacakları  nokta  aynı
olacaktır. Kimi yolun yapısını daha doğru anlayacak, arabasını ona uygun sürecek ve
daha hızlı ilerleyecek, kimi ise bunu yapamayıp daha yavaş; belki kimi de bu yolu o
kadar hiç anlamayacak ki burasının kendisine göre olmadığını düşünüp ilk sapaktan
çıkmaya çalışacak. Ama kimse yolun istikametini değiştirmek, onu yeniden inşa ile
hedefinden saptırmak hakkını kendisinde bulmayacak.

İşte  masonluğu  da  bu  şekilde  görmek  mümkündür  zannederim;  hepimiz  ana
malzemesi  inisiyasyon  olan,  bizi  hür  düşünmeye,  aydınlanmaya  velhasıl  hakikate
götüren ve sınırları da en yüce manasında vicdani ve etik değerlerle tespit edilmiş bu
yolun üzerinde yürümekteyiz. Ve hepimiz bu yolu bilgi birikimimize, kültürümüze,
yetişme  tarzımıza,  kişiliğimize,  kabiliyetlerimize  uygun  olarak  algılamakta,
anlamakta, yorumlamaktayız.

Hiç şüphesiz, eğer tekris edilecek haricîler ritüellerimizdeki sembolik sınamalardan
geçmek  yerine,  meselâ  Ramses  devrinde  büyük  Memfis  kapısına  gidip  oranın
misterlerine  inisiye  olmanın  gerektirdiği  gerçek  sınavlardan  geçselerdi,  inisiyatik
yolun ne menem bir yol olduğunu, inisiyasyonun manası ve önemini çok daha rahat
anlayabilirler, çok daha sıkıntısızca yorumlayabilirlerdi zira o sınamaları geçebilmek
zaten  üst  düzey bir  cesaret,  derin  bir  fikrî  hazırlık  ve  emsalsiz  bir  ahlâki  liyakat
gerektiriyordu. Ve bunlarda başarılı olanlar, gerek bilgi ve kültür, gerekse de kişilik

106



olarak belirli bir seviyenin çok üzerine çıkmış, bir takım ortak temel değerlerde zaten
uzlaşmış  insanlar  oluyorlardı.  Dolayısı  ile  üzerinde  yürüdükleri  yolun  ne  olduğu
üzerinde anlaşmaları da çok daha rahat oluyordu.

Bu devir  o devir  değil.  Bunu eskiye bir  imrenme yahut  da bir  hayıflanma olarak
değil, sadece basit bir tespit olarak görmek yerinde olur: o zamanın usullerini bugün
tatbik etmenin imkânı yok. Dolayısı ile her ne kadar bizim tekris törenimiz fevkalade
duygusal ve tesirli,  haricî  âlemdekilerin yaşamayı ümit  dahi edemeyecekleri  kadar
güzel  bir  törense  de,  ezoterik  mesajın  iletilmesi  ve  insanların  bir  üst  platforma
çıkartılabilmeleri yönünden başarısı elbetteki Ramses devrinin tekrisleri ile mukayese
dahi edilemez. Bundan dolayı yürüdüğümüz inisiyatik yolda başarıya ulaşabilmemiz,
binlerce  yıl  ötesinden  büyük  bir  itina  ile  bize  ulaştırılan  ezoterik  mesajı
anlayabilmemiz  ve  onun  gelecek  kuşaklara  iletilmesi  yolunda  katkıda
bulunabilmemiz,  velhasıl  aynı  yolda  yürümüş  olduğumuz  bizden  önceki
kardeşlerimize lâyık olabilmemiz için,  aklımıza ve gönlümüze çok iş düşmektedir.
Hattâ belki de eski inisiyelerinkine düşmüş olduğundan daha bile çok iş düşmektedir.
Bunu tabii neticesi olarak da, aramıza gelmek isteyenlerin akılları ve gönüllerine, en
ufak  bir  tereddüde  mahal  bırakmayacak  bir  biçimde  itimat  ediyor  olabilmemiz
gerekir.

Bütün bu tartışma süzülüp, mason olacak yani inisiye edilecek haricîlerde aranması
gereken  özellikler  noktasına  geliyor.  Akıl  ve  gönül  muhakkak  ki  şart.  Kâfi  mi?
Doğrusu bilmiyorum.  Üstelik  bu konuyu burada  tartışmayı  hiç  de arzulamıyorum
çünkü  bunu yapabilecek  gücü  kendimde  görmüyorum zira  inanıyorum ki  insanın
böyle bir “mason olacaklarda aranması gereken özellikler” listesini hür bir vicdanla
hazırlamasına imkân yoktur. Herkes bir şekilde, bilinçli ya da bilinçsiz, kendi değer
yargılarını masonluğun değer yargılarıymış gibi o listeye dahil etme, hattâ bazen de
narsisist  bir  şekilde  kendi  kişisel  özelliklerini  mason  olanlarda  aranması  gereken
özelliklermiş gibi görme hatasına düşecektir.  En azından ben kendi adıma bundan
çok korkuyorum ve akılla gönülün masonluk için olmazsa olmaz bir şart olduğunu
vurgulayıp  konuyu  burada  kesmek  istiyorum.  Önemli  bulduğum  son  bir  tespitte
bulunarak:

İnisiyatik  okulların  bir  hususiyeti  vardır:  hiç  kimse  davet  edilmez,  gelenler  de
kapıdan çevrilmez; kısacası ne gidene gel denir ne de gelene git. 

Hür masonluk tabii ki bir inisiyatik okuldur. Bundan dolayı da kapısı gelmek isteyen
herkese ardına kadar açıktır. Ne var ki masonluğun ne olduğunu bilmeden bir takım
dünyevi istekleri tatmin arzusuyla buraya girmek isteyenler yani kapımıza temiz ve
saf bir  kalple gelmeyenler masonluktan almaya değil  çalmaya geliyorlar  demektir.
Bunların gayeleri karşılıklı bir bilgi ve sevgi alışverişi değil hırsızlıktır.  Bu gibiler
masonluğa kapıdan değil pencereden girmeye çalışmaktadırlar.

Evet  masonluğun  kapısı  gelenlere  ardına  kadar  açıktır  ama  penceresi  sımsıkı
kapalıdır.

Devir o pencereyi daha da sağlamlaştırma devridir!

 

107



III.3.2 Masonluğun Eğitim Yöntemi

Sizin çocuklarınız sizin çocuklarınız değildir
Onlar, sürüp gitme çabasındaki hayatın oğul ve kızlarıdırlar

Sizi aşıp gelirler, sizden çıkıp değil
Ve sizinle birlikte olsalar da size ait değillerdir

Onlara sevginizi verebilirsiniz ama düşüncelerinizi asla
Çünkü onların öz düşünceleri vardır

Onların bedenlerine hükmedebilirsiniz fakat ruhlarına değil
Çünkü onların ruhları yarının evinde oturmaktadır

O ev ki siz onu ziyaret edemez, hayalini bile kuramazsınız
Siz çocuklarınız gibi olmaya gayret edebilirsiniz ama onları

kendinize benzetmeye uğraşmayınız, başaramazsınız
Çünkü hayat ne geri gider, ne de dünle oyalanır

  Halil Cibran

Masonluk bir eğitim müessesesi midir? Yoksa bir öğretim müessesesi mi?

Bu bölümün başlığını,  bu sorunun cevabı üzerinde kesin bir uzlaşmanın sağlanmış
olduğu varsayımı altında attım. Esasen, eğitim ve öğretim kelimelerinin ne manaya
geldiğini bilen ve masonluğu da tanıyanlar için bu sorunun cevabı açıktır;  hattâ o
kadar açıktır ki belki böyle bir sorunun sorulmuş olması dahi garipsenebilir.

O  halde  gelin,  eğitimden  ne  anladığımızı  ortaya  koymaya  çalışmakla  girelim
konumuza.

Eğitim, iki taraflı bir faaliyettir. Bu taraflardan biri  eğiten, diğeri ise eğitilendir. Bu
faaliyet  aslında,  bilgi  yolundan  daha  önce  gitmiş  olanın  (yani  eğitenin)  bu  yolu,
henüz onun üzerinden gitmemişlere (yani eğitilenlere) göstermesinden ibarettir.

Bu  iki  safhalı  bir  süreçtir.  Bunlardan  birincisi,  her  iki  tarafın  da  iştirakiyle
gerçekleşen  yolun  gösterilmesi  kısmıdır.  İkincisi  ise,  sadece  eğitilen  tarafın  dahil
olduğu, gösterilen üzerinde düşünme ve bunu değerlendirmeye dayanan özümseme
safhasıdır.

Dolayısı  ile  eğitimin  ana  hedefi,  çoklarının  zannettikleri  gibi,  bir  takım  mevcut
bilgilerin  öğretilmesi  değildir.  Öğrenmek,  eğitim  sürecinin  nihayetinde  zaten
kendiliğinden ortaya çıkacak bir neticedir ama eğitimin gerçek hedefi aklı ve bilinci
hareketlendirmek,  düşünmeyi  öğretmek,  velhasıl  bir  sorgulama  sürecini  hayata
geçirmektir.  Eğer  bir  eğitim  müessesesi  herhangi  bir  sebepten  dolayı  bunları
sağlayamıyorsa86,  belirli  bir  takım  bilgileri  naklediyor,  bir  takım  işlerin  nasıl
yapılacağını öğretiyor olsa da aslında hedefine ulaşamıyor demektir.

Ulaşamıyor  demektir  zira  herkes  birşeyler  öğrenir.  Kendi  başına  öğrenir,  evinde
öğrenir,  işinde  öğrenir.  Hayvanlar  da  öğrenirler.  Esasen  hayat  yaşayanlar  için  bir
öğrenciliktir. Halbuki eğitim, sadece bilgi edinmeye dayanmayan, aynı zamanda elde
edilen bilgileri değerlendirmeyi de öğreten bir zihnî formasyondur.

86 Bu sebep ister hoca olsun, ister talebe, isterse de kullanýlan yöntem

108



Kısacası  eğitim,  öğretimi  içine  alan  fakat  onun  çok  üzerinde  bir  faaliyet,  bir
olgunlaşma sürecidir.                           

Masonluk ideal eğitimin ta kendisidir.

Öyledir zira her türden insanı bünyesine kabul eden her türlü bilgiye açık bir buluşma
zeminidir.

Öyledir  zira  belirli  hiçbir  doktrinin  tek  taraflı  nakledilmesini  hedeflemez.  Üstelik
bilgiye mutlak sahip mürşidlerin mevcudiyetini de asla kabul etmez.

Öyledir çünkü ana hedefi hür düşünmeyi ve sorulayabilmeyi öğretmek ve her türlü
dogma ile mücadele etmektir.

Ve  hür  masonlukta  eğitenle  eğitilen  arasındaki  alışveriş  öylesine  ahenkli  ve  çift
yönlüdür  ki,  bir  süre sonra bu ayırım ortadan kalkar.  Herkes hem eğiten hem de
eğitilendir aynı zamanda.

Halbuki  insanlık  tarihi  boyunca,  geleneksel  eğitim  bir  şartlandırmadan  ibaret
olmuştur:  eğitici  kabul  edilen  müessesenin,  eğitileni,  kendi  doğru  kabul  ettiği
değerler istikametinde şartlandırması. Bu şartlandırmanın temelinde kâh sınıf bilinci
yatmıştır, kâh din, kâh milliyetçilik. Ama sebep ne olursa olsun bir ortak nokta hep
aynı kalmıştır: insan düşüncesini belirli bir kalıba sokmak.87

Masonluk, tarihi boyunca, bu kalıpları yıkmanın mücadelesini vermiştir. Ve elbette ki
masonluğun  eğitimden  anladığı,  sadece  “bazı  şeyler”in  öğretilmesine  dayanan
geleneksel yaklaşımın tam tersidir. 

Dünya  bugün  halen  bu  konuda  olabildiğince  duyarsız  vaziyette.  Sadece  bazı  üst
düzey akademik  çevreler  mevcut  sistemden  duydukları  rahatsızlığa  karşı  seslerini
yükseltmekteler.  Bu  da,  bu  sözde  eğitimle  kendi  inançlarını  tek  taraflı  aktarma
imkânını elde eden sınıfların hoşuna gitmiyor tabii ki. Ve bu sınıflar, ruhbanlar yahut
devlet gibi siyasi gücü ellerinde tutan sınıflar oldukları için, müspet yönde yapılacak
herhangi  bir  değişikliği  önleme imkânı  da ellerinde.  Ve önlüyorlar  da.  Ve dünya
bugün halen, inisiyatik yöntemin asırlardan beri bildiği ve tatbik ettiği hakikatlerin
çok gerisinde. 

Masonluğun usulleri eskimiştir diyenlerin kulakları çınlasın!

Tabii  masonluğun eğitim anlayışı  ile  kullandığı  eğitim yöntemini  birbirinden ayrı
düşünmemek  gerekir.  Ve  aslında  masonluğun  eğitim  yöntemi  sorusu  ihmal
edilmemesi  gereken  bir  sorudur  zira  cevabı  inisiyasyonun  temel  hedefleri  ile
doğrudan bağlantılıdır. Çok sık karşılaşılan ve daima da mason olmayanlar tarafından
sorulan bir soru vardır: “loca toplantılarında ne yapıyorsunuz?” 

87 Buna iki hoþ örnek verelim: “Sosyalist eðitimin hedefi insanlara devletin normlarýna göre 
düþünmeyi öðretmektir” diyor Polonya hükümet baþkaný Gierek, Le Monde gazetesinde yayýnlanan 
2 Aralýk 1972 tarihli demecinde. Ve bir akis gibi cevap veriyor ona Papa 2. Jean Paul, 9 Þubat 1980 
tarihinde: “Katolik okullar, insanlara kalýcý, derin ve nitelikli bir imanýn verildiði yerler haline 
gelmelidir”.   

109



Esasen biraz da bizim kendi kendimize sormamız gerekir bu soruyu.  Üstelik daha da
derinlere inerek…

Sahi loca toplantılarında ne yapıyoruz?

Konferanslar veriyoruz. Peki o zaman herhangi bir fikir kulübünden farkımız ne?

Felsefi tartışmalar yapıyoruz. O halde burası bir felsefe cemiyeti mi? Diğer felsefe
cemiyetlerinden ayrıldığımız bir nokta yok mu?

İnsan  sevgisini  yaymaya  çalışıyoruz.  Ama  biz  bir  hümanistler  yahut  filantroplar
derneği miyiz?

Bu sorular zincirini daha da uzatmak mümkün. Ve bunlara verilecek cevap, sadece
loca  toplantılarında  ne  yapıldığını  ortaya  koymanın  ötesinde  masonluğun  ana
hatlarını da çizeceğinden çok büyük önem taşımakta. Yani masonluğun ana hatları ile
loca  toplantılarında  yapılanlar  birbiriyle  doğrudan  bağlantılı.  Bunu da  gayet  tabii
karşılamak  gerekir  zira  bunlardan  bir  tanesi  masonluğun  hedefleri,  diğeri  ise  o
hedeflere varmak için kullandığı usullerden ibarettir. Bunları da birbirinden bağımsız
düşünmenin imkânı yoktur. Her müessese hedeflerine ulaşmak için, o hedeflerindeki
temel değerlere uygun vasıtalar kullanacaktır. 

Masonluğun temel hedefi, hakikatin, insan zihninin mutlak hürriyete kavuşturulması
sureti ile araştırılmasıdır. Bunu elde edebilmek için kullanacağı usul ise elbette ki bu
temel hedef ile çelişmeyecektir. Nitekim çelişmemektedir de. Masonluk bir inisiyatik
okuldur  ve masonluğun eğitim usulleri  de inisiyatik  eğitimin bütün hususiyetlerini
taşımaktadır.

Gelin şimdi inisiyatik eğitimin karakteri üzerinde biraz çalışalım ve konuya yine bir
tespitle başlayalım:

İnsanlar mason olmak arzusu ile kapımıza geliyorlar.  Üstelik hepsi de farklı  farklı
sebeplerle  geliyorlar:  kimi  kendisini  yetiştirmek,  kimi  kültür  edinmek,  kimi  dost
kazanmak, kimi merak, kimi ise elit bir cemiyete girmek arzusu ile hattâ kimisi de
kuru bir menfaat güdüsü ile geliyor buraya. Lâkin onları kapımıza getiren sebep ne
olursa olsun hepsinde ortak olan bir nokta bulmak mümkün: bir şekilde o ana kadarki
hayatlarında  gördükleri  bir  eksiklik,  haricî  âlemdeki  hayattan  duydukları  bir
rahatsızlık. Bu eksiklik ve rahatsızlıkların mahiyetleri farklı olabilse de, var oldukları
üzerinde hemfikir olunabilir zannederim.

O halde gelin ikinci bir tespitte bulunalım:

Bu gelenlerin masonluk hakkındaki bilgi seviyeleri farklı da olsa, hepsinin bir ortak
noktası  var:  inisiye  değiller;  onun  içindir  ki  masonluk  hakkında  ne  kadar  kitap
okumuş olurlarsa olsunlar, ne kadar çok konuşma dinlerlerse dinlesinler masonluğun
özünden, vermek istediği temel mesajdan mahrumdurlar zira inisiyasyon okunmaz,
konuşulmaz, ancak yaşanır.

O halde nedir: haricî âlemdeki hayattan birşekilde rahatsızlık duyan, kendilerinde bir
takım eksiklik ve yetersizlikler algılayan insanlar bize geliyor ve hiç beklemedikleri,

110



üzerlerinde bırakacağı tesiri asla kestiremeyecekleri bir merasim ile karşılaşıyorlar.
Ve bu öyle bir  merasim ki insanın hayatını  değiştirmek,  hattâ  eski hayatına veda
ettirip  yeni  bir  hayata başlatmak gibi  bir  büyük iddia  taşıyor.  Üstelik  de bu yeni
hayatta ona hürriyetine kavuşmuş bir akıl ve yüce ahlâki ilkeler vasıtası ile hakikate
ulaşmayı,  bulunduğu sıradan insanlar  seviyesinden bir  üst  platforma  çıkıp  insan-ı
kâmil olmayı, esasen ölümsüzleşmeyi ve tanrılaşmayı vaad ediyor.

Hiç mümkün müdür bu?

Eğer  inisiyasyonu tek  gecelik  duygulu  bir  tören  olarak  görürsek  değil  elbette  ki.
Gerektiği gibi yapılmış bir tekris töreni, eğer törenin tatbik edildiği haricî de ruhen bu
işe iyi hazırlanabilmişse, insanı sarsan, düşündüren, yer yer yüzüne tokat gibi inen
bambaşka bir hadisedir; her insan bunu hayatta en çok bir defa yaşayabilir ve eğer
şansı varsa yaşadığı bu törenden kendisinde derin,  unutulmayacak ruhi  izler  kalır.
Burada  esas  olan  insana  yeni  girdiği  bu  dünyanın  farklılığını  bütün  şiddeti  ile
duyurmak ve bu sayede eski hayatına ölüp yeni bir  hayata doğduğunu hücrelerine
kadar hissetmesini sağlamak ve mümkün olan en tesirli şekilde bilinçaltına mesajlar
verebilmektir.

İşte bundan sonra masonluk adı altında yapılan bütün çalışmaların hedefi bu törenin
başlattığı  ruhi  tesiri  devam ettirebilmektir.  Yoksa biz burada insanlara bir  gecelik
duygulu  bir  tören  yaşatıyor,  daha  sonra  da  konferanslarla  onları  bilgilendiriyor,
sevmeye  itiyor  değiliz.  Bu  çatının  altı  insanların  birbirlerine  yazılan,  okunabilen
velhasıl dile gelebilen bilgileri naklettikleri bir yer değildir zira bunun için masonluğa
ihtiyaç yoktur. Bütün bunlar bir filantropi yahut felsefe derneğinin çatısı altında, şık
bir otelin salonunda gerçekleştirilen toplantılarla da gerçekleştirilebilirler.

Bizim çatımız altında bilgi değil bilgelik alışverişi yapılır.

Burada sevgi dersleri verilmez, sevilir.                  

Bakınız Herman Hesse ne diyor:

“Gerçekten  bulmak  isteyen,  ve  bunun  için  arayan,  hiçbir  doktrini  kabul  edemez.
İletilmesi mümkün olan bilgidir,  bilgelik değil.  O yaşanır, lâkin asla açıklanamaz,
öğretilemez.”

Bu hakikatin çok iyi farkında olan hür masonluk için tekris, bütün bir ömür boyu
devam edecek bir sürecin sadece başlangıcıdır. Bu sürecin temelinde, kendimizi her
türlü zihinsel kayıttan kurtararak bıkmadan usanmadan aramak vardır.  Bu ise,  dile
gelmeyen, öğretilemeyen fakat ulaşılmaya çalışılan bilgeliği yaşamanın ön şartıdır.

Onun içindir ki bu çatı altında verilen bütün konferanslar, yapılan bütün konuşmalar,
ritüeller,  hepsi  bir  gayeye  yöneliktir:  tekrisle  başlayan  süreci  devam  ettirmek.
Dolayısı ile bunlarda esas olan konuşmanın metni, verilen bilginin muhtevası yahut
ritüeldeki  ifadeler  değildir;  önemli  olan mabedin kapısı  çekilip  haricî  dünyaya ait
herşeye veda edildikten sonra bunların, mabedin içinde bulunan ve insanlığın varolalı
beri  elde  ettiği  birikimin  bir  ürünü  olan  sonsuz  sayıdaki  sembol  vasıtası  ile
uyandırdıkları ruhi tesirdir.

111



İşte  bu  sebeptendir  ki  localarımızda,  ana  hatlarını  ezberlemekle  öğrenilebilecek,
belirli bir yönteme göre tanzim edilmiş bir doktrinler manzumesi asla yoktur. Sözler
ve metinler sadece insanın dikkatini belirli bir noktaya çekme gayesine yöneliktirler.
Neticede  bunlar,  aradığımız  özü içlerinde  barındıran,  lâkin  bunu doğrudan iletme
gücünden  mahrum  olan  bir  takım  biçimlerdir.  Onların  vermek  imkânına  sahip
oldukları ana mesajı, o büyük sırrı çözebilmek ise bize, yalnızca kendimize bağlıdır.  

Bu çatının altında yanılmaz kabul edilen, tartışılmaz bilgi sahibi üstadlar, bir sözü ile
bizi doğru yola sokacak mürşidler yoktur. Eskiden Aristoteles için kullanılan bir ifade
vardır:  “Üstad  söyledi88”.  Bu  aslında,  açıkça  dile  getirilmese  de,  şu  demektir:
“madem ki üstad söyledi, o halde doğru”. Hür masonluk, bu yaklaşımla mücadelenin
yuvasıdır. Bizim localarımız, hata yapmaya aynı derecede açık, insani zaafları elbette
ki taşıyan, lâkin hakikate susamış eşit kardeşlerle doludur. Yürüdüğümüz bu yolda,
başımız  sıkıştığında,  yardımımıza  çağırdığımızda  elinden  geldiğince  yardımımıza
koşacak  biraderlerimiz  elbette  vardır  ama  onların  sorunlarımıza  getirmeye
çalışacakları  çözümler,  kendi  hakikati  arama  çabalarında  kullandıkları  usulleri
bizimle paylaşmalarından ibarettir. Eski hıristiyan bilgelerinden bir tanesi ne de güzel
ifade der bunu “öğretmiyorum, içinizdekini uyandırıyorum” diyerek.

Gerçekten  de  inisiyatik  usul  öğretmez,  yolu  çizer;  masonluk  insanlara  kalıplar
vermez,  sorgulamayı  öğretir.  Ve gerçek inisiye Buda’nın  şu sözünü asla  aklından
çıkartmaz:

“ Eğer yürüdüğün yolda karşına Buda çıkarsa, onu da öldür!”

Ne  muhteşem  bir  nasihattir  bu!  Ve  ne  muhteşem  bir  noktadır  bu  gelinmesi
hedeflenen! Ve bizi buna ulaştıracak hiçbir inisiye edici üstad, hiçbir sihirli formül
yoktur. Hacı Bektaş-ı Veli’nin bundan asırlarca evvel söylediği gibi,

Hararet nardadır, sacda değildir,
Keramet baştadır, tacda değildir,
Her ne arar isen kendinde ara,
Kudüs’te Mekke’de Hac’da değildir

Masonluk  kerameti  insanda,  kendi  özünde  arayanların  yuvasıdır.  Masonluk,
kişilerden, sıfatlardan, müesseselerden mucize beklememeyi bilenlerin dünyasıdır. Bu
çatının  altı  bu  gerçeğin  farkında,  insanın  temel  hakikatlerini  sezen,  içindeki  ışığı
uyandırabilmiş89 insanların yuvasıdır. Ne de güzel seslenir Yunus Emre

Dervişlik dedikleri hırka ilen tac değil,
Gönlün derviş eyleyen hırkaya muhtaç değil

diyerek asırların ötesinden.

Masonlukta  da  bütün  regalyalar,  dereceler,  sıfatlar  bir  üslup,  bir  tarz,  tasavvufi
tabiriyle  bir  neşe olmanın  ötesinde bir  mana ifade  etmezler.  Yoksa masonluk da,

88 “Le maitre l’a dit” der buna Fransýzlar.
89 Tasavvufi tabiriyle “sýrra agâh olmuþ”

112



üstadlık da gönülde başlar gönülde biter. Salim Ahmet Çalışkan biraderin o fevkalade
üslubuyla söylediği gibi, “masonluk sizde yaşayan ruh ve imandır”.

Selâm olsun o ruh ve iman ile locaları dolduran güzel gönüllü kardeşlerime.

113



III.3.3. Masonlukta İntizam 

Tarihi,  gelişmesi  ve  bugünkü  görünüşü  itibarı  ile  gotik  dönemdeki  operatif  masonlukta
menşeini bulan, o masonluktan geldiğini fermanları  ile,  patentleri  ile  ispat edebilen masonik
teşekküldür ki aynı zamanda gelenekseldir, zira ilk masonların fikirlerini, âdeta ruhunu idame
ettirmekte, bu geleneği kendi bünyesinde yaşatmaktadır.

Sahir Erman

Buraya kadar  olan  kısımda  daima  masonluğun  kabul  ettiği  bir  takım değerler  ve
kaideler  olduğunu  varsaydık.  Geliştirmeye  çalıştığımız  fikirleri  de  bu  değer  ve
kaidelere dayandırdık. Kısacası bir takım masonik aksiyomların varlığını daha baştan
kabul ettik.  Meselâ “masonlar tanrıya inanırlar” yahut “kadınlar mason olamazlar”
gibi.

Oysa  ki  dünyada  kendilerini  mason  olarak  nitelendiren  fakat  bu  aksiyomları
kendilerine  temel  almayan kuruluşlar  da var.  Peki  ama bu durum bizi  yaptığımız
tahlillerin geçersizliği yahut dar bir saha ile sınırlı kaldığı neticesine ulaştırır mı? İşte
bu noktada,  intizam kavramının açıklığa kavuşturulması ve masonluğun inisiyatik-
ezoterik değerleri ile olan bağlantısının iyice ortaya konması gerekiyor.

Hür masonluk evrensel bir kuruluştur. Ne var ki bu evrensellik ilkeleri ve değerleri
ile sınırlıdır. Yoksa birçoklarının zannettiklerinin aksine hür masonluk örgütlenmesi
açısından  milli  bir  kuruluştur.  Her  ülkenin  sınırları  içerisinde  tek  bir  obediyans90

vardır. Farklı ülkelerdeki farklı obediyanslar, ortak bir takım değerlere saygı gösterir
fakat çalışmalarını, birbirleri arasında hiçbir idari bağ olmaksızın sürdürürler.91 

Obediyansların aralarında idari bir bağ olmaması, birbirlerinin çalışma usullerinden
haberdar olmadıkları manasına gelmez. Bilakis birbirlerinin çalışma usullerini çok iyi
takip  ederler  ve  bu  çalışma  usullerinin  kendi  masonik  anlayışlarına  uygun düşüp
düşmemesine göre birbirlerini  tanır  yahut reddederler.  Dolayısı  ile intizam aslında
masonik meşruiyetin obediyanslar tarafından karşılıklı tescil edilmesidir.

Tabii burada akla hemen şu soru geliyor: birbirinin meşruiyetini tescil etmeyen iki
obediyanstan hangisi muntazam hangisi gayrımuntazamdır? Masonluğun merkezî bir
otoritesi olmadığına göre buna kim, nasıl karar verecektir? 

Bu sorunun cevabı, obediyanslar arasındaki ilişkinin tarihî gelişmesinde yatmaktadır.
Spekülatif  masonluğun  ortaya  çıktığı  1717  senesinden  bu  yana  obediyanslar
arasındaki  ihtilaflar  daima  bir  obediyansın  mevcut  bir  takım  temel  kaideleri
değiştirmesi neticesinde çıkmış ve ana yolda kalanın yoldan ayrılanı gayrımuntazam

90 Belirli bir coðrafi hükümranlýk sahasý içerisinde mutlak bir masonik iktidara sahip olan ve baþka 
hiçbir masonik otoriteye tabi olmayan bir teþekküle obediyans denir. 
91 Ziya Umur kardeþim bu durumun masonluðun kökeninin Ortaçað loncalarýna dayanmasýndan 
kaynaklandýðýný söylüyor.  Bunu da, bu loncalarýn hukukun yazýlý olmadýðý bir devirde þurada 
burada kendiliklerinden doðmuþ olduklarý için hukuki bünyelerine örf ve adetlerinin hakim olmasý, 
bunun bir neticesi olarak da bu hukuki bünyelerin hiçbirinin bir diðerine benzememesi ile açýklýyor. 
Elbette ki günümüzde bunun, genellikle coðrafi þartlardan kaynaklanan istisnalarý vardýr. Mesela 
Amerika Birleþik Devletleri’nde her eyalette bir obediyans vardýr. Ama bunlar genel kaideyi 
bozmayan istisnalardýr.

114



ilan  etmesi  ile  neticelenmiştir.  Ayrılanlar  ise  geride  bıraktıklarının  meşruiyetine
herhangi bir itirazda elbette ki bulunamamışlarıdır. Dolayısı ile intizam başlangıçtaki
ana yolda giden ortodoks masonluğu,  gayrımuntazamlık ise bu ana yoldan çıkmış
masonluğu ifade etmek için kullanılmıştır.

Bugün ortodoks masonluğun başını İngiltere Büyük Locası çekmektedir. Bu büyük
loca 4 Eylül 1929 tarihinde sekiz maddelik bir tanışma esasları şartnamesi açıkladı.
Buradaki  şartlara  uyan obediyansları  tanıyacağını,  uymayanları  ise  tanımayacağını
ilan etti. İngiltere Büyük Locası bu davranışı ile hiç kimseye kendi değer yargılarını
zorla  kabul ettirme çabası içine girmiş değildir.  Sadece başka obediyansları  hangi
durumda  tanıyacağını  hangi  durumda  tanımayacağını  hiçbir  tereddüte  mahal
bırakmayacak şekilde her tarafa ilan etmiştir.  Bu fevkalade şahsiyetli,  İngiltere’nin
köklü  geleneğine  yakışır  bir  davranıştır.  Aslında  her  obediyans  böyle  bir  tutum
içerisine girme hakkına sahiptir.  Ama İngiltere  Büyük Locası’nın tanışma esasları
masonluğun  özündeki  değerleri  mükemmelen  aksettirdiğinden  olsa  gerek,  bu
değerlere inanan obediyansların çoğu İngiltere Büyük Locası’nın tanışma esaslarını
olduğu gibi benimsemekle yetinmişlerdir.92

Görüldüğü gibi, tanımladığımız bu şekli ile intizam, hukuki bir durum, bir statüdür.93

Muntazam olmak için uyulması gereken şartlar ve kaideler bellidir.  Her obediyans,
arzu ederse bu kaidelere uyar ve muntazam sıfatını kazanır. Meselâ Türkiye Büyük
Locası 1965 senesi öncesinde muntazam değilken kendi tercihini muntazam olmak
yolunda kullanmıştır  ve bu tarihten  sonra muntazam dünya masonluğu arasındaki
itibarlı yerini almıştır.  Bunun tersi örnekler de mevcuttur. Meselâ Grand Orient de
France muteber bir muntazam mason obediyansıyken 1877 senesinde mensuplarının
tanrıya  inanmaları  mecburiyetini  tüzük  ve  ritüellerinden  çıkartmış,  bu  şekilde
tercihini gayrımuntazam olmak yolunda kullanmıştır.

Hadiseye  bu  şekilde  baktığımızda,  intizam  bir  tercihtir.  Tercihlere  ise  saygı
göstermek gerekir. Dolayısı ile hukuki bir statü, bir tercih olarak tanımladığımız hali
ile  intizam  üzerinde  söylenecek  fazla  birşey  kalmıyor.  Burada,  intizamın  bu
cephesinin  üzerinde  durmayacağız  zira  son  tahlilde  bütün  bunlar,  masonluğun
görünür, egzoterik cephesine ait konular. Oysa ki masonlar, her görünenin altında bir
de görünmeyenin yattığını  bilen insanlardır.  Dolayısı  ile  intizam kavramını  bir  de

92 Bu esaslar þunlardýr:
1. Menþe intizamý yani bir büyük locanýn baþka bir muntazam büyük loca tarafýndan yahut da en az
muntazam üç locanýn bir araya gelmesiyle kurulmuþ olmasý
2. Masonluða kabul edileceklerin Evrenin Ulu Mimarý’na ve onun vahyedilmiþ kitabýna inanmasý
3. Tekris edilenlerin yeminlerini kutsal kitabýn üzerine etmeleri
4. Sadece erkeklerin tekris edilmesi ve kadýnlarý üye kabul eden teþeküllerle münasebet 
kurulmamasý
5. Büyük locanýn kendi kontrolü altýndaki localar üzerinde mutlak yetkiye sahip olmasý; otoritesinin
bir yüksek þuraya veya kendisini kontrol etmek iddiasýnda olan herhangi bir iktidara baðlý 
olmamasý; sembolik dereceleri idare etme yetkisine tek baþýna sahip olup, bunu hiç kimse ile 
paylaþmamasý
6. Hür masonluðun üç büyük nurunun (kutsal kanunun kitabý, gönye ve pergel) büyük locaya baðlý 
localarýn çalýþmalarý esnasýnda açýk bulundurulmasý
7. Localar içinde hiçbir surette siyasi ve dinî münakaþalara yer verilmemesi
8. Masonluðun eski nizamlarýna, örf ve âdetlerine sýký bir þekilde riayet edilmesi
93 Tabii ayný hukuki bakýþ açýsý ile obediyanslarýn olduðu kadar, localarýn ve fertlerin de intizamý
söz konusudur. Mevzuyu daha fazla daðýtmamak için bu konuya girmeyeceðiz.

115



ezoterik bir gözle incelemek, yani kuru bir hukuki statü olarak görmek yerine içinde
barındırdığı değerleri anlamaya çalışmak yerinde olur.

Masonik  intizam,  sadece  uyulması  gereken  bir  kaideler  yığını  değil,  masonluğun
tarihten gelen değerleri ve birikiminin muhafaza edilmesidir; geleneğe saygının ön
plana çıkmasıdır; masonluğun inisiyatik geleneğinin altının çizilmesi, tarihî mirasının
baş tacı edilmesidir. Onun içindir ki intizam sadece kuru bir hukuki statü değil, aynı
zamanda başlı başına bir değerdir de. Masonluğun temel hedeflerini ve bu hedeflere
ulaşmak için kullandığı usulleri içinde barındıran bir değer.

Bu  değeri  muhafaza  etmek  ve  kuşaktan  kuşağa  aktarmak  bizim  en  önemli
vazifemizdir.  Zira  masonluğun  bütün  mukaddesatı  bunun  altında  yatmaktadır.
Masonluğu zaman ve mekân üstü kılan, onu bir şartlara göre değişebilen ve misyonu
zamanla sınırlı bir kulüp olmaktan kurtaran işte bu değerdir.

Bir  kelime  ile  intizam,  gelenektir.  Ve  nice  anlı  şanlı  müesseseler  tarihin  tozlu
sayfalarındaki  yerlerini  çoktan almışken hür  masonluk hâlâ dimdik  ayakta ise,  bu
onun geleneklerine  bağlılığından kaynaklanmaktadır.  Geleneklerde  taviz  bir  yerde
başlamaya görsün,  nerede duracağı belli  olmaz.  Verilecek tek taviz  aslında ondan
sonra verilecek yüzlerce tavizin sadece ilkidir.

Hür  masonluğun  özüne,  inisiyatik  geleneğine  ait  tek  bir  taşı  yerinden  oynatmak
kimsenin  haddi  değildir.  Zaten  buna  karar  verebilecek  hiçbir  otorite  yeryüzünde
mevcut değildir. Dünyanın bütün masonları biraraya gelseler ve böyle bir temel taşı
yerinden oynatmaya karar verseler, yine de buna hakları yoktur zira bu taşın oraya
konmasında bugün artık yaşamayan nice inisiyenin alın teri vardır. 

Tabii  bütün  bunlar  muntazam  masonluğun  penceresinden  böyle  görünüyor.
Gayrımuntazam  mason  kuruluşları  hadiseyi  böyle  görmüyorlar  herhalde.  Hattâ
bunların  bir  kısmının  muntazam masonluğu  “tutucu”,  kendilerini  ise,  sırf  intizam
kaidelerini  kabul  etmemelerinden  dolayı  “ilerici”  olarak  tanımladıklarına  şahit
oluyoruz.  Bunun altında  ise  geleneklere  bağlılığın  ilerlemeye mani  olduğuna dair
olan inanç yatıyor.

Bütün bunlar uzaktan kulağa hoş gelen bir takım süslü laflar, haricî bilgeliklerdir. Ve
bu kavramları  bu şekilde yorumlamak,  ancak masonluğun hedef  ve yöntemlerinin
farkında olmamakla,  inisiyasyonun manasını anlamamakla mümkündür.  Muntazam
masonluğun cephesinden manzara çok açıktır: intizam, gelenek demektir. Gelenek ise
inisiyatik  mirasın muhafazası manasına gelir  ki  bu da masonluğun olmazsa olmaz
şartıdır. 

Burada  vurgulanması  gereken bir  nokta  var.  İnisiyatik  mirası  muhafaza  eden her
mason obediyansı, hukuki olarak gayrımuntazam dahi olsa kelimenin ezoterik manası
ile  muntazamdır  zira  öz tamam eksik olan ise biçimdir.  Bunun tersi  de doğrudur.
Herhangi  bir  obediyans İngiltere  Büyük Locası’nın  bütün tanışma şartlarını  kabul
edip  muntazam  olarak  addedilebilir.  Ama  eğer  bütün  bunlar  görünüşte  ise,  o
obediyans aslında inisiyatik değerlerini kaybetmişse, yani bütün bu hukuki intizam
hiçbir  öze  sahip  olmayan  bir  biçimsel  şartın  yerine  getirilmesinden  öteye
gidemiyorsa,  o  obediyans  aslında,  yine  kelimenin  ezoterik  manası  ile,
gayrımuntazamdır. 

116



Hukuki bir  statü olarak intizamla başlı  başına bir  değer olan intizamın arasındaki
bağlantıyı iyi kurabilmek lazımdır. Bir başka ifadeyle intizamın egzoterik cephesiyle
ezoterik cephesini iyi ayırdedebilmek gerekir. Bunun sınırlarını çizen ise masonluğun
ezoterik hüviyetidir.

Elbette  ki  kimse  inisiyasyona  önem  vermeye  mecbur  değildir.  Ama  kimse  de
inisiyatik değerleri reddeden bir müesseseyi masonluk olarak takdim etme hakkına
sahip değildir.

Masonlar için intizam, kim olduğunu, ne olduğunu bilmek manasına gelir.

117



SONSÖZ:  YİRMİBİRİNCİ  ASRIN  GİRDABINDA
HÜRMASONLUK

Kadılar müftüler fetva yazarsa
İşte kement işte boynum, asarsa
İşte hançer işte kellem, keserse

Dönen dönsün, ben dönmezem yolumdan

Pir Sultan Abdal

Yirmibirinci asra girmek üzereyiz; insanlık ikibinli yılları belki de şu ana kadar hiç
olmadığı kadar ümitli,  neşeli ve heyecanlı  karşılamakta.  Bu duygularında haklı da
olsa gerek,  zira  şöyle bir  geriye  dönüp baktığında,  katetmiş  olduğu mesafeyle  ne
kadar iftihar etse az.

Hakikaten de öyle: bilhassa yirminci asır,  teknolojinin önlenemeyen yükselişine ve
bilginin büyük bir süratle geniş kitlelere yayılmasına şahit oldu. Bundan yarım asır
kadar evvel hayal dahi edilemeyecek hadiseler gerçek oldular. Bilgiişlem teknolojisi
ve telekomünikasyonun eriştiği seviye dünyayı küçücük bir ekrana sığdırdı. Bunun da
en  büyük  tesiri  kendisini  dünyadan  soyutlayarak  yaşamaya  alışmış,  yerleşmiş
değerlerini  sorgulamayı  bir  an  dahi  aklından  geçirmemiş  ve  kendi  doğrularının
tartışılmaz olduğuna zira kendilerinin farklı olduğuna bütün kalbiyle inanmış kapalı
toplumlar üzerinde oldu.

Düşününüz bir: böyle bir toplumda yaşayan geleneksel bir aile bir düğmeye basarak
Washington  sokaklarında  olanları  görme,  öğrenme  şansına  sahip  oldu  yahut  da
oturduğu yerden Amerika’nın Irak’ı bombalamasını seyredebildi; hele bir de böyle
bir  toplumda  aniden  onlarca  televizyon  yüzlerce  radyo  kanalı  açılıverdi,  internet
evlere  kadar  girdiyse,  artık  bilgi  alışverişi,  teknolojiden  aldığı  büyük  destekle
denetlenemez hale gelmiş demektir. Bu da insanların kendileri dışındaki bir dünyanın
herşeyden  evvel  mevcudiyetini  öğrenmeleri,  daha  sonra  bu  farklı  dünyada  olup
bitenleri  görüp  kendi  küçük  dünyalarına  isyana  başlamaları,  devrin  daha  çok
öğrenmek, daha çok düşünmek ve daha çok talep etmek devri olduğunu anlamaları
manasına gelir.

Gerçekten  de  bu  son asır,  herkesin  sesini  çıkartmaya,  konuşmaya başladığı,  sivil
toplum örgütlerinin  güçlendiği,  ferdin  ön  plana  çıktığı  ve  devlet  yahut  toplumsal
değerler karşısında ezilmediği bir dünyayı müjdeleyen bir asır oldu.

Sanayileşmiş  ülkeler  bu  aşamadan  daha  evvel  geçmişlerdi;  küçülen  dünya  geride
kalan toplumların onların ulaşmış olduğu yere varmasını çabuklaştırdı. Kim ne derse
desin yirminci  asrın  bilhassa son yıllarında  toplumlarını  dünyaya kapatarak  resmî
ideolojilerini  ilelebet  payidar kılabileceklerini düşünen rejimler  için tehlike çanları
çalmaya  başladı.  İnsanlar  görmeye,  öğrenmeye,  düşünmeye  ve  sorgulamaya
başladılar;  baskıya  isyana  başladılar;  insan  hakları  kavramı  evrenselleşti.  Artık
işkence, baskı ve zulüm üzerine kurulu idareler “bunlar benim iç işimdir, size de ne
oluyor” deyip de işin içinden çıkamaz hale geldiler. Fert ve ferdin hürriyeti ön plana
çıktı, bütün dünyanın sahip çıktığı değerler haline geldi.

118



Elbette  ki  bu pembe tabloya gölge düşürmek mümkün;  güçlenen bölgesel  fanatik
siyasi  akımlardan;  son  on yılda  yaşanan savaşlardan,  soykırımlardan  ve  dünyanın
bunlara karşı olan utanç verici sessizliğinden tabii ki bahsedebiliriz; hattâ bir elli yıl
kadar geriye gidip de İkinci Dünya Savaşı’nda yaşananları görünce, insanlık tarihinin
halen bir utanç ve şerefsizlik abidesi olduğunu düşünebiliriz. Velhasıl bardağın yarısı
dolu demek mümkün olduğu kadar yarısı boş da demek mümkün.

Ne yapalım, kaç sayfadır “herşey nasıl baktığımıza bağlıdır” demiyor muyuz? 

Ama kim ne derse desin bu çizdiğimiz tabloda iyimser olmak için çok sebep var;
insanlık bugün artık bir takım köşetaşlarını dönüşü mümkün olmayacak şekilde94 aştı.
Hiçbirşey olmasa bir Aydınlanma Çağı’nı yaşadı; artık cadı avına çıkılıp bir takım
kadınların  cadı  diye  yakılmalarının,  bilimsel  bilgiyi  savunanların  engizisyon
mahkemelerinde  yargılanmalarının  hâkim  değerler  oldukları  günler  çok  gerilerde
kaldı.

Bu sürati  gittikçe artan değişim,  bir  takım insanlara,  hür masonluğun on sekizinci
asrın  damgasını  taşıyan eskimiş  ve arkaik bir  müessese olduğunu düşündürmekte.
Geçenlerde  katıldığım  bir  toplantıda  masonluktan  bahseden  bir  haricî  profesör
masonluğun  Türkiye’de  sivil  toplumun  gelişmesine  yaptığı  katkılardan  övgüyle
bahsettikten  sonra,  Cumhuriyetin  ilk  yıllarındaki  mason  bakanların  sayısının
fazlalığından  dem  vurarak  o  yılları  Türkiye’de  masonluğun  “altın  yılları”  olarak
tanımladı.  Daha  sonra  da  artık  çağın  çok  değiştiğini,  masonluğun  da  buna  ayak
uydurması,  toplumla  bütünleşmesi,  kendisini  tanıtması  ve  üye  sayısını  arttırması
velhasıl açılması gerektiğini söyledi. Kısacası büyük bir nezaketle masonluğun artık
eskimiş olduğunu söyledi.

Böyle bir  kanaat  ya masonluğu ya insanı,  bazen de her  ikisini  birden anlamamış,
tanımamış olmakla mümkündür. Doğrudur, masonluğa haricî bir gözle bakıldığında
onu  aydınlanmacı  ve  aksiyoner  bir  sivil  toplum  örgütü  olarak  görmek  mümkün
olabilir. Hattâ daha da ileri gidip masonlukla aynı değerleri paylaşan diğer bir takım
kuruluşlarla  bir  işbirliğinden  dahi  söz  edilebilir.  O  zaman  da  memleketimizin
bakanlarının çoğunun biraderimiz olduğu yılları da “altın yıllarımız” olarak görmek
doğru sayılabilir. Öyle ya toplumu değiştirmeyi hedefleyen bir kurumun mensupları
arasında,  o  toplumu  idare  edenlerin  bulunmasından  daha  heyecan  verici  birşey
olabilir mi ki?

Olamaz  elbet,  eğer  o  kurumun  toplumu  değiştirmekten  kastı  bir  takım  güncel
toplumsal hadiseler üzerinde doğrudan ve tepeden inme söz sahibi olmaksa. Lâkin
bütün bu çalışma boyunca defalarca ifadeye çalıştığım gibi  masonluğu bu şekilde
görmek, ancak onun inisiyatik karakterinden bihaber olmakla mümkün olabilir zira
bu “büyük hedefler”, hür masonluk gibi insanı ve insanlığı yeniden yaratmaya talip
olmak gibi büyük bir iddiaya sahip bir kurum için olsa olsa tali bir hedef olabilirler.
Üstelik bu tali hedefe varmak için bazen kullanılması gereken haricî usuller de hür
masonluğun  temel  değerleri  ile  çelişebileceğinden,  olsa  olsa  bir  bozulmaya,  ana
hedeften şaşmaya yol açabilir.

94 Tabii büyük bir felaketle karþý karþýya kalmadýkça

119



Altını hiçbir tereddüte mahal bırakmayacak biçimde çizmek gerekir ki, masonluğun
hedefi  insandır.  İnisiyatik  metod doğrudan doğruya ferdin  iç  dünyasına  ulaşmaya
çalışır.  Ve insan,  geçirmiş  olduğu bütün ilerlemelere,  edinmiş  olduğu bütün bilgi
birikimine  rağmen  iç  dünyasında  aynı  insan:  korkularıyla,  heyecanlarıyla,
bencillikleriyle,  sevgileriyle,  nefretleriyle  velhasıl  bütün  duyguları,  meziyetleri  ve
zaaflarıyla bin yıl önce neyse, bugün de o. Ve hâlâ hür masonluğun ışığına muhtaç.
Mehmet Emin Yurdakul’un ifadesiyle,

Tamah yine eski tamah, vicdan yine o vicdan
Asrın yine felsefesi birbirini yemektir
Kürsülerin nutukları “kuvvetindir hak” diyor
Hâlâ Sezarların tarihini okuyoruz demektir
 
Onun içindir  ki  daha yapılacak çok iş  var.  Ülkü mabedi  henüz yarım;  insan hâlâ
zaaflarla dolu. Ve hür masonluk sahip olduğu ezoterik muhteva ve inisiyatik eğitim
metodu ile insanın tekâmül çabasındaki en büyük ümitlerinden bir tanesi.

Ne hazin bir yanılgının içindedirler ezoterizmden korkup onu yasaklayanlar, ritlere
gülenler, inisiyatik okulları eskimiş bulanlar!   

İlerleme, her elli yahut yüz senede bir yeni bir akımın ortaya çıkması demek değildir
ki. Hür masonluk için akasya  ölümsüzlüğün sembolüdür. Ve tarihin büyük ışıkları,
akasya yaprakları gibidirler. Bach yaşayalı kaç asır geçti; nice bestekârlar takip etti
onu; nice devirler açıldı devirler kapandı, nice yeni müzik tarzları ortaya çıktı. Bach
eskidi mi? 

Bach’ın  müziği  yahut  Rafael’in  tabloları  yahut  da  benzeri  bir  şaheser  ile  hür
masonluk  arasındaki  paraleli  kuramayanlar,  hür  masonluğu  eskimiş  bulmakta
mazurdurlar.  Zaten  hür  masonluk  da  hiç  kimseye  kendisini  tanıtmak,  anlatmak,
beğendirmek  durumunda  değildir.  Asırlardır  insanlığa  verdiği  mesaj,  görebilen
gözler, duyabilen gönüllerce zaten alınmıştır. Yunus’un o meşhur ifadesi ile              

Derviş Yunus söyler sözü,
Yaş doludur iki gözü,
Bilmeyen ne bilsin bizi,
Bilenlere selâm olsun

Hür masonluk asırların ötesinden günümüze getirip gönlümüze nakşettiği değerler ile
her dem tazedir; eski değil eskimeyendir. Yine Yunus’un dediği gibi

Her dem yeni doğarız
Bizden kim usanası 

120



Aynı mesaj Ölü Ozanlar Derneği95 adlı o şaheserde de verilmiyor mu:  carpe diem.
Yani,  günü  yakalayın.  Ve  bu  mesaj,  Mevlâna’nın  asırlar  evvel  söylediğiyle  aynı
paralelde değil mi:

Düne ait ne varsa,
Dünle beraber gitti cancağızım
Şimdi yeni şeyler söylemek lazım

Kâinatta keşfedilmemiş bir tek hakikat dahi kaldığı müddetçe, masonluğun insanlara
ve insanlığa söyleyecek yeni bir sözü, gösterecek yeni bir hedefi mutlaka olacaktır.
Yeter ki insanlar onun ne demek istediğini anlamaya çalışsın, onun değerlerine lâyık
olma çabasına girsin.       

Ve bir gün gelecek bu çatının altında bulunan herkes, bu çatının mukaddes bulduğu
değerlere lâyık olmayı öğrenecek; bir gün gelecek bütün insanlar bu çatının altında
toplanacak; ve hür masonluğun altın çağı dünde değil, bugünde değil, yarında olacak.

Mozart’ın müziği, Goethe’nin eserleri eskimedikçe, hür masonluk da taptaze kalacak.

Dilerim öyle olacak. 

95 Bu dipnot bu muhteþem eseri görmek þansýna eriþememiþler için. Ölü Ozanlar Derneði bundan 
altý ya da yedi sene önce çevrilmiþ bir sinema þaheseri. Bu eserde, fevkalâde geleneksel ve 
muhafazakâr bir eðitim anlayýþý olan meþhur bir Ýngiliz okulunda, zihinlere yerleþmiþ kalýplarý 
yýkmaya çalýþan bir eðitimcinin mücadelesi, ama kendisine has yöntemlerle mücadelesini 
mükemmel bir üslupla anlatýlmakta. Eminim ki esere katkýsý olanlar arasýnda bir mason vardýr.

121



KAYNAKÇA

AKKERMAN, Naki Cevat Masonik Öğreti Düzeninde Anlam ve İlke Olarak Akıl ve
Hikmet Kavramı Üzerine Düşünceler, Mimar Sinan, 43, ss.45-58, 1982

AKEV, Mehmet Fuat  İnisiyasyonun Felsefesi, Mimar Sinan, 85, ss.23-32, 1992

ALTAR, İsmail Memduh  Din Nokta-i Nazarından Masonluk, Türk Mason Dergisi,
Sayı 7, 1952

ARVASİ, S. Ahmet  Kendini Arayan İnsan, Berekât Yayınevi, İstanbul, 1989

ATABEK, Reşat Masonlukta Sır, Mimar Sinan, 42, ss.22-27, 1981

AYAN, Tamer Basiret, İstanbul, Nisan 1992

BACON, Francis Novum Organum, Collier and Son, New York, 1902

BAYARD, Jean-Pierre La Symbolique du Cabinet de Reflexion, Editions EDIMAF,
1984

BAYARD, Jean-Pierre Le Sens Caché des Rites Mortuaires, Editions Dangles, 1993

BAYARD, Jean-Pierre La Spiritualité de la Franc-Maçonnerie, Editions Dangles,
1982

BENAZUS, Hanri  Masonluk Sırları, Ketumiyet ve Susmanın Fazileti, Mimar Sinan,
7, ss.12-17, 1968

BERESNIAK, Daniel   La Parole Perdue et l’Art Royal, Tiquetonne Editions, 1990

BERESNIAK,  Daniel  La  Légende  d’Hiram  et  les  Initiations  Traditionelles,
Editions Detrad, 1992

BERTAUX, Raoul La Symbolique de la Loge de Perfection, Edimaf, Paris, 1987

BUĞRA, Ayşe  İktisatçılar ve İnsanlar,  Remzi Kitabevi, 1989

CEVER, Ali  Oktay Ritüel  ve Sembollerde Tasavvuf,  Mimar Sinan,  83,  ss.46-48,
1992

CHALMERS, Alan  What is This Thing Called Science, University of Queensland
Press 1976

ÇALIŞKAN, Salim Ahmet  Bütün Evren Gayelerin Gayesine Koşar, Sevgi Locası
Yayınları 1993

122



ÇELTİKÇİ, Fikret Hür Masonluk Tarihinden Notlar, Mimar Sinan Yayınları No.6,
1982

ELIADE, Mircea Mitlerin Özellikleri, Simavi Yayınları, İstanbul, 1993

ERMAN, Sahir Çağımızda Geleneksel Masonluk, Mimar Sinan, 16, ss.7-19, 1975

FEYERABEND,  Paul  Against  Method:  Outline  of  an  Anarchistic  Theory  of
Knowledge, New Left Books, London, 1975

GENER, Cihangir Ezoterik ve Batıni Doktrinler Tarihi, Gece Yayınları, 1994

HANÇERLİOĞLU, Orhan Düşünce Tarihi, Remzi Kitabevi, 1993

HANÇERLİOĞLU,  Orhan  Başlangıcından  Bugüne     Mutluluk  Düşüncesi  ,  Varlık
Yayınları, 1973

HAYEK, Friedrich A.  Road to Serfdom,  University  of Chicago Press, Chicago,
1944

HAYEK, Friedrich A.  Scientism and the Study of Society,  Economica, Cilt 9 Sayı
35, Ağustos 1942  

HAYEK, Friedrich A.  Scientism and the Study of Society, Economica, Cilt 10 Sayı
37, Şubat 1943  

HAYEK, Friedrich A.  Scientism and the Study of Society, Economica, Cilt 11 Sayı
41, Şubat 1944 

HEINDEL, Max  Mystéres de la Rose Croix, Association Rosicrucienne, 1986

HUME, David   An Inquiry Concerning the Human Understanding  Essays Moral,
Political  and Literary by  David  Hume  (der.  T.H.Green,  T.H.Grose),  Longmans,
Green and Co., London, 1907.

HUTIN, Serge  Gizli Cemiyetler (Çeviren: Mehmet Arık), Anıl Yayınevi, İstanbul,
1965

IŞINDAĞ, Selâmi Masonluk Bir Ahlâk Okuludur, Özal Basımevi, İstanbul, 1985

KORAY, Tanju Çırak, Kalfa, Usta, César Rigo Basımevi, İstanbul, 1973

KORAY, Tanju Yorumlar, Anadolu Locası Yayınları No.12, İstanbul, 1992

KUHN, Thomas Bilimsel Devrimlerin Yapısı, Alan Yayıncılık, İstanbul, 1982

LAFUENTE, Francisco Espinar  Esquema Filosofico de la Masoneria,  Ediciones
Istmo, Madrid, 1981

LEARCHE, Cox La Regularidad Masonica a una Nueva Luz, 1975

123



LIGOU,  Daniel  Franc-Maçonnerie  et  Révolution  Française,  Editions  Chiron-
Detrad, Paris 1989

MAAG, Victor  Hür Masonlukta Semboller, Mimar Sinan, 83, ss.65-82, 1992

MANOĞLU, Kaya  Evrenin Ulu Mimarı ve Masonluk, İzmir Locası Yayınları No.2,
İzmir, 1994

MARIEL, Pierre Rites et Initiations des Sociétés Secrètes,  Maison Mame, Fransa,
1974

MONNIER, Abbé Atlas de la Doctrine Catholique, Lyon, 1857

NAUDON, Paul L’Humanisme Maçonnique, Dervy-Livres, Paris, 1962

NAUDON, Paul Sur le Chemin d’Hiram, Dervy-Livres, Paris, 1983

OKAN, Aktan Mason Kimliği, İdeal Locası’nda konuşma, Eylül 1996

POPPER, Karl The Logic of Scientific Discovery,  Harper Torch, New York, 1965

POPPER, Karl  The Poverty of Historicism,  Routledge and Kegan Paul,  London,
1959

POPPER, Karl Open Society and Its Enemies, Princeton University Press, 1971

RONA, Nezih  Sır Perdemizin Daha Fazla Aralanmasına Doğru, Mimar Sinan, 61,
ss.36-40, 1986

SADEDDİN,  Refet  Hermes  ve  Hermetizm,  Türkiye  Büyük  Locası  tarafından
bastırılımış konferans, 1934

SADEDDİN,  Refet  Pitagor  ve  Delf  Mabedinin  Esrarı,  Türkiye  Büyük  Locası
tarafından bastırılımış konferans, 1934

TRESCASES, Jacques L’étoile Flamboyante, Editions Henri Veyrier, 1989

TUZLACI, Uğur Sır, Geometri Locası’nda konuşma, Aralık 1996

UMUR, Ziya   Masonlukta İntizam, Masonluk Hakkında Konuşmalar, Mimar Sinan
Yayınları No.14, İstanbul, 1992

UMUR, Ziya   Masonluğun Sırrı, Şakul Gibi, Sayı 11, 1989

UMUR, Ziya  Türkiye’de Masonluğun İnkişafını  Geciktiren Sebepler,  Şakul Gibi,
Sayı 12 1989                                             

USLU, Tuncay Ahlâk Üzerine Düşünceler, Burç Muhterem Locası Yayınları, 1986

124



WIRTH, Oswald Ideal Initiatique, Le Symbolisme, Paris, 1927

WIRTH, Oswald La Franc-Maçonnerie Rendue Intelligible à ses Adeptes, Dérvy-
Livres, Paris, 1977

125



 
ARKA KAPAK

Acaba hür masonluk metodları ve çalışma usulleri asırlar öncesinin izlerini taşıyan,
eskimiş, çağın gerisine düşmüş, kısacası aşılmış bir kurum mudur yoksa insanlara ve
insanlığa söyleyecek yeni bir sözü, gösterecek yeni bir hedefi daima olacak mıdır?

Bu  soruyu,  masonluğun  temelini  teşkil  eden  inisiyasyonu  göz  ardı  ederek
cevaplandırmak mümkün değildir.  

O halde nedir inisiyasyon? Hangi sebeplerle ortaya çıkmıştır inisiyatik okullar? Neyi
hedefler,  bu  hedeflere  ulaşmak  için  ne  gibi  usuller  tatbik  ederler?  Ezoterizm  ne
demektir? Neden ezoterizm? Sembollerin inisiyatik-ezoterik çalışmadaki işlevi nedir?
İnisiyatik  metod  aydınlanma  fikriyle  çelişir  mi  yoksa  onu  tamamlar  mı?
İnisiyasyonun  insanın  bilgi  edinme  sürecindeki  rolü  nedir?  İnsan  hakikati  salt
bilimsel yoldan arayabilir mi? 

Bütün bunlar,  inisiyasyonun  teorisine dair,  mutlaka cevaplanması gereken sorular.
Üstelik  böyle  bir  teoriyi  sağlam  bir  biçimde  kurduktan  sonra,  inisiyasyonun
tatbikatına dair  başka  soruları  da  onun  ışığında  cevaplandırabilmek  mümkün.
Günümüzdeki en yaygın ve gelenekli inisiyatik tatbikat da masonluk olduğuna göre,
sormaya başlayabiliriz.

Masonluk  neden  tanrıya  ve  ruhun  ölümsüzlüğüne  inancı  şart  koşar?  Masonluğun
akılcı  dünya  görüşüyle  kutsal  kitaplar  sembolizmasının  mistik  cephesini
bağdaştırmak mümkün müdür? 

Masonik çalışma ferde mi yoksa topluma mı yöneliktir? Masonluğun toplumla olan
ilişkilerinde topluma karşı yükümlü olan masonluk mudur yoksa masonlar mı? Neden
masonluk  kendisine  karşı  yapılan  suçlamalara  cevap  verme  ihtiyacını  asla
hissetmemiştir? Neden kendi dışındaki dünyaya kapalıdır masonik çalışmalar?

Bilginin  böylesine  süratle  yayıldığı  bu  çağda  hâlâ  bir  masonik  sırdan  bahsetmek
mümkün müdür?

Mason kimliği nedir? Bu kimlik nasıl muhafaza edilir? Ahlaki değerlerin bu kimlikte
rolü yok mudur? Masonluk bir eğitim kurumu mudur yoksa öğretim kurumu mu?

Masonlukta  intizam  ne  demektir?  İnisiyasyon  tanrı  inancını  şart  koştuğuna  göre,
masonlukta intizamın basit bir hukuki statü olmanın ötesinde ezoterik bir manası da
olması gerekmez mi? 

Bu çalışma bütün bu sorulara bir cevap arayışının ürünü olarak ortaya çıktı.

126


