
 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

MASONLUK 
 

IŞIĞI ARAYANLARIN HİKAYESİ 

  



 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Hayır, sizi yabancı diyarlara götürmeyeceğim, ama belki de size kendi öz 

yurdunuzda yabancı olduğunuzu öğreteceğim.” 

 

Malebranche 

 

 

 

 

 

 



 3 

  Türkiye Büyük Locası mensubu bütün biraderlerime, 

  Dünyadaki bütün masonlara, 

  Yüreğinde sevgi, hakikati arayan bütün iyi insanlara… 

 

  



 4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Her insanın bir hikâyesi vardır, doğumuyla başlar ölümüyle biter. Çokları zanneder ki 

kendi hikâyesi yalnız kendisine aittir ve yaşanıp bitecektir hiç kimseyle paylaşmadan, 

hiç kimse onun benzerini yaşamadan. Zannederler ki herkes aynı dünyada bambaşka 

bir hikâyeye sahiptir. Oysa ki hikâyeler aynı, farklı olan ise dünyalardır. Hele bazı 

insanlar vardır ki sembollerden ibaret, bambaşka bir dünyada yaşarlar. İşte bu kitap, o 

insanların hikâyesidir. 

 



 5 

İÇİNDEKİLER 

 
 

ÖNSÖZ 

 

KISIM I: MASONLUĞUN DÜŞÜNSEL KÖKENLERİ 

   

Bölüm 1: Bilginin Peşindeki İnsan 

Bölüm 2: Semboller ve Ezoterizm  

Bölüm 3: İnisiyasyon ve Metodolojisi 

 

KISIM II: MASONLUĞUN TARİHSEL KÖKENLERİ     

 

Bölüm 4: Kısa Masonluk Tarihi 

Bölüm 5: Türkiye’de Masonluk Tarihi 

 

KISIM III: MASONLUĞUN DÜŞÜNSEL YELPAZESİ 

 

Bölüm 6: Masonluk ve “Felsefesi” 

Bölüm 7: Masonluk ve Din  

Bölüm 8: Masonluk ve Fizikötesi 

Bölüm 9: Masonluk, Ahlâk ve Erdemler  

 

KISIM IV: MASONLUK VE DIŞINDAKİ DÜNYA 

 

Bölüm 10: Masonluğun “Gizliliği” Meselesi 

Bölüm 11: Masonluk ve Toplum 

Bölüm 12: Masonluk, Devlet ve Siyaset 

 

KISIM V: GÜNÜMÜZ DÜNYASINDA MASONLUK 

 

Bölüm 13: Masonluğun İdari Yapısı 

Bölüm 14: Masonluğun Ezoterik Yapısı  

Bölüm 15: Masonluğun Üye Profili 

 

SONSÖZ : YİRMİBİRİNCİ YÜZYILDA MASONLUK İNSANA VE İNSANLIĞA 

NE VAAD EDİYOR? 

 

EK 1: MasonluğunTemel İlkeleri 

EK 2: Anderson Anayasası (1723) 



 6 

ÖNSÖZ 

 

Dünyada masonluğun üniversitelerde araştırma konusu olduğu, her sene herkesin 

ulaşabildiği yüzlerce kitap yayınlandığı bir dönemde, bu konuda Türkçe yapılmış 

yayınlar, birkaç istisnası dışında, ya masonların kendi aralarında yaptıkları 

çalışmalardan yahut da masonluğu kötüleme gayesi taşıyan, hiçbir bilgi temeline 

dayanmayan ve dünyanın asgari bir kültür seviyesine sahip hiçbir noktasında ciddiye 

alınmayacak karalamalardan ibarettir. Dolayısıyla mason olmadan masonluk hakkında 

bilgilenmek isteyen birisinin ulaşabileceği ciddi Türkçe yayınların sayısı yok 

denebilecek kadar azdır.  

 

İşte bu kitap, bu eksikliği giderme yönündeki çabamın mütevazı bir ürünü olarak ortaya 

çıktı. Esasen bu çalışma, daha evvel yapmış olduğum ve sadece mason derneği sınırları 

içinde kalan İnisiyasyonun Metodolojisi ve Masonluk başlıklı bir çalışmanın farklı bir 

üslup ve biçimde dernek dışına yeniden sunuşu oldu.  

 

Kitap on beş bölüm içeren beş ayrı kısımdan oluşuyor. İlk kısım masonluğun varoluş 

sebebinin incelenmesine ayrılmış durumda. Burada bilginin, bilimsel bilginin ve 

bilimin yöntemlerinin ne olduğu hakkındaki çeşitli bakış açılarını derleyip, bunların 

metodolojik sıkıntılarından bahsediyorum. Bunun sonucunda da inisiyatik bilgi denilen 

bir kavramı tanımlıyor, inisiyasyonun varoluş sebebi, hedefleri ve bunlara ulaşmak için 

kullandığı usulleri inceliyor, masonluğu bu çerçevede ele alıyorum. Basit bir tarih 

denemesi olan ikinci kısım, okuyucuyu dünyada ve Türkiye’de masonluk tarihinin ana 

hatları hakkkında bilgilendirmeyi hedefliyor. Üçüncü kısımda masonluğun düşünsel 

yelpazesini ele alıyor ve bu kurumun tanrı, din, ahlâk gibi konulardaki yaklaşımlarını 

büyüteç altına yatırıyorum.  Doğrudan masonluğun içiyle ilgili bu sahifelerden sonra 

gelen dördüncü kısım, masonluğun topluma yönelik cephesini irdeliyor. Tarih boyunca 

masonluğun toplumsal hareketlerdeki etkisi bu kısımda ele alınıyor. Beşinci ve son 

kısımda ise masonluğun örgütlenmesine dair merak edilen bazı hususlara değiniyorum. 

Nihayet bir sonsöz ve masonluğun birtakım temel belgelerinin okuyucuya 

sunulmasıyla çalışmamı noktalıyorum. 

 

Altını önemle çizmek istediğim bir husus var: bütün bu kitap boyunca dile getirilecek 

ifadeler olsa olsa yazarın masonluk hakkındaki kendi yorumlarıdır. Yoksa yazar, 

masonluk kurumu adına konuşmak hakkına sahip değildir. Bir durum basit bir yetki 

meselesi değil, masonluğun tabiatı icabıdır: hiç kimse masonluk adına konuşma 

hakkına sahip değildir zira bütün bu çalışma boyunca ayrıntılarıyla anlatmaya 

çalışacağım gibi, masonluk ne insanlara mutlak hakikati sunduğunu iddia eden bir 

felsefe, ne de onların hayatını düzenleme gayesini taşıyan bir ideolojidir. Birtakım 

temel kaideleri elbette vardır ama bunlar yoruma açıklıklarıyla zamanın ve mekânın 

üzerindedirler. Masonluğun insanlığı kurtaracak hazır formülleri, mutlak doğruları da 

yoktur. Masonluk bir meslek ve bir yaşam biçimidir, o kadar. Kitap boyunca “mason” 

ve “masonluk” tabirlerinin küçük harfle yazılması da buradan kaynaklanmaktadır. 

Esasen herhangi bir yerde bir mason tarafından “masonluk budur” şeklinde duyacağınız 

her ifadeyi aslında “masonluk bence budur” şeklinde anlamak gerekir.  

 

Son olarak vurgulamak isterim ki kitabımın ne masonluğun methiyesini yapmak, ne de 

masonluk aleyhtarı yayınları muhatap alıp polemiğe girmek gibi bir hedefi vardır. 

Çalışmam, asgari bir bilgi ve kültür seviyesindeki insanlara hitap etme gayesini 



 7 

taşımaktadır ve masonluğun ne olduğunu merak edenlere sunulmuş derlitoplu bir belge 

olma çabasındadır, o kadar. 

 

Bu çalışmada kusur ve eksiklerim elbette vardır; insanız, hata yapabiliriz; ama niyetim 

temiz ve berraktır. 

 

 

M. Remzi Sanver 

28 Ocak 2000 

         Beşiktaş 
 



İTHAF 

 

Hür ve Kabul Edilmiş Masonlar Büyük Üstadı Sahir Talât Akev, 14 Haziran 2000 

tarihinde, bu kitabın baskıya girmesinden bir gün önce, ebediyete intikal etti.  

 

Türk Masonluğu Büyük Üstadını, 

 

İnsanlık özel bir evladını, 

 

Ben ise ışığımı kaybettim. 

 

Duyduğum büyük acının tek tesellisi, faziletin birleştirdiklerini ölümün ayıramadığını 

bilmemdir. Güçsüz kalan ellerden düşen avadanlıkları alıp, onların çalışmalarını 

sürdürecek insanlar bulundukça, her kederin sonunda bir kurtuluş, yeni ümitler ve 

yeni bir ışık vardır.  

 

Bu sürekliliğe duyduğum inançla, elinizde tuttuğunuz bu mütevazı emeğimi  

 

Türkiye Büyük Locası mensubu bütün biraderlerime, 

  

Dünyadaki bütün masonlara, 

  

Yüreğinde sevgi, hakikati aramış bütün insanlara, 

 

ve  özellikle 

 

Sahir Talât Akev kardeşimin aziz ruhuna ithaf ediyorum: 

 

Bu çalışmamda dile getirmeye çalıştığım değerlerin canlı bir örneği olduğu için... 

 

Onu tanıdığım on yıldan beri tek bir kalp bile kırdığını görmediğim için... 

 

Bu kadar iyi, bu kadar müşfik ve bu kadar sevecen olduğu için... 

 

Herşey için... 

 

 

 

 

 
 



 8 

 

 
 

1. KISIM: MASONLUĞUN DÜŞÜNSEL KÖKENLERİ         
 

 

 
Gökte ve yerde, Horatio, sizin felsefenizde hayal edildiğinden daha fazla şeyler var. 

 

                         

     Shakespeare, Hamlet 
 

 

 

 



 9 

Bölüm 1: Bilginin Peşindeki İnsan1 

 
İlim ilim bilmektir 

İlim kendin bilmektir 

Sen kendini bilmezsen 

Ya nice okumaktır 

 

Yunus Emre 
 

İnsanoğlu var olduğu günden bu yana kim olduğunu, nereden geldiğini, nereye 

gittiğini soragelmiş, kendisini kâinatın sonsuzluğu içerisinde bir yere yerleştirmeye, 

kâinatın ve kendi mevcudiyetinin sebebini, böylece de hayatın ve kendi hayatının 

manasını bulmaya çabalamış durmuştur. 

 

Dilerseniz hakikati aramak diyelim bu bitimsiz çabaya. 

 

Bu merak bir kere düştü mü yüreğine hiç durur mu insanoğlu! Bu dikenli patikada 

bıkmadan, usanmadan yürümüş ve kafasındaki soruları cevaplandırmak için çeşitli 

yollar bulmuş kendisine: kâh din demiş bu yola, kâh felsefe; kimi zaman büyü olmuş 

sorularını cevaplandıran, kimi zaman da astroloji yahut simya. Ama bir husus hep 

aynı kalmış bu uğraşı içerisinde geçen asırlar boyunca: öncelikle bilgiyi elde etmeye 

çalışmış insanoğlu kafasındaki soruları cevaplandırabilmek için.  

 

Ve insan öyle garip ki, asırlardır süregelen bu bilgiyi elde etme mücadelesi boyunca 

hem büyüyü kullanmış hem bilimi; hem simyayı hem kimyayı; bazen din ona 

yardımcı olmuş bu konuda, bazen de felsefe. Velhasıl birbirinden çok farklı 

yöntemleri hep o aynı temel hedefe yöneltmiş âdemoğlu. 

 

Peki ama insanın bu kadar farklı, bazen de birbirine taban tabana zıt usullerle ele 

geçirmeye çalıştığı bu hazine, bu zihnine vurulmuş kilitleri açacağını umduğu anahtar 

nedir? 

 

Sahi nedir bilgi? Nedir bilmek?  

 

Bu derin soruya, olabilecek en saf şekilde yaklaşarak, çok basit bir tespitte bulunmak 

mümkündür: eğer ortada bir bilgi varsa, birisi birşeyi biliyor demektir; dolayısıyla 

bilginin var olabilmesi için, bir bilen bir de bilinene ihtiyaç vardır; bilene yahut 

bilmeye çalışana özne, bilinmeye çalışılana ise nesne diyeceğiz bundan böyle. İşte 

bilgi, bu bilinmeye çalışılan şeyin, yani nesnenin özelliklerinin, diğer bir ifade ile 

nesnel (objektif) gerçeğin, bilmeye çalışanın, yani öznenin yani insanın beynindeki 

yansımasıdır. 

 

Ama konuyu sadece bu seviyede bırakmak ve bilgi edinme yöntemlerinin hepsini bir 

kefeye koyup, büyü ile fizik, yahut kimya ile simya arasında hiçbir ayırım 

yapmaksızın devam etmek, muhakkak ki insanoğlunu bugün erişmiş olduğu noktaya 

getirmiş olan akla haksızlık etmek olmaz mı? 

 

 
1 Bilim felsefesine duyduğum ilgi, 1993-1994 akademik yılında Boğaziçi Üniversitesi’nde almış 

olduğum İktisat Metodolojisi dersiyle başlar. Eğer sevgili hocam Prof. Dr. Ayşe Buğra’nın talebesi 

olma şansına erişmeseydim, bu bölümü kaleme almam mümkün olmazdı.  



 10 

Olur elbette ki. O halde gelin önce aklı tanımlayalım ve onu lâyık olduğu yere bir 

oturtalım. 

 

Akıl, insanın, yukarıda sözünü etmiş olduğumuz objektif bilgiyi, belirli bir sistematik 

çerçevesinde, doğrulanabilir, yani nasıl elde edildiği başkalarına da izah edilebilir 

şekilde elde etmesini ve bu bilgiyi de başka bilgileri elde edecek şekilde 

değerlendirmesini sağlayan zihinsel yetenektir.2 

 

Aklın bu gücü, temeline aklı alan bilgi edinme yöntemi olan bilimin yücelmesiyle 

neticelenmiş. Gerçekten de çağımızda bilim kadar saygı gören başka birşey yok. 

Herhangi bir iddiaya, bir düşünce tarzına yahut bir araştırmaya “bilimsel” sıfatını 

vermek, bu sıfata lâyık görülen şeye ayrı bir güvenilirlik, ayrı bir haklılık veriyor; 

bilimin ve uyguladığı yöntemlerin diğer hiçbir şeyle karşılaştırılamayacak kadar özel 

olduğuna inanılıyor. 
 
Deterjan firmaları bile kendi ürünlerinin rakiplerininkinden daha beyaz yıkadığının 

“bilimsel” olarak ispatlandığını söyleyebiliyorlar; bunu yaparken aslında bu 

iddialarını sağlam temellere dayandırdıklarını, hattâ tartışılmaz hale getirdiklerini 

düşünmüyorlar mı? Daha da ilginci, en dindar çevreler bile, meselâ Kuran’ın bilim 

tarafından doğrulandığını, günümüzde artık bilim adamlarının da dini kabul ettiklerini 

söyleyerek kendilerine bilimden destek ararlarken aslında bilimi bir üst otorite olarak 

kabul etmiş olduklarını zımnen itiraf etmiyorlar mı? 

 

Üstelik “bilim” kelimesinin bu şekilde kullanımı sadece medyaya ya da salt günü 

yaşayan insanlara has birşey değil. Okullarda, akademik çevrelerde velhasıl bilgi 

sanayiinin her türlü kolunda aynı yaklaşımı görmek mümkün. Uğraşı alanlarına 

siyaset “bilim”i yahut sosyal “bilim”ler derken, bu konudaki araştırmacılar aslında 

uyguladıkları yöntemlerin aynı, meselâ fizik gibi, geleneksel bilimlerinki kadar 

güvenilir ve verimli olduğunu ima etmeye çalışmıyorlar mı? Marksistler tarihî 

maddeciliğin bir “bilim” olduğunu ısrarla vurgulamıyorlar mı? 

 

Velhasıl “bilimsel metodlarla” elde edilen sonuçların daha güvenilir olduklarına 

inanılıyor; ve bilim, bütün bilgi edinme yollarının en çok saygı duyulanı günümüzde. 

Bilimi bu kadar özel kılan ana unsur ise, temelinde aklın olması. Gerçekten de 

hakikati araştırma çabalarının içine aklı sokmuş insanoğlu bilim vasıtası ile. Aklı, 

elde ettiği bilgilerin ispatında, doğrulanmasında en önemli destek olarak almış 

böylece. 

 

Burada ortaya çıkan bilimsel bilgi kavramını görüyoruz. Biraz evvel bilgiyi 

tanımlarken onu nesnel (objektif) gerçeğin öznenin beynindeki yansıması olarak tarif 

etmiştik. Fakat bu çok genel bir tanımdır zira söz konusu yansımanın ne şekilde 

ortaya çıktığını, neye dayandığını anlatmaz. Oysa ki “bilimsel bilgi” ifadesi, elde 

edilen bilginin kaynaklarını da içerir: bilimsel bilgi rasyonel ve ampirik yani akla ve 

 
2 Bu tanımın önemini ortaya koyan güzel bir anektod vardır: bundan yaklaşık bir asır evvel yaşamış bir 

Mehmet Ali Paşa varmış; ulemadan olan bu zat, müspet ilimlerle de ilgilenirmiş; günün birinde, o 

devrin feyz yuvalarından sayılan bir müessesede bir matematik teoremini ispat ettiğini açıklamış. 

Açıklamasına açıklamış ama, ispatı doğru mu, yani ispat gerçekten ispat mı, kimse anlamamış. Bu 

konulardan anladığı varsayılanlar toplanmışlar, yine de işin içinden çıkamamışlar. Nihayet fetvayı 

vermişler: “Mehmet Ali Paşa denilen bu zat iyi bir müslümandır; binaenaleyh onun yaptığı ispat 

ispattır.” 



 11 

deneye dayalı bilgidir. Bu iki özellik bilimsel bilginin doğrulanabilirliğini yani ispat 

edilebilirliğini ve objektifliğini yani bilinmeye çalışılan nesne dışındaki diğer bütün 

etkenlerden bağımsızlığını sağlar. 

 

Esasen insanlık tarihinde gidebildiğimizce eskiye gidecek olursak, insanların, binlerce 

yıl önceden beri, sözlü kültürlerini gelecek nesillere ilettiklerini görüyoruz. Buna, 

mitos ve poeis yani efsane ve şiir kelimelerini yanyana getirerek türetilen bir sıfatla 

mitopoeik düşünce diyoruz. Eskiden bu iki kelime de bugünkü manalarında 

değillerdi. İkisi de, gerek ferdî gerekse de toplumsal gerçeğin, kendisini hikayeler ve 

şiirsel ifadelerle ortaya koymasıydı. Bunların hiçbirisi bir kişinin icadı değildi, 

toplumsal bir gerçeğin aksetmesiydi. 

 

Bu devirlerde insan düşüncesinde, söylenen sözle gerçek arasında bir fark henüz yok. 

İnsan kendisi ile başkası, özne ile nesne arasındaki ayrımı henüz yapamamış. 

Dolayısıyla doğrulanabilir bilgi edinme süreci henüz başlamamış. Ne zaman ki 

insanoğlu özne ile nesneyi ayırdedebilmiş ve kendisi dışında kalan dünyayı nesne 

olarak değerlendirip ona doğru yönelmiş, akla dayalı ve objektif bilgi yani bilimsel 

bilgi edinme süreci başlamış. 

 

Bunu başlatan ilk kahramanlar İsa’dan önce altıncı  yüzyılda yaşayan Sokrates öncesi 

filozoflar: Thales, Anaksimandros, Anaksimenes, Anaksagoras, Herakleitos, 

Leukippos, Demokritos, Parmenides, Empedokles. Esasen insanlığın bildiğimiz tarihi 

içerisinde bilimsel bilgi edinme serüvenine ilk başlayışı, tabiatı anlamaya çalışan bu 

ilk düşünürler, bu aydınlık insanlar sayesinde olmuş. 

 

Ne var ki İsa’dan önce altıncı yüzyılda başlayan bu aydınlığa yöneliş kesintisiz 

devam etmemiş. Savaş, işkenceler, taassup, engizisyon, toplu katliam gibi kelimeler 

insanlık tarihinin ayrılmaz bir parçası olmuş ve insanlık on yedinci yüzyıla yine 

bilimsel olanla olmayan, fizikle metafizik arasında bir ayırım yapamaz halde gelmiş.     

 

Neyin bilimsel olup neyin olmadığının ilk ciddi ayrımı Galileo, Newton gibi asrın 

büyük bilim adamları sayesinde yapılmaya başlanmış ve on yedinci yüzyıl, doğa 

bilimlerinin gösterdiği büyük ilerlemeden alınan destekle, “bilimsel bilgi”nin, ilham, 

iman, sezgi gibi diğer bilme usulleri karşısındaki tartışılmaz kabul edilen 

üstünlüğünün sistemleştiği yüzyıl olmuş. On yedinci asrın büyük felsefecisi Bacon’un 

şu sözleri, devrin filozoflarının bu konuya bakışlarını en iyi şekilde ortaya 

koymaktadır:  

 

“Eğer tabiatı anlamak istiyorsak, yüzümüzü tabiata çevirmemiz gerekir; 

Aristoteles’in yazdıklarına değil!”  

 

Bu ifadeler, Ortaçağ’ın karanlığından henüz kurtulmakta olan bir dünyada aydınlığın 

ayak sesleriydi. On yedinci yüzyılın aydınlık insanları, Ortaçağ tabiat bilimcilerinin 

eskilerin ve bilhassa Aristo’nun eserlerini ve de İncil’i bilimsel bilgi kaynağı olarak 

algılamalarını büyük bir hata olarak görüyorlardı. Galileo’nun, deneye dayalı bir 

bilim anlayışından doğduğu düşünülen büyük başarısı, gözlem ve deneyin bilginin 

kaynağı olduğu fikrini iyice yaygınlaştırdı. Kısacası duyu organlarıyla 

algılayamadıklarımız artık bilimin sahasının dışındaydı. Önemli olan gözlemlenen 

olaylardı; bu gözlemlerin kafamızda önceden kurmuş olduğumuz bir evren şemasına 

uyup uymaması ise hiç önemli değildi. Mühim olan, gözlemlenen olayların oldukları 



 12 

gibi kabul edilip, teorilerin onlara uyacak şekilde kurulmalarıydı. Kısacası kişisel fikir 

yahut tercihlerimizin bilimde yeri yoktu. Bundan dolayı da bilimsel bilgi objektif, 

ispat edilmiş ve güvenilir bilgiydi.  

 

İşte bu yüzyılda, neyin bilimsel olup neyin olmadığı sorusuyla ilgilenen iki ana 

akımın Batı fikir hayatına girdiğini görüyoruz: rasyonalizm ve ampirizm. Bu akımlar 

öncelikle bilginin kaynaklarını tanımlamak ve bilimin sınırlarını buna göre çizmek 

yoluna gitmişler. 

 

René Descartes tarafından sistemleştirilen ve onun o çok ünlü “düşünüyorum, o halde 

varım” (cogito ergo sum) cümlesi ile ifade edilen rasyonalizm, insanın kendisi ve 

içinde yaşadığı dünyayla ilgili bilgisinin kaynağını doğrudan doğruya insanın aklında 

ve mantık yürütme yeteneğinde arar. Duyu organları ile elde edilen deneysel bilgiye 

itibar etmez. Aklı insan bilgisinin tek dayanağı haline getirir. Dolayısıyla aklımızı ve 

mantığımızı kullanarak cevap veremeyeceğimiz soruları bilim alanının dışında 

bırakarak bilimin sınırlarını çizer. 

 

Rasyonalizme göre insanın bugün sahip olduğu her bilgi, daha önceden sahip olduğu 

başka bilgilerden aklı ve mantık yürütme kabiliyetiyle çıkartılmak suretiyle elde 

edilmiştir.3 Velhasıl rasyonalizm bilgiyi bir nevi bir ağacın dallanıp budaklanması 

gibi görür: her bilgi temelinde yatan başka doğru bilgilerden akıl yolu ile çıkartıldığı 

için doğrudur. O halde hemen şu soru gelecek akla: peki ya bu ağacın kökündeki 

temel başlangıç bilgileri nasıl elde edilmiştir? Onların doğruluğundan nasıl emin 

olabiliriz? İşte rasyonalizm bu noktada doğuştancılığı kabul etmek durumundadır: 

insan birtakım genel doğru önermelere, temel bilgilere sahip olarak doğar.   

 

Bilginin kaynaklarının tanımlanması ve bilimin sınırlarının çizilmesine katkıda 

bulunan bir diğer fikir akımı da, Francis Bacon’un çalışmaları ile sistemleşen 

ampirizmdir. Ampirizmin temelinde, insanın gerçeği anlamaya çalışırken yalnızca 

duyuları ile algıladıklarına güvenmesi; gördüğü, işittiği şeyleri bu çabada temel 

alması yatar. Bilginin kaynağı akıl değil duyu organlarıdır. Ampirist düşünür John 

Locke’a göre rasyonalizmin savunduğu gibi doğuştan olan bilgilerden muhakeme 

yoluyla başka bilgiler üretmek söz konusu değildir zira insanda doğuştan bir bilgi 

olması söz konusu değildir; bilgiler ancak duyular vasıtası ile elde edilirler. 

 

Ampiristler sadece rasyonalistlerin doğuştan bilgi varsayımını reddetmekle 

kalmadılar, onların bilginin tek kaynağı olarak gördükleri akla da şiddetli eleştiriler 

getirdiler. Bacon’a göre akıl birtakım dış etkenlerin tesiri altında safiyetini 

kaybetmiştir; dolayısıyla objektif ve doğrulanabilir bilgi elde etme işlevini gerektiği 

gibi yerine getirmesi, hele ki bu konuda temel alınması, yani “cogito ergo sum” 

diyebilmek mümkün değildir. 

 

Bacon, insan aklının birtakım idollerden, diğer bir ifade ile putlardan kaynaklanan 

zaaflardan malul olduğunu ve bu sebeple safiyetini kaybettiğini öne sürer ve bu 

putları dört ana başlık altında toplar. 

 

Bunlardan birincisi olan soy putları, insanoğlunun benmerkezciliği ve kendi  soyunu 

dünyanın merkezinde görmesiyle ilgilidir. İnsan, çevresindeki herşeyi kendisine 

 
3 Bunun eski tabiri “istidlâl”, yenisi “tümdengelim”, Fransızcası ise “déduction”dur. 



 13 

yönelik gibi algılamaya eğilimlidir. Doğal afetlerin bir zamanlar tanrı buyruğundan 

çıkmanın bir cezası olarak görülmeleri buna örnektir. Halbuki insanın kendisini 

evrenin merkezi olarak görmesi, dünyaya başka gözle bakmasına ve evreni 

anlamasına manidir. 

Bacon’un mağara putları olarak adlandırdığı etkenler ise, insanın kişisel 

özelliklerinden kaynaklanan zaaflardır. Acele karar vermek, kolay genellemelere 

gitmek ve dikkatsizlik gibi psikolojik özellikler veya eğitim kusurlarına, çeşitli 

bağımlılık ve alışkanlıklara bağlı kişisel eğilimler ve önyargılar buna örnek olarak 

verilebilir. 

 

Tiyatro putları, belirli dinî inançlara, felsefe sistemlerine yahut ideolojilere olan 

bağlılıklara Bacon’un verdiği addır. Bunlar bize, bizden önceki hemcinslerimizin 

miras bıraktıkları dogmalardır.  

 

En nihayet çarşı putları, insanların birbirleriyle olan ilişkilerinden kaynaklanırlar. Dil 

ve dilin içerdiği kavramların düşünce yapısı üzerindeki etkileri bu tür zaafların en 

önemlilerindendir. Başka bir deyişle, lisan, insanın içinde kopan fırtınaları ve bunun 

neticesinde ortaya çıkan birtakım kavramları tam olarak ifade etmek ve 

karşısındakine nakletmekte yetersizdir. Üstelik insanın düşünce yapısı da kendisi 

tarafından suni olarak yaratılmış bu kavramların etkisi altında kalmakta, onların esiri 

olmaktadır. Kısacası lisan, aklın ve düzgün ifadenin önündeki bir engeldir. 

 

Aklın bu zaaflarından dolayıdır ki ampiristler ve onları takip eden pozitivistler, 

bilginin kaynağı olarak duyu organlarını ve deneyi görmüşlerdir. Pozitivizmin 

kurucusu sayılan Auguste Comte her türlü bilginin deneye dayandığını, sosyal 

bilimlerin laboratuvarının ise tarih ve tarihî gerçekler olduğunu söyleyerek, sosyal 

bilimler ile tabii bilimler arasında bir yöntem farkı gözetmeyecek kadar ileri 

gitmiştir.4 Keza ampiristlerden David Hume’un şu sözlerine ne demeli: 

 

“Elimize bir kitap, diyelim ki bir ilâhiyat veya metafizik kitabı aldığımızda şöyle 

soralım: nicelikle veya rakamlarla ilgili soyut bir mantık içeriyor mu? Hayır. 

Gerçekle veya varoluşla ilgili deneysel bir mantık içeriyor mu? Hayır. O halde atın 

ateşe gitsin zira lafazanlık veya hayalden başka birşey içeriyor olamaz”. 

 

Yani bütün din kitaplarını yahut şiir kitaplarını da ateşe atmak gerekiyor Hume’a 

göre. 

 

Ampirizmin önemli bir sorunu, deneye verdiği önem neticesinde savunduğu 

tümevarımcı bilim anlayışıdır.5 Buna göre temelde bilim gözlemle başlar; sağlam 

duyu organlarına sahip bir insan etrafını gözler; yaptığı bu tek tek gözlemlerden 

sonuca varmaya çalışır. Bu yaklaşımın rasyonalist bilim anlayışından farkı, herhangi 

bir “doğru” ile yola çıkmıyor olmasıdır; oysa ki Descartesçı bilim anlayışında elde 

mevcut birtakım doğrular zaten vardır ve insan, aklı sayesinde, sahip olduğu mantık 

yürütme yeteneği ile tümdengelimlerde bulunarak yeni doğrulara ulaşır. Halbuki 

tümevarımcı yaklaşım doğruya sadece gözlemlerini değerlendirerek ulaşmaya çalışır; 

lâkin bu gözlemler genel doğrular değil, sadece duyu organlarına dayanan tespitlerdir. 

 

 
4 Felsefeciler bunu “metodolojik monizm” olarak adlandırırlar. 
5 Tümevarımın birçok Batı dilindeki karşılığı “induction”, eski Türkçesi ise “istikra”dır. 



 14 

Buna basit bir örnek olarak güneşi verebiliriz. Güneşin yarın sabah yeniden 

doğacağını rasyonalist yaklaşım elinde mevcut olan birtakım hazır doğrulardan 

istifade ile ispata kalkacaktır: meselâ elinde hazır bilgi olarak gezegenlerin hareketleri 

ve çekim kanunları varsa, güneşin neden yarın sabah yeniden doğacağını bunlardan 

yola çıkıp açıklama yoluna gidecektir. Oysa ki tümevarımcı anlayış bunu, tekrara 

itimat esasına dayanan kendi yöntemi ile inceleyecektir. Dolayısıyla “madem ki 

güneş bunca asırdır her sabah doğmuş, aksini gösteren bir tek örneğe dahi 

rastlanmamış, o halde güneş yarın sabah da doğacaktır” gibi bir ifade tümevarımcı 

yaklaşım tarzının kabul edebileceği bir ifadedir.6 

 

İşte bu yaklaşım, bizzat ampiristlerin önderlerinden David Hume tarafından bile 

eleştirilmiş, hattâ buna tümevarım sorunu diye günümüze kadar gelen bir ad dahi 

takılmıştır. Esasen bütün mesele kuru gözleme ne kadar güvenilebileceğidir.  

 

Bunu çok güzel ortaya koyan şirin bir hikaye vardır, “tümevarımcı horozun hikayesi”: 

Köylerden birinde tümevarımcı bir horoz yaşarmış. Bu horoz her sabah ötmesi ile 

beraber güneşin doğduğunu görürmüş; bu bir sene boyunca istisnasız her gün böyle 

devam etmiş; en sonunda tümevarımcı horoz güneşin kendi ötmesi ile beraber 

doğduğu neticesine varmış. Günlerden bir gün Noel sabahıymış. Horozumuz güneşi 

doğurmak üzere yeniden ötmüş, ne var ki bunu göremeden sahipleri onu alıp, akşam 

yemek üzere boynunu kesmişler. 

 

Ampirist ve tümevarımcı yaklaşımı eleştirmek üzere uydurulmuş olan bu ve benzeri 

hikayeler aslında bir bilgeliği yansıtıyorlar ve bu felsefenin yumuşak karnı olan insan 

unsurunun ihmal edilmesi hususunu ince bir üslupla eleştiriyorlar. Gerçekten de, 

tümevarımcı felsefenin temel zaafı buradadır; bu fikirde olanların en ılımlıları bile 

bilimi insan unsurundan mümkün olduğunca soyutlanmış, bağımsız bir metod olarak 

görürler. Meselâ metodolojik monizme yani fen bilimleri ile sosyal bilimlerin 

yönteminin aynı olduğuna, esasen bilgiyi elde etmek için “bilim” denen tek bir 

“yöntem” olduğuna inanırlar; sorarsanız kendilerine “peki ama fen bilimlerinde 

laboratuarlarda deneyler yapmak mümkün, sosyal bilimlerde bunu nasıl temin 

edeceğiz?” diye, cevapları hazırdır: “sosyal bilimlerin laboratuarı tarihtir!”.  

 

İşte burada ampirizmin temel sorunu karşımıza çıkıyor. Ampiristler ve pozitivistler, 

bilgi edinme metodunun içine insanı katınca insanın zaaflarının o metoda aksettiğini 

görüp, bilimi tamamen bilim adamından yani insandan bağımsız bir yöntem olarak 

görmeye çalışmışlar, bilimsellikten çok bilimciliği savunmuşlardır. Hakikaten de 

gerek ampirizm gerekse de onun temelleri üzerine oturan pozitivizm, duyu organları 

ile algılamayı ve deneyi o kadar ön plana almışlardır ki onların anlayışında bilim 

birtakım kurallar yığınından ibarettir; bu kurallar bilim adamından bağımsızdırlar; 

onları uygularsınız, o kadar. 

 

 
6 Tabii burada bu kavramlara biraz haksızlık ettiğimin farkındayım; neticede söylediklerim, bütün bu 

kavramların en saf , en basit hatta biraz da ilkel tanımları; oysa ki hayatta sadece siyah ve beyazlar yok, 

gri ve tonları da var; dolayısıyla bilim felsefecileri arasında bu kavramları tasvir ettiğim şekilleri ile 

savunanlar yok denecek kadar az; neticede her iki yaklaşımın da zaafları akl-ı selim sahibi her insan 

tarafından kabul edildiğinden,  bu kavramları biraz rafine edip bir orta yolda buluşma çabası çok sık 

rastlanan bir davranış tarzıdır bilim felsefesinde. Ama yine bu kavramların tasvir etmeye çalıştığım ilk 

ve saf  halleri, bunların temel yaklaşımları üzerinde genel bir fikir verebilmek açısından faydalı 

olacaktır zannederim. 



 15 

Bu yaklaşımın aslında insandan ne kadar olmayacak birşey talep ettiği ortadadır: 

belirli metodları, kendisinden hiçbir şey katmadan uygulayan bir makina olmak. Oysa 

ki büyük icatların, bilimsel gelişmelerin hepsi de kusurlarıyla, üstünlükleriyle, 

duygularıyla yaşayan; önyargılarıyla, zaaflarıyla hareket eden, hayaller kuran ve 

bunları gerçekle bağdaştırmaya çalışan ve bütün bunları çalışmalarına katan 

“insan”lar tarafından elde edilmemişler midir?  

 

Üstelik bunun da ötesinde, böylesine mutlak, değişmez ve şaşmaz bir “metod” 

anlayışı, insanların zihinlerine öyle bir pranga vurur ki, ne bilimde ilerleme kalır ne 

de toplumda aydınlık; hattâ çağımızın Popper ve Hayek gibi büyük düşünürleri, böyle 

bir anlayışın siyasi anlayış olarak da ancak totalitarizmle birleşebileceğini ve toplumu 

baskı rejimlerine sürükleyeceğini savunmuşlardır. 

 

Burada unutulmaması gereken husus, elimizdeki bilgi ile gerçeğin arasında daima bir 

set olduğudur: insanın kendisi. Bunu inkâr etmek kafamızı kuma gömmek olur. Biz 

ne kadar objektif yani nesnel yani sadece nesneye bağlı bilgiyi hedeflersek 

hedefleyelim, özne olmadan nesneyi düşünemeyiz ki. Sokrates öncesi filozoflardan 

Protagoras ne de güzel ifade etmiştir bunu: 

 

“Herşeyin ölçüsü insandır!” 

 

Yani gerçek de doğru da ona bağlı olarak tanımlıdır. Neyin doğru neyin yanlış 

olduğuna karar verecek olan da odur. Esasen doğru, yanlış gibi kavramlar da insanın 

ürünüdür. Eğer biraz daha ileri gidecek olursak, bu doğru da gerçek de yok demektir! 

Onun için de ampiristlerin bilimi objektif bir zemine oturtmaya yönelik endişelerinde 

haksız olduklarını söyleyemeyiz. 

 

Tabii burada hemen akla takılan bir soru var: madem ki insan unsurunu bilimin 

dışında tutan düşünceleri şiddetle eleştirdik, bunu dahil edenlerin ise bizzat insanın 

zaafları ile malul olduklarını söyledik, o halde aklın zaaflarından malul olmayan ama 

aklı temel almaktan da uzaklaşmayan; duyu organlarını ve deneyin önemini inkâr 

etmeyen ama tümevarım sorununun tuzağına da düşmeyen; velhasıl akılcı, objektif 

ama tümevarımcı olmayan bir bilgiyi elde etmek mümkün müdür?  

 

Bütün bilim felsefesi aslında bunu aramaktan ibarettir ve bu soruya gönül rahatlığı ile 

verilmiş bir olumlu cevap henüz elimizde yoktur. Kaldı ki bilimin dayandığı insan 

aklının bilim felsefecileri tarafından ortaya konan zaaflarına, bilimin bir çözüm 

getirmesini beklemek iyimserlik olur zira bu zaaflar bilimsel metoda da aksetmiş 

olduklarından, bu zaaflara sahip bir metodun bu zaaflara çözüm getirmesi mümkün       

olmayacaktır. 

 

Bu ifadeler bilimin bir küçümsenişi değildir. Sadece, yöntemleri de kavramları da 

müspet ve menfi tarafları ile olduğu gibi görmemiz gerektiğini; bunları 

küçümsemenin de abartmanın da bizi hakikatten uzaklaştıracağını hatırlatmaktadır. 

Neticede bilim, arayan insanın hedefine ulaşmak için kullandığı bir yoldur. Ne mutlu 

ki bu hedefe ulaştıran tek yol değildir. Onun için de bu kısmın takip eden iki bölümü, 

bu “diğer yollara” ayrılmış durumda. 

 

 

Bölüm 2: Semboller ve Ezoterizm 



 16 

 
Bir sır daha var, çözdüklerimizden başka 

Bir ışık daha var, bu ışıklardan başka 

Hiçbir yaptığınla yetinme, geç öteye, 

Bir şey daha var, bütün eserlerinden başka 

 

      Ömer Hayyam  
 

 

Bir önceki bölümde ana hatlarıyla değinmeye çalıştığımız bilimin metodolojik 

sıkıntıları, esasen felsefeciler tarafından paylaşılan ve ağırlıklı olarak da son asırlarda 

vurgulanan sorunlardır. Ne var ki bu sıkıntılar felsefeciler tarafından icad 

edilmemiştir. Bahsettiğimiz bütün bu düşünürlerin yaptıkları, bilim ve aklın insanın 

hakikati arayış serüvenindeki yetersizliğini dile getirmek olmuştur.  

 

Oysa ki düşünen insan bu sıkıntının daha en baştan beri farkında. Gözlemiş, incelemiş 

ve aklı sayesinde anlamış. Ne var ki bu yolla elde ettiği bütün cevapların “nasıl” 

sorusuna ait olduklarını farketmiş. Meselâ aklı sayesinde maddenin maddeyi nasıl 

çektiğini çözmüş; bunun formüllerini de bulmuş. Ama maddenin maddeyi neden 

çektiği bilimin ve aklın hakimiyet sahasının dışında kalmış. Yahut aklı sayesinde iki 

hidrojen ve bir oksijen atomunun nasıl, ne şekilde bir araya gelip de kendi 

hayatiyetinin temelini teşkil eden su molekülünü oluşturduklarını anlamış da, bu 

atomların bunu neden yaptıklarını açıklamaya akıl yetmemiş. Ve insan, aklı 

sayesinde, günün birinde bütün “nasıl”ları cevaplandırabileceğini, ne var ki o çok 

güvendiği aklının “neden” sorusu karşısında aciz kaldığını anlamış. Albert Einstein’ın 

dediği gibi, “akıl bize, hedeflerle vasıtalar arasındaki bağlantıları aydınlatmamızda 

yardımcı olur. Ne var ki salt akıl (düşünce), temel ve nihai hedefleri hissetmemize 

yetmez”. 

 

Oysa ki insan varolalı beri, düşünmeye başlayalı beri, içinde o “neden?” sorusu 

vardır; bu dünyaya nasıl geldiğini bilmek ona yetmez; neden geldiğini de bilmek, 

hayatının, varoluşunun manasını öğrenmek ister zira bilir ki şu yeryüzündeki  

mevcudiyeti geçicidir. İstikbale her bakışında, karşısında bütün heybeti ile dikilen 

ölüm adlı o muammayı görmekte ve ondan korkmaktadır; bu sebepten de ısrarla hep 

o aynı soruyu sormaktadır kendi kendisine: “neden?”. Sormaktadır zira hayatına bir 

mana verebilmesi ve yaşadığı sürece davranışlarını buna uygun olarak 

düzenleyebilmesi velhasıl şu kısacık hayatının anlamsızca heba olup gitmemesi, 

ancak bu soruya açıklık getirebilmesiyle mümkündür. 

 

Sadece “nasıl”ları bilerek, “neden”leri cevaplandırmadan aradığı hakikate 

ulaşamayacağını anlayan insan, yürüdüğü bu yolda, en az aklı kadar güçlü bir başka 

silahının farkına varmış: sezgi gücü. Hayata dair temel sorularını cevaplandırmakta 

bu silahı kullanabileceğini, üstelik onun sayesinde “neden” sorusuna aradığı cevabı 

da bulabileceğini anlamış. Ve arayan insanın gönlüne daima bir şeyler doğmuş; 

hakikati ucundan bir yerden de olsa yakalamış; gönlünde hep o kovaladığı, dile 

getiremediği hakikatten, o büyük sırdan bir parçayla yaşamış.  

 

Ne var ki bu yolla elde edeceği cevap, keşfedilişindeki şahsilikten dolayı sübjektif 

kalmaya mahkûm olmuş. Zaten bundan dolayıdır da onu dile getirememiş ya. 

Mevlâna ne de güzel ifade eder bunu: 

 



 17 

                  Gece üstadıma sordum kaç kez, 

                  Bana bu cihanın sırrını söyle tez, 

                  Üstadım cevap verdi gülerek, 

                  Bu sır ancak bilinir söylenemez 

 

Peki ama neden söylenemez bu sır? İnsanın iki temel sorusuna –nasıl ve neden- cevap 

ararken kullandığı iki temel aracın –akıl ve sezgi- ulaştıkları bilgileri dile getirecek 

ortak bir lisan mevcut değildir de onun için. Akıl yoluyla elde edilen bilgiler sebep-

sonuç ilişkisine dayanırlar. Dolayısıyla bunları ifade edecek lisanın da yine 

nedensellik ilişkisi üzerine kurulu olması gerekir. Gerek matematik gerekse de 

konuşmada kullandığımız lisan –bunlara kısaca kelimeler diyeceğiz- böyle bir yapıya 

sahip olduklarından, insanın aklı yoluyla elde ettiği bilgileri gelecek kuşaklara 

aktarmak için kullandığı vasıta olmuşlar ve bu işlevlerini mükemmelen yerine 

getirmişlerdir. Ne var ki sezgiye dayanan bilgi bir nedensellik ilişkisinin ürünü 

olmadığından, kelimeler bunun aktarımı için yetersiz kalmışlardır.  

 

Neyse ki temel hakikatlerini dile getirmek için bir başka lisanı vardır insanoğlunun, 

adına sembolizma denilen. İnsan, asırlar öncesinden bugüne, kelimelerin anlaşmak ve 

bilgiyi nakletmek için tek vasıta olmadıklarını farketmiş, hissedip de tam 

tanımlayamadığı için dile getiremediklerini semboller vasıtasıyla dışarıya 

aksettirmeye çalışmıştır. Önemli bir mason düşünür Oswald Wirth’in dediği gibi 

"semboller içimizde mevcut olan ve ancak sezebildiğimiz hakikatleri 

somutlaştırabilmemizi sağlarlar". 

 

Beethoven Dokuzuncu Senfoni’sini ne hissetti de besteledi? Bu eseriyle ne gibi bir 

mesaj vermek istedi? Bu eserin mesajı ve anlamı üzerine çok sayıda yorum yapılmış, 

yazı yazılmıştır. Bu konuda söylenenlerin değerini inkâr etmeksizin, bunların 

hiçbirisinin Dokuzuncu Senfoni olmadığı ortadadır. Ama bir de bu eseri 

dinlediğinizde içinizde uyanan ve hakkında ne yazarsanız yazın tam ifade 

edemediğinizi düşündüğünüz bir his vardır ya, işte o Dokuzuncu Senfoni’dir. Ve o 

andan itibaren de Dokuzuncu Senfoni artık sadece bir müzik şaheseri değil, besteciyle 

dinleyici arasında kelimelerin asla sağlayamayacağı bir iletişimi kuran bir semboldür 

de.  

 

O halde semboller, kelimelerin yerine konmuş ve sadece kelimelerin yerini tutan 

nesneler değillerdir. Sembolizmanın da, fikirlerin kelimeler yerine sembollerle ifadesi 

olmanın çok üzerinde bir işlevi vardır. Doğrudur, sembolle kelime arasında ortak bir 

nokta vardır: her ikisi de insanın arayışı sonucunda elde ettiği bir birikimi ifade etmek 

için kullanılırlar. Ne var ki bu arayışın hedefi, insanın aradığı hakikate dair bir 

manadır ve hakikat zıtlıkların ahenkli birliğinden oluşan bir bütündür. O halde 

ifadeye çalışılan mana da bir zıtlıklar bütünüdür. Bu manayı kelimeler vasıtasıyla 

ifade etmeye çalışmak, bu bütünü parçalar ve zıtlıkları ön plana çıkarır. Oysa ki 

sembol, ifade etmek istediği ana manayı bir bütün halinde içinde barındırır. 

 

Bununla ne kastettiğimizi açmak için, biraz zıtlık kelimesinin üzerinde durmak ve bu 

kavramı alışılagelmiş manasının dışında düşünmek gerekir. Bu kelimenin geleneksel 

kullanımı bir çatışmayı, bir çelişmeyi anlatmak içindir: “Ahmet ile Mehmet çok zıt 

karakterlere sahipler” yahut da “her söylediğimin tam zıddını yapıyorsun”.  

 



 18 

Oysa ki kainatın o eşsiz ahengini sezebilen insanlar, zıtlığı birbirini tamamlamak, 

birbirini dengelemek, birbirini var etmek şeklinde anlarlar. Bunu kötü, can sıkıcı 

birşey olarak değil, eşyanın tabiatının bir neticesi olarak görürler. “Evrende herşey 

çift ve zıt yaratılmıştır” yazar Zumer Suresi’nde Kuran’ın. Meselâ diyelim ki “iyi 

kötünün, ölüm hayatın zıddıdır”. Burada bir çatışma, bir kavga yok; tam tersine bir 

birbirini tamamlama, kendisini diğerine göre tanımlama var. Yani iyi olduğu için kötü 

var; yahut da hayat ölümle tanımlı zira ölüm diye bir kavram olmasa, hayat diye de 

bir kavram olmazdı. Soğuğu hissetmesek, sıcak kavramını icat eder miydik? Nefreti 

bilmesek sevgiyi bilebilir miydik?  

 

Kaldı ki bu zıt kavramları birbirinden ayırmak, onları birbirleriyle karıştırır: neden 

soğuk soğuktur da sıcak değildir? Acaba ölüm hayat, hayat ise ölüm olamaz mı? 

Bundan tam 2500 sene evvel Eflatun sormuş bunu: 

 

 “Kimbilir, belki de hayat bir ölüm, ölüm bir hayat. Belki de biz şimdi ölüleri teşkil 

ediyoruz”  

 

diyerek. 

 

Eğer bir kavram tek başına mevcut değilse yani illâ ki başka bir kavrama göre 

tanımlanabiliyorsa, mutlak değil, izafi bir kavramdır. İzafi bir kavramsa da ona kimin 

nasıl baktığına göre değişir.7 Dolayısıyla izafi bir kavramı zıddı ile, yani aslında 

kendisini var eden ile beraber düşünmek, meselâ sıcak ile soğuğu, iyi ile kötüyü 

birlikte mütalaa etmek, aynı kavram olarak görmek gerekir zira ancak ikisi bir 

olurlarsa ayakta durabilirler. 

 

Biraz evvel hakikatin zıtlıkların ahenkli birliğinden oluştuğunu ve buna dair ifade 

etmeye çalışılan manaların da bir zıtlıklar bütünü olduğunu söylerken kastettiğimiz 

buydu. Neyi ifade etmeye çalışırsanız çalışın, hayatta ne tezahür ederse etsin, ortada 

bir ana mana ve onu oluşturan çeşitli alt manalar var. İşte bu alt manalardan dışa 

vuranlara, kolay algılananlara egzoterik (zahirî);  içe dönük zor anlaşılanlara ise 

ezoterik (batıni) denir.8 

 

Ezoterizm, ezoterik manalara ulaşma çabasıdır. Bakın Oswald Wirth ezoterizmi nasıl 

tarif ediyor: 

 

“ Bugün üniversitelerimizde öğretilen bilim, yalnızca duyularımız ile algılanabilenleri 

dikkate alır. Herşeyin sadece dış yüzünü inceler ve ortaya akıl yolu ile kolaylıkla 

anlaşılabilen kavramlar koyar. Bu bilim, bu dışarının, barizin, görünenin bilimi, 

haricî bilimdir9. Bunu küçümsemek kimsenin aklına gelmez, lâkin bu bize, bir 

 
7 Hoca Efendi vaazında Allah’ı anlatıyormuş: “ne yerdedir ne göktedir, ne şöyledir ne böyledir”, 

dinleyenlerden Bektaşi dayanamamış lafı atmış: “Hocaefendi, şuna yok diyeceksin ama dilin varmıyor 

galiba”. Ben de bu izafi kavramlara yok diyeceğim ama dilim varmıyor! Protagoras’ı bir kere daha 

sevgiyle anıyorum. 
8 Her ne kadar aksi fikirde olanlar varsa da, bence “ezoterik” tabiri “batıni” kavramını, “egzoterik” 

kelimesi ise “zahiri” ifadesini tam olarak karşılamaktadır. Aradaki fark sadece bu kelimelerin batı ya da 

doğu kökenli olmaları ile ilgilidir ki, bu çalışma boyunca bunu dikkate almayacak ve bu kelimeleri 

birbirleri yerine kullanacağım. 
9 “Haricî” ifadesinin Fransız masonik literatüründeki karşılığı “Profane”dır. Bu kelime ise aslında 

“mabedin dışında kalan” yahut “kutsal olmayan” demektir ki Wirth’in burada kastettiği de budur.                                  



 19 

zamanlar Kutsal Bilim diye adlandırılan, gizli olanın, görünmeyenin, içeride olanın 

bilimini de ihmal ettirmemelidir. 

 

Aşağıdaki örnek, bu iki bilim tarzının ayırdedici vasıflarını açıkça ortaya koyacaktır. 

 

Ciltli bir kitap alalım ve bir bilim adamından bunu kendisine has yöntemlerle 

incelemesini rica edelim. O bunu mükemmelen yapacaktır; kitabın boyutlarını 

milimetrenin onbinde birine varan bir hassasiyetle ölçecek, ağırlığını hesaplarken bir 

miligramdan az bir küsuratı dahi dikkate alacaktır. Metindeki karakterler dikkatle 

sayılacak, hangi kaideye göre dizildikleri araştırılacaktır. Bütün bunların ötesinde 

bilim, kitabın kağıdı ve mürekkebinin kimyevi analizini yapacak velhasıl kitabın 

fiziksel özelliklerine dair her türlü araştırmayı, aynı mükemmellik ve hassasiyet ile 

yapacaktır. 

 

Lâkin bütün bu malumat bizim için tali bir öneme sahiptir. Bizi esas ilgilendiren, 

kitabın içinde yazanlar, yani yazarın ifade etmek istediği fikirdir.” 

 

Öyledir de hakikaten: neye yarar ki kitabı anlamadan; vermek istediği mesajı, yazılış 

gayesini algılamadan onun dış görünüşünü iyi bilmek. İşte ezoterizm, o kitabın içinde 

yazanı okuma gayesidir.   

 

Biraz evvel ezoterizmi, tezahür eden bir ana manayı oluşturan çeşitli alt manalardan 

içe dönük zor anlaşılanlara ulaşma çabası olarak tanımladık. Tabii burada “kolay” ve 

“zor” sıfatlarının neye göre yakıştırıldıkları sorusu akla geliyor. Nihayet bir işin 

kolaylığı yahut zorluğu, o işi yapanın yeteneği ve bilgi birikimine bağlıdır ve kimine 

kolay gelen, bir başkasına zor gelebilir. Ama zaten ezoterizmin meselesi hangi alt 

mananın öne çıktığı değildir ki. Neticede biz bunlardan hangisini ön plana çıkartırsak 

o bizim için kolay algılanan dışa dönük mana olacaktır. Oysa ki hedef bunların 

üzerine çıkıp ana manaya ulaşmaktır. Bu da bütün alt manaları aynı anda 

görebilmekle mümkündür. Bunun yolu da alt manalardan herhangi bir tanesine takılıp 

kalmamaktan geçer.  

 

Buradaki bütün mesele herşeye başka bir gözle bakabilmeyi bilmektir: eşyalara, 

kavramlara, canlılara, kendimize velhasıl akla gelebilecek herşeye, sorgulayan, 

araştıran ve asla ikna olmayan bir gözle bakabilmek. Sürekli günlük alışılmış 

kavramlarla düşünüp yaratıcılığımızı, sorgulayıcılığımızı, şüpheciliğimizi 

öldürmemek. Sadece beş duyumuza hitap eden zahirî manaların ötesine geçip, beş 

duyu ile algılanamayan batıni manaları yakalayabilmek. 

 

Bundan dolayıdır ki ezoterizm -aksini zanneden çok olsa da- mistik yahut metafizik 

bir yol değildir. Buna paralel olarak “ezoterik” kelimesi de eşyanın bir özelliği 

değildir. Meselâ ezoterik bir kitap yahut ezoterik bir mimariden bahsetmek doğru 

olmaz zira ezoterizm insana has bir terbiyedir.10 Bir kitap, eğer onu ezoterik gözle 

okursanız ezoteriktir, yoksa değildir. Elbette ki bir kitabı ezoterik bir gözle kaleme 

almak yahut bir binayı aynı bakış açısıyla inşa etmek mümkündür ama son tahlilde bu 

mesajların, ezoterik mektupların okunabilmesi, mektubu yazandan çok okuyana 

bağlıdır. Ve önemli olan, bu batını okuma, gönül gözüyle görme alışkanlığını 

 
10 Bir tek ezoterik okul olur ki o da ezoterizm terbiyesinin verildiği yer manasına gelir. 



 20 

edinmektir zira hayatın bütün temel mesajları zahirde değil batında gizlidir ve bunları 

çözebilmek ancak bu alışkanlığa sahip olmakla mümkündür. 

 

İşte sembolle kelime arasındaki biraz evvel değindiğimiz temel fark da tam bu 

noktada karşımıza çıkıyor: neden-sonuç ilişkisine dayalı yaklaşımlar siyahı siyah 

beyazı da beyaz olarak görmek zorunda olduklarından, kelimeler dile getirmek 

istedikleri bütünü oluşturan zıtlıkları ön plana çıkarır ve bütünü parçalarlar. Oysa ki 

sembolizma, siyahla beyazı aynı şey olarak gören bir bakış açısının kendisini ifade 

yoludur. Böyle olunca da sembol, ifade etmek istediği manayı bir bütün halinde 

içinde barındırır. Bir başka ifadeyle sembol, kelimelerin dağıttığını birleştirir.  

 

Bir kere daha hatırlatmakta fayda var ki kelimeyle sembolü böylesine çatıştırırken 

kelimeden kastedilen, neden-sonuç ilikisine dayalı herhangi bir ifade tarzıdır. Yoksa, 

sembol ve kelime kavramları illâ ki birbirleriyle uzlaşmaz bir temel çelişki içerisinde 

olmak zorunda değildirler. Tersine, ezoterik perspektiften bakıldığında, kelimelerin 

de birer sembol olabileceklerini görmek mümkündür.  

 

Bunu daha iyi görebilmek için, biraz önceki örnekteki Dokuzuncu Senfoni’nin yerine 

sevdiğimiz bir şiiri koyalım ve bundan ne anladığımızı anlatmaya çalışalım. Eğer 

şiirin bize çağrıştırdıklarını mükemmelen ifadelendirebildiğimizi düşünüyorsak, bu 

şiir bizim için kelimelerden ibarettir. Yok eğer bütün söylediklerimize rağmen, eksik 

kalan birşey hissediyor, içimizde uyananları bütünüyle dile getiremediğimizi 

düşünüyorsak, kelimelerden oluşan bu şiir bizim için sembolik bir işlev kazanmış 

demektir. Orhan Veli ne de güzel ortaya koyar bu ikilemi, 

  

                   Ağlasam sesimi duyar mısınız 

                   Mısralarımda; 

                   Dokunabilir misiniz 

                   Gözyaşlarıma ellerinizle? 

 

                   Bilmezdim şarkıların bu kadar güzel, 

                   Kelimelerinse kifayetsiz olduğunu 

                   Bu derde düşmeden evvel. 

 

                   Bir yer var, biliyorum; 

                   Her şeyi söylemek mümkün; 

                   Epeyce yaklaşmışım, duyuyorum; 

                   Anlatamıyorum. 

 

diyerek.  

 

Ne mutlu ki anlatabilmek için kelimelere muhtaç değiliz. Eğer bir René Char çıkıp da 

“Sevdiğimiz insanla artık konuşmuyoruz; ve bu sessizlik manasına gelmez” 

diyebilmişse, bu sembolizmanın varlığı sayesindedir. 

 

Gerçekten de semboller, insanın asırlardan beri, hayatın temel sorularına dair elde 

ettiği bütün birikimi, gelecek asırlara ve nesillere iletebilmek için sığındığı bir liman 

oldular. Günümüzden binlerce yıl önce ortaya çıkan ve varoldukları günden beri 

kendilerini çözmeyi bilen şanslı insanların yolunu aydınlatan bu değerler, bilhassa 

son asırlarda kendilerini anlayamayan materyalist kafalarca küçümsendiler; fazla 



 21 

antik hattâ bazen de antika olmakla, velhasıl çağa hitap etmemekle suçlandılar. Ama 

onlar hiç kırılmadılar; içlerinde barındırdıkları hakikati, kendisinden emin bir bilgenin 

sadeliği ve sessizliği içerisinde, onların lisanını anlayan imtiyazlı zümrenin gönlüne 

ılık ılık akıttılar. Bu ortak dili konuşan ama birbirlerinden farklı devirlerde yaşamış 

insanlar arasında bir gönül köprüsü kurdular. Böylece, yalnızca içinde olan imtiyazlı 

kişilerin anlayıp istifade edebileceği, dışarıda kalanlara ise hiçbir şey ifade 

etmeyecek, belki de çocukça gelecek, zamanın ve mekânın üzerinde bir dünyanın 

mimarı oldular. 

 

Düşününüz bir, asırlardan günümüze inşa edilen mabedlerle; camilerle, kiliselerle; 

bunların minareleri ve kubbeleriyle; çöllerin derin sükûtunda yükselen piramitlerle; 

şark memleketlerinde merhale merhale sıralanan harabeler ve kabirlerle; inisiye 

bestecilerin büyülü nağmeleriyle; tarihin derinliklerinden gelen efsanelerle; mitolojik 

yahut kutsal kitap kaynaklı metinlerle; çocuk masallarıyla yahut da hepimizin bilip 

tanıdığı ama anlamı üzerinde durmadığı birtakım işaretlerle manası bugün unutulmuş 

nice mesajlar iletilmektedir. Bu mesajlar insanlık kültürü denilen o muazzam birikimi 

günümüze taşımakta ve içlerinde bizim temel hakikatimizi barındırmaktadırlar. 

 

Sözün özü sembolizma, insanın sezgileriyle ulaştığı birikimin sonraki nesillere 

iletilmesinde sadece sembollerden yararlanılan bir lisandır. Bir lisan olduğu için de 

son derece iyi tanımlanmış –ama nedenselliğe dayalı olmayan- kuralları vardır; 

gelişigüzel bir şekiller dizisi olmanın çok ötesinde, sırrına ancak yoğun emek 

sarfederek vakıf olunabilecek ve birbirini tutarlı bir biçimde takip eden bir nevi 

fikirler dizisidir.  

 

Güzel olan bu lisanın öğrenilebilir olmasıdır. Bunu öğreten okullara inisiyatik okullar, 

bu dersin adına inisiyasyon, bu dersi almakta olan kişilere ise inisiye denir.  

 

Önümüzdeki bölümü bu okulların müfredatının incelenmesine ayırdık. 

 



 22 

Bölüm 3: İnisiyasyon ve Metodolojisi 
 

 
Totaliter bir düşünce sisteminin insan aklı üzerinde kurduğu hâkimiyeti yıkan her ideoloji, 

insanın özgürleşmesine hizmet eder. İnsanı geçmişin mirası inançları sorgulamaya iten her 

ideoloji, aydınlanmayı destekler. 

 

Feyerabend 
 

 

İnisiyasyon kelimesinin kökü, Latince "başlangıç" manasına gelen "initium"dur. 

İnisiyasyon, başlangıç yoluna koymak manasına gelir. O halde inisiyeler, belirli bir 

yolda yürümeye başlamış insanlardır. Bu yol, sembolizma denilen lisanı öğrenmenin 

yoludur; bu yol ezoterizme nüfuz etme yoludur. 

 

İnisiyasyon son derece tabii bir sosyal hadisedir ve insanın içinde daima mevcut 

olmuş olan temel hakikatleri kavrama yani tanrılaşma arzusundan kaynaklanmaktadır. 

Bundan dolayıdır ki asırlar boyunca çok farklı medeniyetlerde sayısız inisiyatik 

okullar bulmamız mümkündür. Esasen inisiyasyon, her devirde hakikati aramış olan 

insanoğlunun bir tefekkür ve dahilî çalışma mekanizmasını harekete geçirip 

hadiselerin ezoterik yüzünü görebilme ve böylece kendisinden önceki bilgi birikimine 

malik olabilme arzusunun bir neticesidir.  

 

Ezoterizm, sorgulayan insanın kalıp cevaplardan tatmin olmamasının bir ürünüdür. 

Bundan dolayı da değişmez ilkeleri, dogmaları yoktur. Bilim adamı evrenle ilgili bir 

sonucu koyar ortaya; din adamı inancı tek bir kelimeye bağlayabilir; felsefeci doğal 

yahut insani gerçekler için bir ilke getirir. Bütün bunlar son sözlerini bir yasa şeklinde 

ortaya koyarlar. Oysa ki ezoterizm sadece bir anahtar verir, o da üstü örtülü bir 

şekilde. Anahtarın nasıl kullanılacağını ise herkes kendisi keşfedecektir. 

 

Bu anahtarı “doğru” kullanabilmek, zihnimizi her türlü dogmadan kurtarmakla 

mümkündür. Onun içindir ki inisiyasyon yoluna koyulmuş insanın temel özelliği, hür 

bir insan olmasıdır. Burada hürriyetten kastımız, basın hürriyeti, fikir hürriyeti yahut 

gösteri hürriyeti gibi kavramların ötesinde ve üzerinde olarak insan zihninin 

hürriyetidir. Bütün bu çalışma boyunca hürriyetten her bahsettiğimizde, kastettiğimiz 

bu olacaktır: insan zihninin hürriyeti. İnisiyasyonun temelinde yer alan, hattâ belki de 

varoluş sebebi olan bu vazgeçilmez, mutlaka anlaşılması gereken kavramın üzerinde 

biraz daha duralım o halde. 

 

 

 

İnkâr edilemez bir gerçektir ki, hepimiz hayata belirli gözlüklerle, belirli kalıpların 

arasından bakıyoruz; düşüncelerimizde, sözlerimizde ve davranışlarımızda bunların 

etkisi altında kalıyoruz. Bu gözlüklerin adı kimi zaman bir ideoloji, kimi zaman bir 

din, kimi zaman da küçüklüğümüzden beri bize doğru diye öğretilen değerler oluyor. 

Bazen menfaat, bazen ihtiras, bazen de bilgisizliğimiz gözümüze takılan bir gözlük 

haline dönüşüyor. Fakat bu gözlüğün adı ne olursa olsun, değişmeyen bir gerçek var: 

nasıl ki mavi bir gözlükle tabiatın yeşilini, yahut kırmızı bir gözlükle göğün mavisini 

algılamak mümkün değilse, ideolojilerin, önyargıların takmış olduğu gözlüklerle de 

hakikati algılamak mümkün değildir. 



 23 

 

Hür insan bu gözlüklerden, bu zihinsel prangalardan kendisini kurtarabilmiş insandır. 

Onun içindir ki inisiyatik okulların kendilerine has gözlükleri yoktur; zaten olsaydı 

ideolojilerden farkları kalmazdı ki! İnisiyasyonun temelinde, bütün gözlüklerimizi 

atıp hadiselere çıplak gözlerle bakabilmeyi öğrenmek yatar. İşte inisiyasyonun elde 

etmeye çalıştığı insan bu manada hür insandır: aklı tamamen aydınlık; her türlü peşin 

hükümden kurtulmuş; görüş açısı insanlık hakikatini bütünüyle kavrayacak kadar 

açık. Bu insan için "hakikat" birdir çünkü bölünmez bir bütünün tamamıdır. Kendisi 

de dahil olmak üzere herkesin bir felsefe anlayışına ve dünya görüşüne sahip olmaya 

hakkı vardır fakat bunların hiçbiri hakikatin tamamı değildir. Her felsefi veya dinî 

inanç, kendi içinde bir bütün, fakat her birisi, aynı hakikate başka başka açılardan 

baktığı için, büyük bir piramidin birer köşesidir. Piramidin tamamı, tek pencereden 

bakmakla kavranması mümkün olmayan "hakikat"in kendisidir.  

 

Peki inisiyasyon bu insanı nasıl elde edecektir? Böyle bir dönüşümün bir anda olması 

mümkün müdür? Elbette ki hayır. İnisiyasyon anlık bir hadise değil bir süreçtir. Bu 

süreç etkileyici bir törenle başlar. Öylesine çarpıcı bir törendir ki bu bir anda insana 

gördüğü biçimler dünyasının haricinde, çok daha zengin, çok daha manalı bir başka 

dünyanın mevcudiyetini gösteriverir. Bu demek değildir ki inisiye edilen kişi birtakım 

hakikatleri bir anda kavrar. Sadece bunların mevcudiyetinin ve araştırılmaları 

gerektiğinin farkına varır; ezoterizmin önemini ve değerini kavrar; böylece gözü ve 

gönlündeki bir perde kalkmış olur; artık hayatının geri kalan kısmını buna göre 

düzenleyecektir. Kısacası inisiye bilen değil arayan, araması gerektiğinin farkına 

varan insandır. Bundan sonraki hayatı gördüğü biçimlerin dışa vurmayan ikinci 

manasını yani ezoterik mesajını aramakla geçecektir ki bu sayede erişmeyi ümit ettiği 

hakikate ulaşabilsin. O halde inisiyasyon bir amaç değil araç; bir son değil başlangıç; 

bir tören değil, bir töreni de içine alan ömür boyu devam edecek bir süreçtir. 

 

Bu süreç boyunca sürekli vurgulanan iki kavram vardır: inisiyatik ölüm ve kendini 

tanıma. İnisiyatik ölüm kavramının altında, inisiye edilenin hür bir insan olarak 

yeniden doğmak için eski hayatında ölmeyi kabul etmesi fikri yatar. İnisiyasyon 

töreni esnasında çeşitli sembolik hareketler, fiziki ve moral sınavlarla kişiye öldüğü 

ve yeniden doğduğu hissi verilir; inisiye edilen kişi artık yepyeni bir insandır. Onun 

içindir ki bütün inisiyasyon ritüellerinde, hangi kültüre ait olurlarsa olsunlar, ortak 

olan bir sembolizma vardır: ölüm ve yeni bir hayata doğuş.  

  

İnisiyasyonun gayesi açısından o kadar önemlidir ki bu kavram, buna sahip olmayan 

bir ritüele inisiyasyon ritüeli dahi denilmemesi gerekir zira inisiyatik ölüm 

olmaksızın, inisiyasyonun varmak istediği hedeflere ulaşması mümkün değildir.  

 

Bakın eski bir hıristiyan bilgesi, ne fısıldıyor bize asırlar ötesinden11: 

 

Kendini bulmak, kendini unutmakla mümkündür, 

Affedilmek, affetmekle mümkündür, 

Sonsuz hayata yeniden doğmak, ölmekle mümkündür 

 

İşte inisiyasyonun temel mesajı buradadır: artık başka bir dünyaya mensup, farklı bir 

insan olmak. Ve inisiyasyonun verdiği bu mesajı anlamış olanlar, bunu yaşamamış ya 

 
11 Saint-François d’Assise (1182-1226) 



 24 

da anlamamış olanların bildikleri ve tek zannettikleri dünyanın dışında ve üzerinde, 

bambaşka bir dünyada yaşamaktadırlar. Üstelik bu ikinci dünya, hiç de öyle 

sembolik, hayali, teselli için uydurulmuş bir dünya değildir; bilakis, en az ilki kadar 

gerçek; var olan, bakmasını bilen gözlere kolaylıkla görünen lâkin çok daha sağlam 

temeller üzerinde yükselen aydınlık, pırıl pırıl bir dünyadır bu. 

 

Burada altı önemle çizilmesi gereken bir husus var: üzerinde bu kadar ısrarla 

durduğumuz ve inisiyasyonun temelini teşkil ettiğini söylediğimiz inisiyatik ölüm 

kavramı, birtakım iyi temennilerden ibaret ve ne mana ifade ettiği belirsiz bir soyut 

kavram değildir. İnisiyatik ölümün temelinde, insanın kendi benliğinin derinliklerine 

tek başına inmesi yatar; bu ise başlı başına psikolojik bir süreçtir ve insanın kendini 

tanımasını sağlar.  

 

Kendini tanımak. Bilgeliğe ulaşmanın yegâne yolu. Hayatı ve kainatı anlayabilmenin 

temel şartı. 

 

“Kendini tanı! O zaman kâinatı ve belki de tanrıları tanıyacaksın!” yazıyordu bundan 

asırlar öncesinde, ahenk tanrısı Apollon’un tapınağının girişinde. 

 

Peki ama ne demektir bu? Ayakları yere basmayan, iyi bir temenni olmaktan öteye 

gidemeyen hoş bir hayal midir yoksa ulaşılması mümkün, üstelik de buna 

erişebilenlere yeni bir hayat bahşetme gücüne sahip somut bir hedef mi? Bu suali 

cevaplandırmadan inisiyasyonu anlamak mümkün değildir. O halde gelin biraz 

inisiyatik ölüm ve kendini tanıma kavramlarını inceleyelim.  

 

 

 

 

Konuya basit ve inkâr edilmesi güç bir tespit ile başlayacağız: insanın kişiliği, 

içindeki ben, sayısız unsurun bir araya gelmesiyle oluşmaktadır. Üstelik bu unsurlar 

genellikle birbirinden bağlantısız, hattâ bazen de birbiriyle çelişen, mücadele eden 

unsurlardır. Bu sebeptendir ki insanın bilinçüstü, kâh dışarıdan kâh da benliğinin 

derinliklerinden yani bilinçaltından kaynaklanan kuvvetlerce saptırılmakta, insanoğlu, 

değerleri, hedefleri ve davranışlarını bir türlü birbirleri ile bağdaştıramamaktadır. 

Aziz Pavlus’un “nefret ettiğim kötülüğü yapıyorum; takdir ettiğim iyiliği ise 

boşveriyorum” derken kastetmek istediği budur. Keza ondan asırlarca sonra yaşamış 

bir Yunus Emre’nin 

 

Beni bende demen, ben ben değilim 

Bir ben vardır bende, benden içeri 

Süleyman kuş dili bilir dediler 

Süleyman var Süleyman’dan içeri.   

 

dizeleri de aslında insanoğlunun değer-hedef-davranış üçgeninin dengesini 

bulamamış olmaktan duyduğu isyanın en duru bir biçimde dile gelişi değil midir?12 

 
12 Bir tarafta Havarilerden Aziz Pavlus, diğer yanda Yunus Emre. Yaşadıkları devirler, toplumlar, 

şartlar mukayese kabul etmeyecek biçimde farklı. Ama verdikleri mesaj aynı. Bunda şaşıracak birşey 

yok zira aradığımız hakikat, insanoğlunun hakikati, aynı; ve inisiyatik yolda yürümesini, sembollerin 



 25 

 

Bu dengesizlik insanoğlunu daima rahatsız etmiş ve buna bir çözüm aramaya itmiştir. 

Çoğunluğun seçtiği kolay çözüm, unutma, inkâr ve görmezden gelme olmuştur. 

Sadece bir şanslı azınlık, insan benliğindeki bu düzensizliğin sebeplerini anlama ve 

onu örtbas etmeden tedavi etme, içimizdeki kaosu ahenge dönüştürme yolunu 

seçmiştir. Bunlar kadın olsun erkek olsun, inisiyasyon yolunda yürüyenlerdir. 
 

Gerçekten de inisiyasyon, insanın bu temel sıkıntısına bir çare olmuştur zira inisiyatik 

ölüm, insanın benliğinin dehlizlerinde yaptığı bir gezintidir. Bütün inisiyasyon 

törenlerinde ortak bir husus vardır: inisiye edilecek kişinin üzerindeki metalleri ve 

değerli eşyaları alınır. O artık aldatıcı bir parlaklığı olan herşeyden vazgeçebilmeye 

razı bir insandır; dış görünüşlerin dünyasında muteber olan herşeyi gönüllü olarak 

terketmiş; sembollerin lisanını, ezoterizmi öğrenmeye ve bu içine girmeye aday 

olduğu yeni dünyanın değerlerini önemsemeye talip olmuştur. Bu aslında talibin 

yaşadığı dünyada ölmesi ve bambaşka değerlerin hüküm sürdüğü bir dünyada 

yeniden doğmasının ilk adımıdır. 

 

Sembolik bir ölüm ve yeniden doğuş… Başka bir ifadeyle inisiyatik ölüm… 

 

Eğer geleneksel bir inisiyasyon törenini ele alacak olursak, talibin evvela gözleri 

bağlanır; kollarına girenlerin yardımıyla karanlıklar içerisindeki yürütülür. İnisiye 

adayı etrafını görememekte, lâkin sürekli olarak yerin dibine doğru indiğini 

hissetmektedir. Uzunca bir inişten sonra kendisini yapayalnız ve yarı çıplak bir halde 

kapkaranlık, sadece hafif bir mum ışığı ile aydınlatılan küçücük bir hücrede 

hapsedilmiş bulur: burası onun mezarıdır.  

 

Artık ölmesi gerektiğini anlamıştır. Buna razıdır da. Hayata veda etmeden son 

yapacağı iş, önündeki kağıda son arzularını belirteceği vasiyetini yazmaktır. 

 

Peki buraya ne yazacaktır? Kimseye herhangi bir maddi varlık bırakmasına imkân 

yoktur zira sahip olduğu her türlü malı mülkü daha başlangıçta kendi arzusuyla teslim 

etmiştir; girdiği o küçücük mezarda ne en ufak bir maddi değere sahiptir, ne de 

etrafında manevi bir paylaşıma girebileceği tek bir insan vardır; parasız, pulsuz, yarı 

çıplak ve yapayalnızdır. Esasen o anda sahip olduğu ve geride kalanlara 

bırakabileceği tek şey onu yaşatan hayat enerjisidir. 

 

Bunu farketmekle aslında kendisinin bir güç olduğunu da farketmiştir; zira sahip 

olduklarının her türlüsü elinden alınmış gibi görünmesine rağmen o yine de istediği 

gibi kullanabileceği bir enerjiye sahiptir. Daha da önemlisi, anlamıştır ki bir zamanlar 

sahip olmuş olduğu diğer maddi değerlerin gücü bu enerjinin yapabileceklerinin 

yanında koca bir hiçtir. Teslim etmiş olduğu madenî eşya artık ona eskisi kadar 

parıltılı gelmemektedir zira artık bilmektedir ki asıl parıltı insanın kendi içindedir. 

Anlamıştır ki o vermeden önce çok düşündüğü madenler, insanın içiyle beraber 

parladıkları müddetçe belki bir şey ifade edebilirler. Aksi takdirde ise ancak bir adım 

önünü görmekten bile âciz zavallıların kandıkları aldatıcı bir parlaklık ve koca bir hiç 

olmanın ötesine gidemezler. 

 

 
lisanını çözmesini bilenler, batın ilminin o ustaları, zahirî farklılıkları ne kadar çok olursa olsun aynı 

mesajları aynı şekilde okuyabiliyorlar. 



 26 

Bu kararı verebilmiş olmaktan dolayı çok mutludur; ve o anda emin olmuştur ki o 

artık sadece istediği gibi kullanabileceği bir enerjiye sahip bir insan değil, bizzat 

kendisi böyle bir enerjidir.  

 

Peki bu enerjiyi nasıl kullanacaktır? Nasıl kullanmalıdır? İşte vasiyetini yazmadan 

evvel mutlaka cevaplandırması gereken temel soru budur. 

 

Eğer iyi düşünürse, başbaşa kalabilmek imtiyazına eriştiği ve aslında duygu, düşünce 

ve iradesinin odaklandığı yer olan benliğinin en ücra köşelerine kadar inebilirse 

görecektir ki bu enerjiyi, yani kendisini, yüce bir iyilik, doğruluk ve güzellik 

ülküsünün gerçekleştirilmesi için sarfetmekten daha uygun bir şey yoktur. Bu tespit 

onu insanların ve insanlığın kaderini iyiye götürmek üzere inisiyelerin usulünce 

çalışmaya karar vermeye itecektir; inisiyatik terminolojide bunun adı Büyük Eser’in 

ortaya çıkarılmasıdır. 

 

Bu kararı verdikten sonra, artık ölebilir. Bu ölüm, haricî varlığının13 ölümüdür. Zira 

o, bu andan itibaren, sıradan insanlar gibi içindeki “ben”in esiri olmayacaktır. Haricî 

dünya, insanların kendilerini dünyanın merkezi gibi gördükleri ve sadece kendileri 

için yaşadıkları yerdir.14 Oysa ki inisiyeler, tek başlarına girmiş oldukları küçücük bir 

mezarda kendileri ile başbaşa kalma imkânını bulmuş ve bu sayede kendi hiçliklerini 

anlamış insanlardır. Onlar, tek başlarına hiçbirşey olmadıklarının lâkin insanlık 

denilen muazzam bir bütünün bir parçasını teşkil ettiklerinin bilincindedirler. 

Doğrudur, muhteşem bir organizmanın çok mütevazı bir hücresidirler, ne var ki 

hücrenin yaşayabilmesi bu organizmada üzerine düşen işlevi yerine getirmesine, yani 

varoluş sebebine uygun hareket etmesine bağlıdır. 

 

Bütün inisiyatik bilgelik bu ontolojik bağlantı üzerine oturmuştur: insan, insanlık 

denilen, kendisinin üzerinde bir başka varlığın sinesinde yaşamaktadır. Sahip olduğu 

herşeyi bu varlığa borçludur; fakat bu borç karşılıklıdır zira insan olmadan insanlık da 

yoktur. 

 

Bu noktada acilen cevaplandırılması gereken bir soru ortaya çıkıyor: böyle bir 

bağlantıyı esas aldığımızda, yaşamak kelimesi ne ifade eder?  

 

Burada önemle altı çizilmesi gereken husus, inisiyatik yaklaşımın kesinlikle dünya 

nimetlerinden zevk almaya, ferdî arzuların tatminine karşı bir tavrı beraberinde 

getirmediğidir.15 

 
13 Geçen bölümde değinmiş olmamıza rağmen, bir daha hatırlatmakta fayda var. Ezoterizm 

literatüründe, “haricî” sıfatı, “inisiyatik dünyaya ait olmayan” manasına gelir. Aynı şekilde, inisiye 

edilmemiş kişiler de “haricî” diye adlandırılırlar. 
14 Bu ifadeye çok itiraz eden oldu. Hattâ “canım haricî alemdekilerin de sevdikleri, yakınları yok mu? 

Onlar için fedakârlıklarda bulunmuyorlar mı?” dendi. Oysa ki benim de altını çizmek istediğim nokta 

tamı tamına bu. Elbette ki insanlar kendileri dışında “yakınım, sevdiğim” diye tanımladıkları başka 

insanlar için de yaşarlar ama inisiyatik perspektiften baktığınızda bu diğer insanlar da “kendileri” 

kategorisindedir; neticede bu davranışları kendilerini merkez alıp diğer insanları da bu merkeze, yani 

kendilerine yakınlaştıkları nispette yüceltmek, el üstünde tutmaktan başka birşey değildir. Ve bunun da  

inisiyasyonun  “fertle bütün birbirlerinden ayrı düşünülemeyecekleri için bütünü kendini sever gibi 

sevme” yaklaşımı ile uzaktan yakına ilgisi yoktur. 
15 Böyle bir yaklaşıma sahip ve inisiyatik metodu uyguladıkları düşünülen bir takım kurumlar 

mevcuttur; lâkin bu onların inisiyatik karakterinden değil sahip oldukları ve bazen de inisiyatik 

usullerle çelişebilen başka özelliklerinden kaynaklanmaktadır. Masonluk için ise, böyle bir yaklaşım 

söz konusu bile değildir. 



 27 

 

Ferdî arzular elbette ki tatmin edileceklerdir. İnisiyatik metod buna sadece müsaade 

etmez, bunun belirli bir noktaya kadar şart olduğunu da düşünür zira bu arzular 

aslında fert olarak insanın, tür olarak insanlığın bekasını temine çalışan bir 

mekanizma vazifesini görürler. Hayatın ve kendi hayatlarının manasını anlamış 

insanlar, bu arzularını bu manaya uygun biçimde tatmin edeceklerdir. 

 

Nasıl ki bir tohum çiçek verebilmek için etrafında gelişmesine faydalı olabilecek 

maddeleri doymaz bir iştah ile kendisine topluyorsa, inisiye olsun olmasın her insanın 

yaşama içgüdüsü de eşyanın tabiatında varolan bir egoizme sahiptir. Üstelik bu 

egoizm, hedef olarak koyduğu birtakım yüksek değerleri gerçekleştirebilmesi için ona 

güç sağladığı nispette sadece meşru olmakla kalmaz, aynı zamanda kutsal bir mahiyet 

de kazanır.  

 

Burada önemli olan nerede durulacağını bilmektir; yani belirli bir güce erişen insanın, 

bunun sarhoşluğu ile kendisini bekleyen daha büyük hedefleri unutup sadece 

kendisini düşünmeye başlamaması ve hayatının geri kalan kısmını sadece arzularının 

tatminine yönelik bir şekilde yaşamamasıdır. Zira ondan beklenen, bütün bu doğal 

dürtülerine uyarken hemcinslerini ve mensubu olduğu insanlık camiasını 

unutmamasıdır. 

 

Burada özellikle vurgulanması gereken bir nokta var: meseleyi yukarıdaki biçimiyle 

ortaya koyduğumuzda, arzuların belirli bir noktaya kadar tatmininin meşru olduğunu 

lâkin bunu yaparken başkalarının da düşünülmesi gerektiğini söylemekle yeni birşey 

söylemiş olmuyoruz; bu zaten haricî âlemde de asırlardan beri tekrarlanagelen, inisiye 

olsun olmasın aşağı yukarı herkes tarafından kabul edilmiş bir tespitten başka birşey 

değildir. Esasen bütün medeniyet, insanların şirazesinden çıkmış arzuları tek kanun 

olarak görmekten vazgeçip bunları dizginlemeleri ve karşılarındakilere de saygı 

göstermeleri gerektiğini anlamaları ile başlamıştır. Bu, beraberce, toplu 

yaşayabilmenin olmazsa olmaz şartıdır ve bunu görebilmek için inisiyasyona gerek 

yoktur. 

 

Velhasıl insanlar bu gerçeği çok temel bir ihtiyacın doğal bir sonucu olarak 

öğrenmişlerdir. Oysa ki insanlık bundan çok daha ilerisine, çok daha iyisine lâyıktır. 

İşte haricî usullerle inisiyatik yaklaşım arasındaki fark buradan itibaren 

belirginleşmeye başlar zira haricî âlemde doğruluk, arzuların başkalarına zarar 

vermeksizin, doğru olarak bilinen değerler muhafaza edilerek meşru bir şekilde 

tatmini manasına gelir. Herkes bu kurala, medeni insanlar arasında toplu bir yaşamı 

mümkün kılacak şekilde uymaya çalışır. 

 

Oysa ki inisiyasyonun gayesi insana tek başına bir hiç olduğunu anlatmaktır: sahip 

olduğu herşey, bütün güç, servet, şöhret bir gün gelecek elinden gidecek, Evrenin Ulu 

Yaradanı bütün bu zahirî farklılıkları ilâhi tesviyesinde aynı seviyeye getirecektir. Ne 

zenginlikler, ne kudretler, ne “mühim” insanlar geçmiştir bu gökkubenin altından, 

bugün hiçbirisinden eser dahi kalmaksızın, hiçbirisinin adı bile anılmaksızın. Hani 

Alparslan’ın kabrinde yazarmış ya “bir zamanlar dünyalara sığmayan koca Alparslan 

burada bir avuç toprağa sığmış yatıyor” diye. İşte inisiyatik bilgelik bu hakikatin çok 

iyi farkındadır; ve inisiyasyon, insana bir çağrıdır; kendi dar, kısıtlı hayatında ölmeye 

ve çok daha üst seviyede bir büyük hayata doğmaya bir çağrı!  

 



 28 

Bu hayat insanlık denilen bütünün hayatıdır; dolayısıyla burada söz konusu olan 

ferdîleşmekten insanlaşmaya, ama kelimenin en derin manası ile insanlaşmaya 

geçmektir. Haricî hayatın en önemli şey olarak görüp, son tahlilde asla 

vazgeçmeyeceği bir ben anlayışından, ezelden ebede giden bir bizin küçük ama 

önemli bir parçası olduğunun bilincinde ve bu biz için kendisinden vazgeçebilecek, 

kendisini o bütünlükte kaybedebilecek bir ben anlayışına geçebilmek. 

 

Bir önemli mason düşünür Salim Ahmet Çalışkan’ın 1970 senesinde mason eşlerine 

hitaben yaptığı bir konuşmada “Sizin evlatlarınız hakkında duyduğunuz sevginin 

benzerini biz insanlık hakkında duymaya çalışırız. Sizin herhangi bir ıstırap 

karşısında duyduğunuz teessürü biz bütün bedbaht insanlar hakkında duyarız” derken 

kastetmek istediği, yahut da Sahir Erman’ın “Eğer dünyanın, yerini haritada bile 

gösteremeyeceğiniz, en ücra bir köşesinde ıstırap çeken bir insan varsa, o benim!” 

sözleriyle dile getirmeye çalıştığı bundan farklı bir şey olmasa gerek.   

 

Bu seviyeye gelebilmek, kim olduğumuzu, nereden geldiğimizi ve nereye gittiğimizi 

anlamakla mümkündür zira ancak bu sayede şu yerküre üzerindeki varlık sebebimizi, 

hayatın ve kendi hayatımızın manasını çözebilir ve dünya üzerindeki şu kısa 

misafirliğimizi buna verdiğimiz cevaba uygun olarak geçiren mutlu insanlardan biri 

oluruz.  

 

Bunu başarabilmemiz sadece kendimizi tanımamızla mümkündür. 

 

Şimdi daha da anlam kazanmıyor mu bundan asırlar öncesinde, ahenk tanrısı 

Apollon’un tapınağının girişinde yazan yazı: “Kendini tanı! O zaman kâinatı ve belki 

de tanrıları tanıyacaksın!”  

 

Ya da onikinci yüzyıl mistiklerinden Hildegarde de Bingen’in buna bir akis gibi 

verdiği cevap: “Ey insan! Kendine iyi bak! Yeryüzü de gökyüzü de sendedir!”  

 

Yahut da bir Sefil Selimi’nin, tam 600 sene sonra Yunus’a verdiği karşılık: 

 

“Bir ben vardır bende, benden içeri” 

Yunus böyle demiş, ondaki benim. 

Sen seni incele, senden içeri, 

Sen bende, ben sende, sendeki benim 

 

Bu, geleneksel inisiyatik öğretinin temel mesajıdır: “Kendini tanı!”.   

 

Esasen geleneksel öğreti çok açıktır: “yukarıdaki herşey aşağıdakine eşittir”; yani 

mevcut olan herşeyi içine alan bir makrokozmos vardır, bir de mikrokozmos diye 

adlandırdığımız insan. Mikrokozmos makrokozmosun bir temsilidir. Diğer bir ifade 

ile kâinatta öyle bir bütünlük ve ahenk vardır ki insan ancak bu kâinatın bir sureti 

olabilir. Bundan dolayıdır ki kâinatta mevcut olan herşey insanda da vardır. O halde 

insanın kendisini tanımadan kâinatı tanıması mümkün değildir.  

 

Bu mesaj, asrımızda çok görülen yaldızlı lâkin içi boş sloganlardan bir tanesi değildir. 

İnsanoğluna bir davet; kendi fiziki ve ruhi işleyişini anlamaya ve bu sayede üstad 

olmaya, kendi kendisinin üstadı olmaya bir çağrıdır. 

 



 29 

Kendini tanımak, insanın hem kendisiyle hem de dışındaki dünya ile ahenk içerisinde 

olması demektir. Kendini tanımak, insanın zaafları ve sıkıntılarının temel kaynağı 

olan iç çelişkilerini aşmayı öğrenmesi demektir. Ve en nihayet kendini tanımak, 

insanın kendisine hükmetmeyi öğrenmesi ve bu sayede huzuru ve saadeti elde 

edebilmesi demektir. 

 

Bu insanın hayata karşı olan temel sorumluluğudur. Kişinin hayatının anlamlı mı 

yoksa boşuna mı geçtiğini tayin edecek olan da budur: kendi içindeki huzur ve ahengi 

tesis etmek ve bu sayede evrensel ahengin aksamayan bir parçası haline gelebilmek; 

varoluşun, hayatın ve kendi hayatının manasını sezip arzularını ve nefsini bu manaya 

uygun bir şekilde yönlendirebilmek.  

 

Bunlar büyük ve iddialı lâkin ulaşılması mümkün hedeflerdir; gerçekleştirilmesi 

imkânsız ham hayaller yahut da entelektüel tatmin gayesini güden felsefi 

spekülasyonlar ise kesinlikle değillerdir. Ve insan bunu yakalayıp anladığı gün, 

kâinatın o eşsiz ahenginin bir parçası olacak, kendi kaderini kendi eline aldığını 

hissedecek. Bu ise ona başka hiçbir şeyin veremeyeceği bir güveni verecek. O gün 

yere daha sağlam bastığını görecek, nabzının her atışında gezegenlerin güneşler 

etrafındaki dönüşlerinin ritmini duyacak ve bu suretle aldığı her nefesin eşsiz bir 

ahengin vazgeçilmez bir parçası haline dönüştüğünü hissedecek.  

 

Bu da ona gerçek saadeti getirecek. Aynı yıllarca evinden ayrı kalmış bir insanın 

yuvaya dönüşünden duyduğu mutluluk gibi, insan da tabii ve ayrı düşünülemez bir 

parçası olduğu şu evrenle bütünleşebilmenin ve evrensel gelişme sürecine küçük ama 

faydalı bir katkıda bulunabilmenin eşsiz saadetini yaşayacak. Ve bu sayede şu biçare 

varlığının ölüme mahkûm kısmını aşacak, ölümsüzlük duygusunun kudretini 

iliklerinde hissedecek. 

 

Bunu başarmak kâinatı avuçlarının içine almayı başarmaktır; bunu başarmak günlük 

hayatın dar kalıplarının insanın benliğinde biriken küllerini temizlemek, herkesin 

içinde zaten mevcut olan o ilâhi ışığı uyandırabilmektir. Bunu başarmak ölüm 

korkusunu geride bırakarak iyi yaşamayı ve iyi ölmeyi öğrenebilmektir. Bunu 

başarmak ölümsüzleşmek, tanrısallaşmaktır. 

 

“Ölüm korkusunun hüküm sürdüğü yerde sonsuz hayattan bahsetmeye imkân yoktur; 

ve artık sonsuz hayattan ve sonsuzluktan bahsetmen gereken vakit geldi”16  

 

Bu sözler ölmeden önce ölmeye yani inisiyatik ölüme bir davettir.  

 

Bunun önemini bildiği içindir ki İslam tasavvufu “Yaşarken bir defa ölmemişler 

ölmeyi de bilmezler” der. Bunu başarmış olduğu içindir ki Cagliostro “Ne hiç bir 

devire ne de hiç bir mekâna aidim; manevi varlığım ebedî mevcudiyetini yaşıyor” 

diyebilmiştir. 

 

 

 

Buraya kadar söylediklerimizden çıkan bir sonuç var: inisiyasyonun hedefi ferttir. 

Ferdin psikolojik olarak aşağı bir halden yüksek bir hale geçirilmesi, kendisini 

 
16 Schwaller de Lubicz (Appel du Feu, 1926) 



 30 

aşması, esasen içinde zaten taşımakta olduğu bir gücü harekete geçirmesidir. 

Sembollerin en önemli özellikleri kişinin bilinçaltına hitap etmeleridir. O halde, 

inisiyasyon sürecinin temel gayesi inisiyeye sembolleri kullanarak kendi içine 

bakmasını öğretmek ve bu sayede bilincinin sınırlarını, bilinçaltının aleyhine 

genişletmektir. 

  

İnisiyasyonun başarıya ulaşıp hedefine varabilmesi, diğer bir deyişle basit bir tören 

olmanın ötesine geçip töreni yaşayanın bir inisiye haline gelebilmesi için birbirine 

bağlı üç önemli şart vardır. 

 

Bunlardan ilki ferdin eğilimidir. Eğer haricî17 iyi niyetli değilse, orada inisiyasyon 

töreninin kendisine vermek istediği mesajlari almak arzusu ve bunları içine 

sindirebilecek manevi hazırlıkla bulunmuyorsa, inisiyasyonun başarıya ulaşabilmesi 

mümkün değildir. Zira inisiyasyon gönülde doğan, kelimelerle ifade edilemeyen ve 

kelimelerle ifade edilemediği için de normalde başkalarına iletilemeyecek bir nurun, 

bir aydınlığın, gönülden gönüle doğrudan, kelimelere ve birtakım başka maddi 

vasıtalara gerek kalmaksızın naklidir. Bu aydınlanma belki herkeste farklı şekilde 

ortaya çıkacaktır; belki verilmek istenenle alınan şey aynı olmayacaktır; lâkin ne 

olursa olsun neticede bir gönülden diğerine bir aydınlık pınarının akışı temin 

edilecektir ki önemli olan da budur. Bu ise ancak çift taraflı bir ilişkiyle elde 

edilebilir. Bundan dolayıdır ki inisiye edilmeye çalışılanın yani misterlere18 erişmeye 

aday olan haricînin duyarsızlığı, bir başka deyişle gönlünü ona iletilmek istenen ışığa 

kapatması inisiyasyonu başarısız kılar zira bu durumdaki bir haricînin maneviyatına, 

bilinçaltına etki edebilmek imkânsızdır. 

 

İkinci şart inisiyasyonun ferdin bilinçaltına tesir edebilmesidir. İnisiyasyon hiçbir 

şekilde bilimsel olarak anladığımız manada bir bilgi vermez, eğitip öğretmez; 

yalnızca kişiye arama ihtiyacını hissettirir; onu her türlü bilgiyi almaya hazır hale 

getirir. Bunu ise kelimelerle ifade edilemeyen bir ruhsal etki vererek yapar; sırrı 

yaşanır, ifade edilemez; onu herkes kendisinde duyar zira inisiyasyon kişinin 

bilinçaltında iz bırakır. Bu safhaya gelmiş olan kişinin kendisinde durgun halde 

varolan gücü harekete geçmiştir; dolayısıyla onun için artık bir geriye dönüş söz 

konusu değildir. O artık bir inisiyedir ve yola koyulmuştur. 

 

Bu yolda ilerleyebilmesi ise üçüncü şart olan şahsi çabasına bağlıdır; ne kadar emek 

sarfederse, o kadar ileri gidecektir. Ne var ki bu emeği az da harcasa çok da harcasa 

madem ki bir defa yola koyulmuş ve ilerlemesi gerektiğinin farkına varmıştır, kim ne 

derse desin o bir inisiyedir. 

 

Sözün özü inisiyasyon doğrudan doğruya ferdi ve ferdin bilinçaltını hedef alan bir 

törendir. En önemli özelliği ise, başarıya ulaşması halinde ömür boyu devam edecek 

bir süreç haline dönüşmesidir.         

 

İnisiyasyonun bu tanımı ve uygulamasının, inisiyatik metodoloji açısından çok 

önemli üç sonucu vardır. Bunlardan ilki, inisiye edilecek kişinin kendisinin bu talepte 

bulunmasıdır. Bu talep açıkça, yahut örtülü bir biçimde olabilir ne var ki esas olan 

haricînin bir şekilde eski misterlere erişme arzusunu göstermiş olmasıdır. Bu, her 

 
17 İnisiye olmayanlara haricî denir 
18 Ezoterik literatürde çok kullanılan bu kelime, “sembolün içinde gizli ezoterik bilgi” manasına gelir. 



 31 

türlü inisiyatik kurumun bünyesine haricîleri kabul etmek için koymuş olduğu bir 

temel şarttır, zira başka türlü inisiyasyon töreninin başarıya ulaşması çok güçtür. Ve 

her başarısız inisiyasyon, vücutta ömür boyu iltihap yapacak çürük bir diş gibidir. 

 

Yukarıdaki metodolojik tanımdan elde edilecek ikinci netice ise inisiyasyonun geri 

dönüşsüz bir hadise olduğudur. İnisiye daima inisiyedir. İnsan bir defa inisiyasyonun 

sırrına vakıf oldu mu inisiye sıfatını kazanır ve bu sıfatı da kimse elinden alamaz. 

Kısacası kimse kimseye "senin başından artık bir inisiyasyon töreni geçmedi; orada 

yaşamış olduğun heyecanlar, tatmış olduğun hissiyat ve bunların senin bilinçaltına 

bıraktıkları tesir silindi; gözlerin hakikatin nuruna açılmadı" diyemez. İnisiyatik 

müesseseleri “bir girenin bir daha çıkamayacağı bir yer” olmakla suçlayanların daima 

gözardı ettikleri bir husustur bu. Buradaki “bir daha çıkamamamak” fiziki olarak 

ayrılamamak demek değildir ki. Sadece, eğer verilen mesajı anladıysanız, onu artık 

kimsenin sizin elinizden alamayacağı manasına gelir.  

 

Üçüncü ve son olarak, inisiyatik kurumların hepsi birer kardeşlik kurumudur. 

Vurgulamakta fayda görüyorum: ne masonluk ne de diğer inisiyatik cemiyetlerde 

mensupların bir araya gelmelerindeki temel sebep kardeşlik ve dayanışma değildir; 

ana gaye eski misterlere erişebilmek ve bunlar sayesinde yürünen hayat yolunu 

aydınlatabilmektir. Ne var ki bu belirli bir inisiyasyondan geçmeyi gerektirir ve bu 

inisiyasyon insanı öyle bir platforma çıkarır, insanın gönlünü öyle bir açar ki, artık bu 

ortak değerleri paylaşan kişilerin birbirlerine kardeş dememelerine imkân yoktur. Bu 

kardeşlik inisiyatik bir kardeşliktir.  

 

İnisiyatik kardeşlik, inisiyasyonun dışında kalanlarca hiçbir zaman anlaşılamamış ve 

onların bu müesseseleri bir menfaat birliği olarak görmeleriyle neticelenmiştir. Bunu 

da doğal karşılamak gerekir zira bu kardeşliğin gerçek sebebini anlayabilmek, 

sembollerin lisanını öğrenmeyi yani belirli bir inisiyasyondan geçmeyi gerektirir. 

Zaten sembol tabirinin kökeni, bu kelimenin yarattığı kardeşlik ruhunu o kadar güzel, 

kendisine öyle yakışır bir biçimde anlatmaktadır ki...  

 

Bazı filmlerde çeşitli vesilelerle örnekleri görülen bir hadise vardır: ölüm döşeğindeki 

bir anne iki küçük çocuğunu onlara bakacak insanlara vermek zorundadır. Ne var ki 

bu insanlar bambaşka yerlerde yaşamaktadırlar. Ölümün korkusu ve evlatlarından 

ayrılmanın manevi ıstırabının üzerine bir de yavrularının birbirlerinden kopacaklarını, 

kardeş olduklarını asla bilmeyeceklerini düşünmenin acısı çöker annenin yüreğine. 

Birden aklına dâhiyane bir fikir gelir: kendi madalyonu. Ömür boyu göğsünde 

sakladığı bu madalyon artık yavrularının istikbaldeki birlikteliklerinin teminatıdır 

anne için; onu çıkartır, ortadan ikiye kırar. Bir parçasını bir evlâdının, öbürünü de 

diğerinin boynuna asar. Artık huzur içinde ölebilir anne zira çocukları ileride 

karşılaşırlarsa bu iki parçanın bir araya gelmesiyle birbirlerini tanıyabileceklerdir. 

 

İşte sembol kelimesi kökünü, Yunanca "teşhis işareti vazifesi gören kırık tabletler" 

manasına gelen sumbolon tabirinden almaktadır. Sadece bu bile, sembolün ne derin 

manalar barındırdığını, alelâde bir işaretin çok üzerinde değerlere sahip olduğunu 

anlatmaya yeter. İnsanoğlunun bugün dünyadaki görüntüsü, anneleri tarafından 

küçükken farklı yerlere dağıtılan, bundan dolayı da büyüdükten sonra birbirlerini 

tanımayan kardeşlerden pek de farklı değildir. İnsanlar birbirlerinin kardeşidir; sadece 

çıktıkları köken olarak değil, paylaştıkları yahut paylaşmaları gereken ortak değerler 

ve duygular açısından da bu böyledir. Fakat insanoğlu bunun farkında değildir: bütün 



 32 

tarihi boyunca dil diyerek, din diyerek, ırk diyerek, para diyerek, şu diyerek, bu 

diyerek birbirini katletmiştir. Şu yeryüzündeki varlığının, kısacık misafirliğinin 

sebebini anlamamış, onun icaplarının tam aksine hareket etmiştir. 

 

Bunun istisnaları vardır; hayatın ve varoluşun manasını anlamış, buna uygun biçimde 

hareket eden insanlar, elbette ki mevcuttur; ve bu insanlar elbette ki eskinin bütün 

bilgeliğini özümsemiş insanlardır. Varoluşun sebebini araştırmak esasen hakikati 

araştırmak değil midir? Ve bu hakikatin kırıntıları, herkesin kendisine göre 

yorumlayabileceği ve gelecek nesillere nakledebileceği bir biçimde sembollerin içine 

gizlenmemiş midir? 

 

Dolayısıyla bu insanlar, sembollerin günümüze getirdiği mesajları çözmüş, onların 

lisanını bilen insanlardır; bunlar imtiyazlı insanlardır. Ve bu bilge kişiler, bildikleri bu 

ortak lisan yani semboller sayesinde birbirlerini tanımakta, birbirlerini sevmekte, 

birbirlerine kardeş demektedirler. Böylece semboller vazifelerini yerine getirmekte, 

kendilerinin dilini bilen inisiyeler için bir teşhis, bir tanışma işareti haline 

gelmektedirler. 

 

 

 

Özetleyecek olursak, insanın hakikati arayış sürecinde yürüdüğü en önemli yollardan 

bir tanesi olan bilim “nasıl” sorusuna cevap arar. Ne var ki bilimin temel bilgi 

kaynaklarından bir tanesi olan akıl hür değildir; Bacon’un terminolojisiyle birtakım 

putların esiridir. Aklın bu zaaflarını yok saymayan, onları gidermeye talip ve 

bunlardan arınmış bir başka yol vardır. Üstelik bu yol bilimin kendi ilgi sahasının 

dışında bıraktığı “neden” sorusuna cevap arar. Bu yolun ismi inisiyasyondur. Gayesi, 

insan aklını hürriyetine kavuşturmak ve insana temel sorularını kendi başına 

cevaplandırabilmeyi öğretmektir. 

 

İşte tarih boyunca karşılaştığımız bütün inisiyatik müesseseler, masonluk da dahil 

olmak üzere, insanın bu temel ihtiyacını karşılama arzusunun bir ürünü olarak ortaya 

çıkmışlardır. Onun içindir ki bunların ritüelleri ve sembolleri arasında büyük 

benzerlikler vardır. Bu benzerlikler araştırmacıları daima şaşırtmış ve onları bu 

durumu bu kurumlar arasında tarih boyunca mevcut olmuş dolaylı yahut doğrudan 

ilişkilerle açıklama yoluna itmiştir. Bunda bir gerçek payı vardır elbette. Ne var ki 

son tahlilde bu, herhangi bir sosyal bilimcinin yapabileceği haricî bir analizdir. Oysa 

ki bu müesseselerin paylaştıkları ortak değerleri toplumsal alışverişler yerine ferdî 

çıkışlara bağlamak ve bunu, farklı kültürlere sahip ama aynı temel hakikati paylaşan 

insanların birbirlerinden bağımsız olarak içlerindeki ışığı uyandırmalarıyla izah etmek 

inisiyatik metoda daha uygun düşer.  

 

Kısacası, inisiyatik düşünce çeşitli devirlerde ve çeşitli yerlerde farklı farklı 

kurumların bünyesinde cisimleşmiştir. Bunun neticesinde ortaya çıkan ürün elbette ki 

ortaya çıktığı zamana, mekana, toplumun kültürel yapısına göre farklıklıklar 

göstermiştir ama içindeki öz yani inisiyasyon hep aynı kalmıştır. Hermes Okulu’ndan 

Pitagorculara, Ahilikten Bektaşiliğe, Simyacılardan Masonluğa inisiyatik okullarda 

rastlanan şaşırtıcı benzerlikler tarihî ortaklıklardan değil, bütün bu kurumların 

içlerinde aynı özü ve inisiyatik kültürü barındırmalarından kaynaklanmaktadır. 

Bunların farklılıkları ise, doğdukları çağ, yer ve toplumsal kültürün bir sonucudur. 



 33 

  

İnisiyatik okulların tarihî bir incelemesi bu çalışmanın hedeflerinin dışında.19 Ancak 

bir hususun altını çizmek gerekir: bu müesseselerin, neredeyse tümü, dışında kalan 

insanlar tarafından anlaşılamamış hattâ bazen de ağır suçlamalara maruz kalmış ve 

yok edilmeye çalışılmışlardır. Buna rağmen, zaman içerisinde kendileri ayakta 

kalamasalar dahi, sahip oldukları değerler benzeri bir çatı altında yeniden hayat 

bulmuş, böylelikle zaman içerisinde bir süreklilik elde edilmiştir. 

 

Meselâ simyacılar: bugün birçok insan simyacıları bakırı altına dönüştürmeye çalışan 

hayalperestler olarak tanıyor. Oysa ki bu sadece bir sembol; bakırdan altına 

dönüşecek olan ise, inisiyasyonun hedeflediği şekilde, insanın ta kendisi. Hani çok 

önemli romanlar vardır, filmi çevrilene kadar imtiyazlı bir azınlık dışında alaka 

görmez; ne yazık ki günümüzün insanı bu kuruma ancak Paulo Coelho’nun Simyacı 

adlı eseri yayınlandıktan sonra ilgi duydu! 

 

Keza Pitagorun okulu: bu okul karşıtları tarafından yakılıp yok edilmiştir. Fakat 

bundan 22 asır sonra, 16 Şubat 1600 tarihinde, bir Giordano Bruno, tarihsel vazifeleri 

aydınlığın karşısına dikilmek olan bir karanlık insanlar ordusu tarafından Roma’da, 

Campo dei Fiori meydanında, yine yakılmadan önce, son söz olarak şunları 

söyleyecektir:  

 

“Tanrısal gücün sonsuz dünyalar yaratabilecekken sınırlı bir dünya yaratmakla 

yetinmiş olduğu fikrini gülünç buluyorum. Pitagor gibi ben de dünyamıza ay ve 

gezegenler ve sonsuz sayıdaki yıldızlara benzeyen bir yıldız gibi bakıyor, bütün bu 

cismlerin başlı başına birer âlem olduklarını kabul ediyorum.”  

 

Benzer sayısız örnekler bulmak kolayca mümkündür. Velhasıl nuru taşıyan eller 

değişmiş, lakin taşınan nur hep ölümsüz kalmıştır. 

 

Hani şair demiş ya  

 

“o bir sada idi,  

onu susturmak, boğmak istediler,  

ziyaya dönüştü;  

hiç ziya boğulur mu?  

Ziya olduğu vakit söndürmek istediler, renge dönüştü;  

hiç renkler söndürülebilir mi?” 

 

İşte burada altı çizilmesi gereken hayati husus, masonluğun sadece bir “dernek” 

olmadığıdır. Elbette ki cemiyetler kanununa göre kurulmuş bir mason derneği vardır 

lâkin bunun çok ötesinde ve üzerinde olan, kökü insanlığın en eski geleneklerine 

giden ve insanlık kültürü denilen o muazzam birikimi, Hermes’ten Pitagor’a, 

Simyacılar’dan İslam tasavvufuna, en dengeli haliyle bize taşıyan bir masonluk, bir 

büyük mason varlığı mevcuttur. Bütün bu geleneklerden süzülüp gelen bu eski 

bilgelik, asırların akışı boyunca Ortaçağ inşaat birliklerini de ziyaret etmiş. 

Dolayısıyla günümüz masonluğunun modern tarihi, bu birliklerle başlıyor.   

 

 
19 Bunlarla ilgilenen okuyucuya Edouard Schuré’nin “Büyük İnisiyeler” ve Cihangir Gener’in 

“Ezoterik ve Batıni Doktrinler Tarihi” adlı eserlerini öneririm.  



 34 

Ve günümüz masonluğu inisiyatik değerlerin en önemli ve en yaygın temsilcisi olarak 

insanlığın temel sorularını cevaplandırması yolunda ışık saçmaya devam ediyor. 

 

Doğrudur, bugün ne Pitagor var ne de okulu; ama savunduğu değerler bu çatının 

altında yaşıyor.  

 

 

 



 35 

 

 

 

KISIM 2: MASONLUĞUN TARİHSEL KÖKENLERİ         

 

 

 

 

 

Hür masonluk tarihinin genel tarihin tamamen dışında olduğu ve özel bir şekilde 

ele alınması gerektiği yönünde yaygın bir kanı vardır. Oysa ki biz onun toplumsal 

tarihin bir dalı olduğunu düşünüyoruz. Öyleyse masonluk tarihi, diğer kurumların 

tarihi nasıl yazılıyorsa, o şekilde yazılmalıdır.  

 

D. Knoop ve G. P. Jones 

Hür Masonluğun Doğuşu 

 

 



 36 

 

 

Bölüm 4: Kısa Masonluk Tarihi 
 

 

 
Artık İngiliz masonları bir meslek locasının ustaları olmaktan çıkmış, her mezhepten, her meslekten, 

her inançtan insanın genel insanlık temelinde birleştiği, ahlâk, yardımseverlik ve hakikatseverlikten 

başka insan fazileti olmadığına inanan bir topluluk haline gelmişlerdi. Eski operatif masonluğun 

sembolizmasına, diline, ritüeline ve sözlü ananesine sadık kalmışlardı. Artık kiliseler yerine insanlık 

için manevi bir mabed inşasına yönelmişlerdi. Bu inşaatta artık gönye taşların dik açılarını ölçmek 

yerine insan kişiliğinin pürüzlerini düzeltmeye; pergel çizim tahtasının üzerinde daire çizmek yerine, 

tüm insanları içine alan bir iyiniyet çemberi yaratmaya yarıyordu.  
 

Newton  

 

 

Günümüz masonluğunun modern tarihinin, Avrupa’daki inşaat birlikleriyle başladığını 

söyledik geçen bölümde. “Loca” olarak adlandırılan bu mesleki birlikleri, Anadolu’nun 

lonca sistemi yahut Ahilik sistemine benzetmek mümkündür.  

 

Mason tabiri Fransızca olup, duvarcı manasına gelmektedir. Bu ifade Normanlar 

tarafından İngiltere’ye taşınmış ve burada “hür mason” manasına gelen “free mason” 

haline dönüşmüştür. Masonlara hür sıfatının yakıştırılmasının, daha çok dinî binalar inşa 

eden bu meslek erbabına memleketler arasında serbestçe dolaşabilme imtiyazının 

tanınmış olmasından kaynaklandığı söylenir. 

 

Mason tabirine ilk defa, başında hür sıfatı olmasızın, 1292 senesinde Westminster 

Sarayı’ndaki bir inşaatın belgelerinde rastlanır. Hür mason tabirini ise ilk defa 1375 

senesinde Londra inşaat birliklerinin bir toplantısına dair bir belgede görüyoruz. Aynı 

tabir 1396 senesinde Exeter katedralinin inşaatında çalışanlara ait bir listede karşımıza 

çıkıyor. Bu tabirin kökeni üzerindeki yorumlar muhteliftir. Kaldı ki bu cins mesleki 

örgütlerin geçmişi Eski Yunan’a ve Roma’ya kadar gitmektedir. Bu çalışmada bunların 

teferruatına girmeyecek ve hür mason deyince Avrupa’nın Ortaçağ’daki inşaat 

birliklerini kastedeceğiz.  

 

Operatif masonluk olarak da adlandıracağımız bu masonluk Ortaçağ’da Avrupa’nın her 

köşesinde mevcut olmuş, Avrupa’nın mimari şaheserleri hür masonlarca inşa edilmiştir. 

Ne var ki geçen zaman içerisinde katedral inşaatçılığının parlak dönemlerinin sona 

ermesi, üstelik meslek sırlarının herkesce ulaşılabilir hale gelmesiyle operatif mason 

locaları on beşinci asrın sonlarından itibaren kan kaybetmeye başlamış, on altıncı asrın 

ortalarına doğru da tamamen sönmüşlerdir. Bu sönüşe mani olma arzusu, locaları, 

aralarına meslekten olmayan aydınları da almaya ve bu şekilde teşkilatlarını yeniden 

canlandırmaya çalışmaya itmiştir. Mason localarının kilise ve devletin baskısından 

arınmış imtiyazlı hür ortamı, bu baskıdan yılmış olan aydınlar için de bir cazibe merkezi 

oluşturmuş ve bunlar on yedinci asrın başından itibaren mason localarına girmeye 

başlamışlardır. Meslekten olan hür masonlarla meslekten olmayan bu aydınlar arasındaki 

farkı vurgulamak için sonradan gelenlere kabul edilmiş masonlar denilmiştir. Kısa bir 



 37 

zaman içerisinde kabul edilmiş masonların sayısının iyice artmasıyla masonluğun 

operatif faaliyeti arka plana atılmış; bir zamanların esas gayesi olan mabed inşaatı 

sembolik bir planda ele alınmıştır. Böylece hedef, manevi ve görünmeyen bir ülkü 

mabedi inşası haline dönüşmüştür. 

 

 
 

 

Masonluğun operatif halden günümüzdeki fikrî hale dönüşmesinin hikayesi meçhullerle 

doludur. Yukarıda anlattığımız, bu tarihe dair teorilerden sadece biri, galiba da en çok 

kabul görenidir. Bunu izaha çalışan farklı açıklamalar da mevcuttur. Kısacası bu büyük 

dönüşümü berrak bir biçimde açıklayabilecek belgeler ve bilgiler elimizde yoktur.  

 

Neyse ki dönüşüm sonrasına dair elimizde çok daha fazla kayıt var. Bugün spekülatif 

masonluk olarak adlandırdığımız bu “yeni” masonluğun doğum yeri İngiltere’dir. 

Londra’da çalışmakta olan ve üyelerinin çoğu kabul edilmiş masonlardan oluşan dört 

loca 24 Temmuz 1717 tarihinde bir araya gelmişler ve merkezî bir otorite altında 

örgütlenerek dünyada ilk defa bir büyük locayı kurmuşlardır. Kurulan örgüte Londra 

Büyük Locası adı verilmiş ve başkanlığa -doğru masonik terminolojiyle büyük üstadlığa- 

Anthony Sayer seçilmiştir. Londra Büyük Locası kuruluşundan kısa bir süre sonra adını 

değiştirmiş ve İngiltere Büyük Locası ismini almıştır. 
 

Akla gelen ilk soru bu yeni örgütün ne gibi kurallara tabi olacağıydı. Operatif masonluk 

döneminde her loca bağımsız olarak çalışırdı ama tüm locaların ortaklaşa benimsedikleri 

birtakım geleneksel kurallar vardı. İngiltere Büyük Locası kurulduktan sonra, oturup yeni 

bir tüzük hazırlamaktansa, operatif masonluk dönemine ait belgelere ulaşıp eski gelenek 

ve kuralların tespitine ve bu sayede bu yeni oluşumun kaide ve tüzüklerinin kaleme 

alınmasına çalışılmıştır.1 
 

Bu işle görevlendirilen James Anderson, 1723 senesinde bugün masonluğun Anderson 

Anayasası olarak da bilinen “Hür ve Kabul Edilmiş Masonların Eski ve Muhterem 

Kardeşlik Cemiyetinin Nizamları” başlıklı metni kaleme almıştır. Bu metin üç ana 

bölümden oluşur. İlk bölüm masonluk tarihine ayrılmıştır. İkinci bölüm iki kısımdan 

ibarettir. Bunlardan ilki hür masonların yükümlülüklerini düzenler, ikincisi ise bir localar 

genel tüzüğüdür. Üçüncü bölümde ise birtakım masonik şarkılar ve bunların notaları 

vardır.  

 

Esasen Anderson Anayasası’nın hür masonun yükümlülüklerini düzenleyen ikinci 

bölümü, kaleme alınmasıyla beraber çeşitli tartışmalara yol açmıştır. Masonluğa kabul 

edileceklerde “aptal bir tanrıtanımaz ve inkârcı bir dinsiz” olmamak şartını arayan bu 

metin muhafazakâr masonlarca deist ifadeler taşımakla eleştirilmiş, bunun sonucunda 

1738 senesinde Anderson tarafından yapılan düzeltmelerle bu Anayasa’nın ikinci baskısı 

yapılmıştır. 1738 tarihli metnin 1723 tarihli ilk baskıdan temel farkı, masonluğa kabul 

edileceklerde Noaşit olma yani Nuh Peygamber’e inanma şartını aramasıdır.  
 

1 Zaten masonik terminolojide İngiltere Büyük Locası’nın kurulması yeni bir oluşum olarak görülmez ve 

“revival” yani yeniden canlandırma olarak adlandırılır. 



 38 

 

Bu arada İngiltere Büyük Locası’nın kuruluşundan itibaren bu örgüte katılmayan 

birtakım localar mevcut olmuştur. Bunlar 1723 anayasasını geleneklerden bir sapma 

olarak gördükleri gibi, 1738 senesinde yapılan değişiklikle de tatmin olmamışlar, nihayet 

1751 senesinde Eski Masonların Büyük Locası ismiyle kendi büyük localarını kurmuşlar 

ve 1756 tarihinde de bunun Ahiman Rezon2 adlı anayasasını kaleme almışlardır. Bu iki 

büyük loca 1813 senesinde birleşerek İngiltere Birleşik Büyük Locası’nı 

oluşturmuşlardır. Bu birleşme neticesinde Anderson Anayasası yeni düzeltmelere tabi 

tutulmuş ve 1815 tarihinde kaleme alınan metinden Noaşit olma şartının çıkartılması 

suretiyle, 1723 anayasasının ruhuna sadık kalınmıştır. 

  

Anderson Anayasası spekülatif masonluğun en önemli belgesi olarak günümüze kadar 

gelmiştir. Bugün, geleneksel masonluk anlayışını reddeden mason örgütleri dahi bu 

anayasaya - bilhassa 1723 tarihli ilk metne- daima saygılı olmuşlardır.3 

  

 

 

1717 senesinde İngiltere’de doğan spekülatif masonluğun tarihi elbette ki başlıbaşına bir 

inceleme konusudur. Biz burada bunun bazı ana noktalarına değinmeye ve katedraller 

inşa eden dinî bir meslek teşekkülünün bütün insanlığı içine alan laik ve hümanist bir 

kuruma dönüşmesinin hikayesini kısaca özetlemeye çalıştık. Çalışmamızın gayesi 

masonluk hakkında bir fikir vermek olduğundan, bu kadarının yeterli olacağını 

düşündük. Önemli gördüğümüz üç hususun altını çizmek kaydıyla: 

 

Bunlardan ilki, masonluğun hiçbir zaman sadece operatif gayeler gütmediğidir. Katedral 

inşaatçılığının en parlak devirlerinde bile masonluk sadece maddeyi işleyen bir insanlar 

grubu olmanın çok ötesine geçmiştir. Operatif masonlar yaptıkları işi Büyük Eser olarak 

adlandırıyorlardı zira bunu, taşları yontup üstüste koymanın çok ötesinde, devamlılığına 

inandıkları yaradılış sürecine katkıda bulunmak, bir nevi tanrının bu dünyadaki eli olmak 

olarak görüyorlardı. Bu bakış açısı inisiyatik geleneğin temel yaklaşımıdır ve spekülatif 

masonluk bu antik sembolik geleneğin akıp gelmesiyle oluşmuştur. Buna bir de kabul 

edilmiş masonların önemli bir bölümünün çeşitli inisiyatik okulların mensubu oldukları 

gerçeğini ilave edersek, günümüz masonluğunun inisiyatik kimliğinin kökenini 

açıklamak zor olmasa gerekir. 

 

İkinci husus, masonluk hakkında mason olmayanlarca yazılmış bazı kitaplarda masonluk 

tarihinin Süleyman Mabedi’nin inşasına kadar dayandırılması ve bu suretle masonluk 

tarihinin İbrani tarihiyle, masonluğun ise siyonizmle özdeşleştirilmesidir. Bu tamamıyle 

bilgi eksikliğine dayanan bir yakıştırmadır. Peki neden böyle bir yakıştırma ortaya 

çıkmıştır? Kitabımızın ilerideki bölümlerinde anlatacağımız gibi, masonik çalışma, her 

ezoterik-inisiyatik çalışma gibi, semboller vasıtasıyla gerçekleşmektedir ve Süleyman 

Mabedi de masonluktaki sembollerden bir tanesidir, yani sadece bir semboldür. Yoksa 

masonluğun tarihi gelişmesi boyunca ne Süleyman Mabedi’yle ne de İbrani tarihiyle 
 

2 Ahiman Rezon İbranicede “seçilmiş kardeşler yasası” manasına gelir. 
3 Anderson Anayasası’nın masonların yükümlülüklerini düzenleyen kısmını çalışmamızın sonundaki Ekler 

bölümünde bulmak mümkündür. 



 39 

herhangi bir irtibatı olmamıştır. Siyonizme hizmet ettiği iddiaları ise asgari bir bilgi ve 

genel tarih kültürüne sahip hiçbir kesimde ciddiye alınmamıştır. 

 

Üçüncü ve son olarak, masonluk tarihinden bahsederken, masonluğun efsanevi tarihi ile 

bugünkü akademik tarih anlayışı çerçevesindeki tarihini iyice ayırdetmek gerekir. 

Anderson Anayasası masonluğun efsanevi tarihine önemli bir yer ayırır. Buna göre 

masonluğun tarihi Adem’le başlar. Adem sahip olduğu mimari bilgileri oğullarına 

öğretmiş ve böylece masonluk dünyaya yayılmıştır. Adem’den sonraki onuncu kuşak 

olan Nuh, gemisini masonluk kaidelerine göre inşa etmiştir. Nuh’un oğullarının üçü de 

masondur ve sanatı gelecek nesillere aktarmışlardır.  

 

Anderson yazdığı bu “tarih”i bu şekilde kendi dönemine kadar getirir. Peki kendisi bu 

yazdıklarına inanmakta mıdır yoksa yeniden teşkilatlanan bu müessesenin temel belgesini 

hazırlarken Adem’e kadar uzanan muazzam bir tarih uydurarak belirli bir heyecanı mı 

alevlendirmek istemiştir? Neticede insanların geçmişe dair hamaset edebiyatıyla günü 

kurtarmaya çalışmaları insanlık tarihinin sık rastlanan bir yaprağıdır! 

 

Anderson ne düşünmüş olursa olsun, aklı başında hiç kimse bunlara gerçek tarih gözüyle 

bakmamıştır. Ne var ki kitabın birinci kısmında da dile getirdiğimiz gibi, efsaneler ve 

mitler sembol olarak görülürler ve ezoterik bir gözle yorumlanırlarsa, içlerinde hakikati 

barındırırlar. Masonluğun efsanevi tarihini de ezoterik manasıyla yorumlamak 

mümkündür. Bu yorum, bizi masonluğun içinde barındırdığı değerlerin insanın 

varoluşundan beri onunla beraber mevcut oldukları noktasına götürecektir. Masonluk, 

içinde barındırdığı sınır tanımayan kardeşlik, evrensel ahlâk, inancı reddetmeyen 

sorgulama gibi değerleriyle, insanla beraber doğmuş, onunla beraber gelişmiştir. 

 

Kısacası masonluk deyince ne anlıyorsanız, masonluk tarihi de onunla başlar! 



 40 

Bölüm 5: Türkiye’de Masonluk Tarihi 
 

 
Şakirtleri taş yonarlar, 

Yonup üstada sunarlar, 

Çalabın adın anarlar 

Ol taşın her paresinde 

 

Hacı Bayram-ı Veli 
 

Türkçe’de masonluk denince anlaşılan spekülatif masonluktur. Hattâ Fransızca’da “hür 

mason” manasına gelen “franc-maçon” tabiri dilimize “farmason” biçiminde geçerek 

spekülatif masonluğu kastetmek için kullanılmıştır. Gerçi Anadolu’nun lonca sistemine 

baktığımızda Türk toprakları üzerinde de bir “operatif masonluğun” mevcut olmuş 

olduğunu söylemek mümkündür, ne var ki Türkiye’de spekülatif masonluk bu lonca 

geleneğinin bir devamı olarak değil, Batı spekülatif masonluğunun ithaliyle doğmuştur. 

Dolayısıyla bu çalışmada Türk masonluk tarihi denildiği zaman kastedilen Türkiye’deki 

spekülatif masonluk tarihi olacaktır. 

 

Bu tarihi kabaca beş döneme ayırmak mümkündür. Bunlardan ilki Türkiye Büyük 

Locası’nın4 1909 senesindeki kuruluşundan önceki dönemdir. İkinci olarak Türkiye 

Büyük Locası’nın kuruluşu ile, çalışmalarının durduğu 1935 senesi arası göze çarpar. 

Üçüncü dönem, Türk masonluğunun uyku dönemi olarak da adlandırılan ve masonik 

faaliyetlerin resmen tatil edildiği 1935-1948 arası dönemdir. Dördüncü olarak 1948 

senesindeki uyanışla başlayan ve Türk masonluğunun 1965 senesindeki bölünmesine 

kadar geçen dönemi görürüz. Nihayet beşinci dönem olarak adlandıracağımız, 1965 

senesinden günümüze kadar geçen süreyi de bölünme neticesinde dünyaca tanınan Türk 

masonluğunun yakın tarihi olarak görmek mümkündür. 
 

 

 

Spekülatif masonluğun 1717 senesinde İngiltere'deki doğuşu ile Türkiye Büyük 

Locası'nın 1909 yılında kurulması arasında geçen dönem, Türkiye’deki masonluğun millî 

bir kimlik taşımadığı bir devirdir. Şöyle ki bu devirde Osmanlı Devleti toprakları 

üzerinde kurulan localar, bir Türk büyük locası mevcut olmadığı için, yabancı büyük 

localara bağlı olarak faaliyet göstermişlerdir. Dolayısı ile elimizdeki bu döneme ait 

bilgiler genellikle yabancı kaynaklardan gelmektedir. 
 

Bu kaynaklara göre, Osmanlı Devleti sınırları içinde masonik faaliyetin başlaması çok 

eskilere kadar uzanır. Spekülatif masonluğun kurulmasınından sadece dört yıl sonra, 

1721 senesinde, Fransız masonların İstanbul’da bir loca kurmuş oldukları iddia edilir. 

Meselâ St. James Evening Post adlı bir Londra gazetesi 24 Mayıs 1738 tarihli nüshasında 

İstanbul, İzmir ve Halep'te mason localarının açıldığını ve bunlara çok sayıda Müslüman 

Türk'ün de girdiğini yazar. Benzeri ifadelere Clavel'in 1843 yılında yazdığı Hür 
 

4 Spekülatif masonluk esas itibarıyla çırak -kalfa - usta olmak üzere üç dereceli bir sistem üzerine 

kuruludur. Bu üç derecede çalışan locaların -ki bunlara sembolik localar da denir- merkezi idare organı 

büyük loca olarak adlandırılır. 



 41 

Masonluğun Eski Tarihi adlı kitabında da rastlanır. Osmanlı topraklarında adı bilinen ilk 

loca, 3 Şubat 1748 tarihinde İskoçya Büyük Locası’na bağlı olarak Halep'te kurulan 

İskenderun Locası’dır. Bu loca, büyük ihtimalle, İngiliz konsolosu Alexander Drummond 

tarafından kurulmuştur. 

 

Kısacası Türk toprakları üzerinde masonik faaliyetin başlaması, spekülatif masonluğun 

kurulmasına paralel olarak, on sekizinci asrın başına kadar gider. 1730’lu yıllardan 

başlayarak 1909 senesine kadar İstanbul’da, Trakya’da ve Anadolu’da, çeşitli Avrupa 

ülkelerinde kurulu büyük localara bağlı olarak çalışan birçok locanın kurulduğu; bunlar 

her ne kadar Osmanlı Devleti sınırları içerisinde yaşayan yabancılar tarafından kurulmuş 

olsalar da aralarında ünlü isimler de bulunan birçok Türk’ün bunlara üye olmuş olduğu 

bilinmektedir. İlk Türk masonları olarak matbaayı ülkemize getiren Yirmisekiz 

Çelebizade Sait Çelebi ve İbrahim Müteferrika’nın adları geçer. Keza Askerî 

Mühendislik Mektebi'nin kurucusu Humbaracı Ahmet Paşa’nın da mason olduğu 

söylenir. Bunların masonluğa hangi localarda girdikleri bilinmemektedir. 
 

Sözün özü Türk toprakları üzerindeki masonik faaliyetlerin ilk yılları hakkında elimizde 

pek bir bilgi ve belge yoktur. Sadece Lâle Devri’yle beraber başlayan bu hareketin Sultan 

Birinci Mahmut'un mason localarının faaliyetini yasaklayan 1748 fermanı ile kesintiye 

uğradığını biliyoruz. Daha sonra Sultan Üçüncü Selim’in Batı’ya yaklaşma politikasıyla 

Osmanlı toprakları üzerinde masonluğun yeniden hayat bulmaya başladığını, ne var ki 

Sultan İkinci Mahmut’un Yeniçeri Ocağı’nı ortadan kaldırmasını müteakip yayınladığı 

1826 fermanı ile masonik faaliyetlerin tekrar kesintiye uğradığını görüyoruz.5  

 

Masonluğun bundan sonraki canlanışı ise, hakkında elimizde bir hayli bilgi ve belge olan, 

Sultan Abdümecit ve onu takip eden Sultan Abdülaziz dönemlerindedir. Osmanlı 

Devleti’nin yüzünü iyice Batı’ya çevirdiği bu devirlerde masonik faaliyetler hızlanmış, 

bilhassa İstanbul ve İzmir’de yeni localar kurulmuş ve birçok önemli Türk aydını ve 

devlet adamı mason olmuştur. Dönemin bilinen en ünlü masonu Tanzimat Fermanı’nın 

hazırlayıcısı Sadrazam Koca Mustafa Reşit Paşa’dır. Keza Sultan Beşinci Murat, 

Sadrazam Keçecizade Fuat Paşa, Sadrazam Mithat Paşa, Sadrazam Ahmet Vefik Paşa, 

Sadrazam Tunuslu Hayrettin Paşa, Sadrazam İbrahim Hakkı Paşa, Şinasi, Ziya Paşa, 

Namık Kemal gibi isimler hep bu dönemde mason olmuşlardır. Sultan Abdülaziz 

döneminin önemli bir gelişmesi de 1861 senesinde ilk defa, Kadim ve Makbul Skoç Riti 

Şurayı Ali-i Osmani adıyla bir Yüksek Şura’nın kurulması olmuştur.6 Sadrazam Sait 

Halim Paşa'nın oğlu Prens Abdülhalim Paşa tarafından kurulan ve diğer kurucularının 

Osmanlı Devleti’nde görevli yabancılar olduğu zannedilen bu kurum birçok yabancı 

Yüksek Şura tarafından tanındıysa da, uzun bir müddet varlık gösterememiş hattâ bir 
 

5 Bunun altında Bektaşilikle masonluğun tarihsel yakınlığı yatıyor olsa gerek. 
6 Masonluğun operatiflikten spekülatifliğe geçişinden kısa bir müddet sonra, çırak-kalfa-üstad derecelerinin 

üzerine inşa edilen ve birçok yerde “yüksek dereceler” olarak adlandırılan başka dereceler ortaya çıkmıştır. 

Biz çalışmamızda bunları rit olarak adlandıracağız. Tarihin akışı boyunca farklı farklı ritler ortaya çıkmış 

ve bunlar idari olarak ilk üç dereceyi içinde barındıran büyük localardan ayrı örgütlenmişlerdir. Bunlardan 

bir tanesi de Eski ve Kabul Edilmiş Skoç Riti’dir. Burada bahsettiğimiz Yüksek Şura, Eski ve Kabul 

Edilmiş Skoç Riti’nin idari örgütüdür. Her ne kadar ritlerin masonluktaki yerine ve bunların büyük localar 

ile olan ilişkilerine Bölüm 14’de değineceksek de tabirin anlaşılabimesi bakımından bu dipnotu koymayı 

uygun gördüm.  



 42 

müddet sonra dağılmıştır. Yine de ilk millî mason örgütü olması açısından Türk 

masonluk tarihinde önemli bir yer taşır. Nitekim bugün Türkiye Yüksek Şurası’nın 

kuruluş tarihi dünya yüksek şuraları tarafından 1861 olarak kabul edilmektedir. Keza 

birazdan ele alacağımız gibi Türkiye Büyük Locası’nın 1909 senesindeki kuruluşuna da 

yol açan yine Yüksek Şura olmuştur. 
 

Masonluğun bu gelişme dönemi Sultan İkinci Abdülhamit'in 1876 senesinde başa 

gelmesiyle sona erer. İkinci Abdülhamit’in kurduğu siyasal baskı, bütün kurumlar gibi 

mason localarını da etkilemiştir. Gerçi İkinci Abdülhamit’in, iktidarının ilk yıllarında 

masonluğa şaşırtıcı bir biçimde göz yumduğunu görüyoruz. Meselâ 1883 yılında herkesin 

gözü önünde bir mason balosu düzenlenmiştir. Bu hoşgörünün altında, gözaltındaki 

Sultan Beşinci Murat’ın mason olması ve İkinci Abdülhamit’in küçümsenmeyecek bir 

güç olarak gördüğü Beşinci Murat’ın biraderlerini karşısına almak istemeyişi yatıyor 

olabilir. Nitekim Beşinci Murat’ın 1904 senesinde ölmesiyle beraber İkinci 

Abdülhamit’in masonlara karşı tutumu sertleşmiş ve masonik faaliyetler yavaş yavaş 

İstanbul dışına kaymıştır. Bu dönemde, bilhassa Makedonya ve Selanik'te yoğunlaşan ve 

İttihat ve Terakki Cemiyeti’yle yakınlaşan bir masonik faaliyet görüyoruz. Esasen millî 

Türk masonluğunun temelini atan ve Türkiye Büyük Locası’nın kuruluşunu sağlayanlar 

da Makedonya-Selanik localarının üyeleri olacaktır. Sadrazam Mehmet Talat Paşa, 

Bahriye Nazırı Cemal Paşa, Kâzım Özalp, Mithat Şükrü Bleda, Faik Süleyman Paşa gibi 

isimler İkinci Meşrutiyet'in 1908 senesindeki ilânını takiben, İstanbul'daki masonlarla 

birlikte, evvela Türkiye Yüksek Şurası’nı, sonra da Türkiye Büyük Locası’nı kurarak 

millî Türk masonluğunun temellerini atacaklardır. 
 

Gerçekten de, 1861 senesinde kurulmuş olan ve fazla bir varlık gösteremeden dağılan 

Yüksek Şura, 1909 senesinde, bu defa doğrudan Türk masonlar tarafından, Şurayı Âliyi 

Osmani ismiyle canlandırılır. Başkanlığına, 1861'deki ilk Yüksek Şura'nın kurucusu olan 

Prens Abdülhalim Paşa'nın yeğeni Prens Aziz Hasan Paşa getirilir. Maliye Bakanı 

Mehmet Cavit Bey, Mehmet Talat Sai Paşa, Mithat Şükrü Bleda, Rıza Tevfik Bölükbaşı 

ve Fuat Hulusi Demirelli gibi devrin ünlü isimleri kurucular arasında yer alırlar.  

 

Yüksek Şura, kuruluşunu müteakip millî bir büyük loca kurmaya karar verir. 9 Temmuz 

1909 tarihinde yayınladığı bir tamimle Osmanlı topraklarında çalışan locaların 

delegelerini 13 Temmuz 1909 tarihinde saat 10.00'da Galata-Noradukyan Hanı’nda 

Büyük Loca'yı kurmak üzere toplantıya çağırır. Bu toplantıda yeterli çoğunluğun 

sağlanamaması üzerine 1 Ağustos 1909 Pazar günü Beyoğlu-Haçopulos Pasajı Lokali'nde 

ikinci defa Genel Kurul toplanır. Bu toplantıya katılan 29 delege Maşrık-ı Âzam-ı Osmani 

adı verilen Türkiye Büyük Locası'nı kurar ve ilk yöneticilerini seçer. Büyük Üstad'lığa7 

Meclis-i Mebusan Başkan Vekili Mehmet Talat Sai Paşa getirilir. Böylelikle Türk 

masonluğunun ilk millî merkezi resmen kurulmuş olur.  
 

Türk masonluğunun 1909 öncesindeki dönemi üzerindeki sözlerimizi, önemli 

gördüğümüz bir hususun altını çizerek tamamlayacağız: Türk masonlarının bu 

dönemdeki masonik faaliyetleri siyasi faaliyetlerle içiçedir. Bunun temel sebebi, 

mutlakiyet karşıtı aydınların İkinci Abdülhamit’in baskı döneminde mason localarını bir 
 

7 O zamanki ismiyle Üstad-ı Azamlığa 



 43 

sığınak gibi görmüş olmalarıdır. Bunun neticesinde bu localar hem düşünce hem de 

eylem olarak meşrutiyetin temellerinin atılmasında önemli roller oynamışlardır. O 

dönemdeki Türk masonlarının isimleri de bu gözlemimizi doğrulayacaktır. Aynı şekilde 

İkinci Meşrutiyet’in ilanı öncesinde İttihat ve Terakki Cemiyeti üyeleriyle mason locası 

mensubu Türkler’in listeleri dikkat çekici ortaklıklar gösterir. İkinci Abdülhamit 

döneminde Selanik'te çalışan localara baktığımızda, bunların birçok üyesinin İkinci 

Abdülhamit rejimini devirmek için İttihat ve Terakki Cemiyeti ile işbirliği yaptığı, hattâ 

Balkan ülkelerinin bağımsızlıklarına kavuşması için çalıştığı bilinmektedir. Nitekim 

İkinci Abdülhamit’e meşrutiyetin ilânını kabul ettirmiş olanların çoğunun mason olduğu 

da tarihî bir gerçektir. Bütün bu siyasi faaliyetlerin altında yatan ise, Fransız İhtilâli'nin o 

meşhur masonik ilkeleridir: Hürriyet - Eşitlik – Kardeşlik. 

 

Bütün bunlar okuyucuya masonluğun siyasi bir kimliğe sahip olduğunu düşündürebilir. 

Oysa ki çalışmamızın çeşitli kısımlarında bahsettiğimiz ve bahsedeceğimiz gibi 

masonluğun kurum olarak siyasetle hiçbir ilgisi yoktur. Localarda siyasi tartışmaların 

yapılmaması masonluğun temel ilkelerinden bir tanesidir. Bu elbette ki masonların fert 

olarak siyaset yapma haklarını ellerinden almaz. Benzeri bir durum Fransız İhtilali 

döneminde Fransa’da yaşanmıştır. Fransız mason locaları ihtilalin hazırlanmasında 

önemli bir rol oynamışlar ama bu rol masonluğun kurumsal kimliğinden değil, o 

dönemdeki masonların bireysel kimliklerinden kaynaklanmıştır. Kaldı ki o sırada bile, 

ihtilâl aleyhtarı ve kraliyet taraftarı birçok masonun mevcut olduğu da tarihî bir gerçektir. 

Dolayısıyla, Bölüm 12’de etraflıca ele alacağımız gibi, bu ve benzeri dönemlerdeki siyasi 

faaliyetleri masonluğun değil, masonların faaliyetleri olarak görmek gerekir.  

 

 

 
  

 

Türkiye Büyük Locası'nın 1909 senesindeki kuruluşundan 1935 senesinde faaliyetlerini 

durdurmasına kadar geçen dönemi Türk masonluk tarihinin ikinci dönemi olarak 

tanımlamak mümkündür. Esasen bu dönemi de Cumhuriyet öncesi ve sonrası olarak ayrı 

ayrı ele almak uygun olur. 1909 ile 1923 seneleri arasındaki Cumhuriyet öncesi dönemin 

ana özelliği locaların gittikçe belirginleşen siyasi bir kimliğe bürünmeleridir. Masonluğun 

ilkelerine tamamen ters bu görüntü, Türk masonluğunun 1909 yılında İttihat ve Terakki 

Partisi'nin ileri gelenleri tarafından kurulması ve locaların neredeyse partinin bir yan 

kuruluşu gibi siyasete bulaştırılmaya çalışılmasından kaynaklanmıştır. Buna bir de 

Hürriyet ve İtilâf Partisi’nin iktidara gelmesiyle localar içerisinde baş gösteren İttihatçı-

İtilafçı çekişmesini ilave edecek olursak, bu dönemin Türk masonluğunun, masonluğun 

inisiyatik kimliği açısından çok da parlak bir tablo çizmediğini söylemek mümkündür. 

Her ne kadar 1909 ile 1923 arasında geçen 14 sene boyunca vatan sathında kırka yakın 

loca kurulduysa da Türk masonluğu, bu dönemin siyasi çekişme ve ihtiraslarını -masonik 

ilkelerin aksine- içinde barındırmış ve gerek kamuoyu nezdinde gerekse de kendi idari 

örgütlenmesi açısından ciddi biçimde yıpranmıştır. Zaten, tarih boyunca günlük siyaset 

masonluğa ne zaman bulaşsa, onun için zararlı sonuçlar doğurmuştur. 
  



 44 

İstiklal Savaşı’nın 1922 senesinde sonuçlanması ve 1923’te Cumhuriyet’in ilanıyla Türk 

masonluğunun görüntüsü ciddi biçimde değişir. İttihatçı - İtilafçı kavgası son bulur. 

İstiklâl Savaşı esnasında çeşitli önemli askerî ve idari görevlerde bulunan Türk 

masonlarının büyük çoğunluğu Cumhuriyet’i ve Atatürk Devrimi’ni heyecanla 

desteklerler. Bu destek gittikçe kuruma hâkim olan bir kimlik haline dönüşür. Bunu, 

Atatürk'ün etrafındaki insanların büyük çoğunluğunun mason olmasından da tespit etmek 

mümkündür.8 

 

Bu döneme dair yapılacak ilk gözlem masonluğun idari yapısını yeni devletin ilkelerine 

uygun hale getirdiğidir. Bu çerçevede Cumhuriyet’in ilânından hemen sonra, 

Türkiye’deki mason örgütlerinin isimleri değiştirilir. Maşrık-ı Âzam-ı Osmani,  Türkiye 

Büyük Maşrıkı; Şurayı Âliyi Osmani de Türkiye Yüksek Şurası adını alır. Her iki kurum 

da Cumhuriyet’in ilânından kısa bir müddet sonra yürürlüğe giren Cemiyetler Kanunu’na 

uygun biçimde resmî birer dernek olarak örgütlenirler. Türkiye Büyük Maşrıkı 1927 

senesinde Tekâmül-ü Fikrî Cemiyeti adını alır, daha sonra, 1929 yılında bu ismi Türk 

Yükseltme Cemiyeti olarak değiştirir. Türkiye Yüksek Şurası ise 1932 yılında Türkiye 

Yüksek Masonluk Cemiyeti adı altında resmî derneğini kurar. 

 

Cumhuriyet’in ilanını takip eden bu dönem Türkiye’de yabancı mason örgütlerine bağlı 

olarak çalışan locaların birer ikişer kapanmaya ve yerlerini millî mason örgütüne bağlı 

localara bırakmaya başladıkları bir dönemdir. Gerçekten 1923’ten 1935 senesine kadar 

olan dönem içerisinde İstanbul, İzmir, Ankara, Bursa, Manisa, Samsun ve Gaziantep’te 

25 tane loca kurulmuş, 1935 yılı itibarıyla Türkiye Büyük Locası'na bağlı olarak çalışan 

locaların sayısı 31'e ulaşmış, yabancı mason örgütlerine bağlı loca ise kalmamıştır. 

 

Bu dönem, masonluğun örgütsel yayılmasına paralel olarak hayır işlerine de ağırlık 

verdiği ve çeşitli hayır kurumlarının kurulduğu bir dönemdir. Aslında bu faaliyetlerin 

başlangıcını 1917 senesine kadar çekmek mümkündür. O yıl İstanbul'da kurulan Necat 

Locası bakıma ve korunmaya muhtaç olan çocukları ele alır ve bilhassa savaş sonrası 

yoksullaşan ailelerin çocuklarının ve yetimlerin ihtiyaçlarının karşılanması gerektiği 

mesajını verir. Heyecanla desteklenen bu önerinin kurum olarak masonluk değil ama fert 

olarak masonlar tarafından üstlenilmesi benimsenir. Bugünkü Çocuk Esirgeme Kurumu 

Necat Locası’nın bu projesinin bir ürünüdür.  

 

Cumhuriyet sonrası dönemin dikkat çeken bir özelliği de Türk masonluğunun Atatürk’ü 

bünyesine almak yolunda çeşitli vesilelerle bulunduğu teşebbüslerdir. Atatürk kendisine 

yapılan kurum üyeliği ve hattâ fahri başkanlık tekliflerini her defasında nezaketle 

reddetmiştir.  

 

Atatürk’ün bu teklifleri neden reddettiği bir tarafa, masonluğun bu tavrı, masonik olmasa 

da stratejik açıdan doğru olmuştur; zira bilhassa 1930 senesinden itibaren, Türkiye’de 

masonluk aleyhtarı akımların yükseldiğini görüyoruz. Bu yükseliş, mutlaka ki tabandan 
 

8 Fethi Okyar, Rauf Orbay, Refet Bele, Kâzım Özalp, Hasan Saka, Şükrü Kaya, Tevfik Rüştü Aras, Rıza 

Nur, Adnan Adıvar, Refik Saydam, Behçet Uz, Hasan Ali Yücel, Yunus Nadi, Memduh Şevket Esendal, 

Hilmi Uran, Ahmet Ağaoğlu, Nevzat Tandoğan, Lütfü Kırdar gibi isimler bunlardan sadece en meşhur 

olanlarıdır. 



 45 

yani geniş halk kitlelerinden değil, tavandan yani devletten kaynaklanmıştır. Kısaca 

yorumlayacak olursak, faşizmin dünyadaki yükselişi Türkiye’yi de etkilemiş ve mevcut 

rejim gittikçe totaliter bir hale gelmiştir. Türk Ocakları’ndan İzcilik Teşkilatı’na kadar 

bütün kuruluşlar Cumhuriyet Halk Partisi’nin denetimi altına ve hattâ bünyesi içine 

alınmışlar yani kapatılmışlardır.   

 

Benzeri bir baskının masonluk üzerinde de kurulduğunu kolaylıkla tahmin etmek 

mümkündür. Bu baskı evvela içeriden kurulmak istenmiş ve Cumhuriyet Halk Partisi 

kendi üst düzey mensuplarından mason olanlar vasıtasıyla masonluğa etki etmeye, parti 

ideolojisini masonluk içerisinde hâkim kılmaya ve kurumu kendi güdümü altına almaya 

çalışmıştır. Partili masonlardan Cumhuriyet Halk Partisi kimliklerini mason kimliklerinin 

önüne çıkartanlar ve partinin bu çabasını destekleyenler olmuştur. Bunun en çarpıcı 

örneği Türkiye Büyük Locası’nın 1 Ağustos 1930 tarihli genel kurulunda yaşanmıştır. 

Genel Kurul Başkanı ve aynı zamanda da Cumhuriyet Halk Partisi İstanbul Müfettişi olan 

Hakkı Şinasi Paşa delegelere hükümetin emrettiği bir yönetim kurulunun idareye 

seçilmesi gerektiğini söyler. Cumhuriyet Halk Partisi'nin görüşü doğrultusunda daha 

önceden hazırlanan bir yönetim kurulu aday listesi genel kurulda dağıtılır ve baskı altında 

yapılan seçim neticesinde bu yönetim kurulu işbaşına gelir.  
 

Masonluk bir hürriyet yuvasıdır ve masonluk tarihi baskıya isyanla doludur. 1930 

seçimleri kurum içerisinde öylesine büyük bir tepkiye yol açar ki, seçilen yönetim kurulu, 

seçimlerden üç ay sonra, 31 Ekim 1930 tarihinde, genel kurulu yeniden toplayarak 

seçimleri yenilemek ve görevi devretmek zorunda kalır.  
 

Masonluğu içeriden ele geçirme çabasının sonuç vermemesi kuruma dışarıdan gelen 

baskıların artmasına yol açar. Masonluğun kökü dışarıda bir cemiyet, bir menfaat 

şebekesi olduğu iddiaları gittikçe daha fazla telaffuz edilmeye başlanır. Bu esnada bu 

iddiaları destekleyecek bir hadise de yaşanır: Cumhuriyet tarihinin Yavuz-Havuz Davası 

adıyla bilinen ve 1928 senesinde ortaya çıkan ilk önemli yolsuzluğuna karışanlar arasında 

Türk masonluğunun en üst idari kademelerinde yer almış Fikret Takiyeddin Onuralp de 

vardır. Bu durum kurumu ciddi biçimde yaralar. Her ne kadar Onuralp’in sanık olarak 

Yüce Divan'a gönderilmesiyle birlikte masonik görevi sona erdirilir ve cezasının 

açıklanmasını müteakip cemiyetten kaydı silinirse de bütün bunlar bu hadisenin 

masonluğa karşı kullanılmasına mani olamaz. Üstelik yargılama esnasında Yüce Divan 

üyelerinden bir tanesi de dönemin Yüksek Şura başkanı Fuat Hulusi Demirelli'dir. 

Demirelli Onuralp’in mahkumiyet kararını destekler hattâ verilen cezayı az bulduğunu 

ifade eder. Ne var ki bütün bu yaşananların yorumu masonluk karşıtı çevrelerce bir 

şekilde yapılır: masonik çıkar ilişkisi. 
 

Bütün bunlara bir de masonluğun içinde karşı devrimcilerin bulunduğu ve bunların 

Atatürk Devrimi’ne karşı oldukları iddiası ilave edilince masonluğun üzerindeki devlet 

baskısı tahammül edilemez hale gelir.9 Masonluk aleyhtarı akımın en önde gelen 
 

9 Türk masonluğunun Atatürk Devrimi’ni coşkuyla desteklediğini söylemiştik. Dolayısıyla bu iddianın 

masonluğun genel eğilimi için doğru olmadığı ortadadır. Tabii bireysel olarak buna karşı masonlar olup 

olmadığını bilmiyorum. Elimde buna dair herhangi bir belge yok. Neticede masonluk gibi bir hürriyet ve 

sorgulama kurumunda her görüşten insanın bulunmasını çok tabii karşılıyor ve bir örnek insanlardan oluşan 

tek sesli bir masonluğu düşünmek dahi istemiyorum. 



 46 

simalarından Adalet Bakanı Mahmut Esat Bozkurt10 - ki 1925 yılında İstanbul’da Necat 

Locası'na başvurup reddedildiği cemiyet kayıtlarındadır- 2 Ağustos 1933 tarihinde, 

sabaha karşı beş sularında, mason derneğinin İzmir’deki lokalini, arabasından 

kurşunlayacak kadar işi çığrından çıkartır. Olayın Atatürk'e Salih Bozok tarafından 

duyurulduğu ve Atatürk’ün şu cevabı verdiği söylenir : "Bu ne biçim iş? Gece yarısı bir 

cemiyete silâh atmak olur mu? Atılır mı? Eğer, cemiyetin faaliyeti zararlıysa, kanunla 

kapatılsın. Silâha ne lüzum var? Burası dağ başı değil ki." 

 

Gerçekten de Türkiye dağbaşı değildir. Onun için de sorun mason derneğinin 

kapanmasıyla hallolacaktır. Atatürk bu mesajı mason derneği idarecilerine iletme 

vazifesini Şükrü Kaya’ya verir. Şükrü Kaya dönemin İçişleri Bakanı’dır, üstelik 

masondur. Dönemin mason derneği yöneticilerini toplayan Kaya onlara  "...masonluğun 

artık faaliyetini tatil etmesinin lazım geldiğine partice karar verilmiş olduğu, hükümetin 

de bu kararı tatbik mevkiine koymak zorunda olduğunu " söyler. Mesaj kısa ama özdür: 

ya kendinizi kapatın yahut da hükümet sizi kapatacak. Mason yöneticiler "kapatma için 

genel kurul kararı gerektiği ve kendilerinin böyle bir yetkileri olmadığı" gerekçesiyle 

itiraz ederler ama netice değişmez. "Başkaca bir özel yasa çıkarılmasına gerek kalmadan 

kararın orada kendileri tarafından derhal alınması" mecburiyeti vardır. Neticede Şükrü 

Kaya tarafından kaleme alınan ve 10 Ekim 1935 tarihinde Anadolu Ajansı tarafından 

yayınlanan aşağıdaki duyuru mason derneği yöneticilerine imzalatılır:  

 

"Mesul ve maruf imzalar altında Ajansımıza verilmiştir. Türk Mason Cemiyeti ülkemizin 

sosyal tekâmülünü ve günden güne artan muazzam terakkilerini dikkate alarak ve 

Türkiye Cumhuriyeti'nde hâkim olan demokratik ve cidden laik prensiplerin tatbikatından 

doğan iyilikleri müşahade ederek faaliyetine -bu hususta hiçbir kanun olmaksızın- 

nihayet vermeyi ve bütün mallarını ülkemizin sosyal ve kültürel kalkınmasına çalışan 

Halk Evlerine teberruu muvafık görmüştür."  

 

Buna ilaveten Şükrü Kaya hükümet adına kamuoyuna resmî bir açıklama yapar:  

 

"Türk masonları kendi ideallerinin hükümetin esas programına dahil olduğunu görerek, 

kendi teşkilatlarını kendileri fesh etmişlerdir. Hükümetin bu iş üzerinde hiçbir teşebbüsü 

ve alâkası yoktur."  
 

Böylece Türk masonluk tarihinde Uyku Dönemi adıyla anılan ve 1948 senesine kadar 

süren 13 senelik yeni bir dönem başlamış olur. Uyku Dönemi’ne neden varıldığı 

hususunda sayfalarca yorum yapılmıştır. Oysa ki bütün bu yorumlar teke indirgenebilir: 

nerede totaliter yaklaşımlar varsa orada masonluk yoktur. Masonluğun olduğu yerde ise 

totalitarizme yer yoktur.  
 

 

 

Uyku Dönemi’nde Türkiye Büyük Locası faaliyetlerini tamamen tatil etmiş ama Türkiye 

Yüksek Masonluk Cemiyeti adıyla ayrı bir tüzel kişiliği olan Türkiye Yüksek Şurası 
 

10 Bu vesileyle aynı akımın bayraktarlarından Şükrü Saracoğlu ve Recep Peker’in de isimlerini kayda 

geçirmek isterim 



 47 

varlığını devam ettirmiştir. Yüksek Şura ilk dört sene var ile yok olmak arasında kalmış 

ve 1939 senesine kadar Türk masonluğu hem resmen hem de fiilen uykuda kalmıştır. Ne 

var ki 1939 yılından itibaren masonik faaliyetlerde bir hareketlenme olmuş ve Yüksek 

Şura, gayrıresmi de olsa masonik faaliyetleri başlatacak adımlar atmaya cesaret etmiştir.  
 

Masonluğun resmen faaliyetlerine başlaması ise dünyanın her köşesinde olduğu gibi 

ülkemizde de demokratikleşme sürecine paralel olarak gitmiştir. İkinci Dünya Savaşı’nın 

sona ermesi, dünyada faşizmin çöküşü ve hürriyetçi demokrasinin yükselmesi, 

Türkiye’de çok partili demokratik sistemin başlamasıyla esmeye başlayan hürriyet havası 

ve nihayet 5 Haziran 1946 tarihinde yürürlüğe giren yeni Cemiyetler Kanunu, zaten 

gayrıresmi olarak çalışmakta olan masonların artık bunu resmileştirme kararını 

almalarıyla sonuçlanır. Yüksek Şura üyesi yedi biraderin 5 Şubat 1948 tarihinde İstanbul 

Vilayetine verdikleri dilekçeyle Türk Mason Derneği kurulur ve böylece Türk masonları 

yeniden resmen faaliyete başlarlar. 

 

Uyku Dönemi’nin sona ermesi Türk masonluk tarihinde yeni bir sayfa açar. Bu yeni 

sayfa esas itibarıyla Türk masonluğunun idari yapısını masonluğun idari örgütlenme 

ilkelerine uygun kılma çabalarını içerir. 

 

Türk masonluğunun 1909 senesi öncesindeki dönemini anlatırken bahsetmiş olduğumuz 

gibi Türkiye’de önce bir yüksek şura vücut bulmuş, büyük loca ise bu yüksek şura 

tarafından kurulmuştur. Dolayısıyla esas olarak büyük locanın hakimiyeti altında 

çalışması gereken localar yüksek şuranın egemenliği altında faaliyet göstermişlerdir. Bu 

geleneğin devamı olarak 1948 senesindeki uyanıştan sonra da sembolik localar Türkiye 

Yüksek Şurası tarafından kurulur ve onun egemenliği altında çalışırlar. Oysa ki 

masonluğun temel ilkelerinden bir tanesi, çırak, kalfa ve üstad derecelerinde çalışan 

locaların bağımsız bir büyük loca tarafından kurulmaları ve idare edilmeleridir. Bu 

durumun farkında olan biraderlerin gittikçe ağırlık kazanmaları neticesinde Yüksek Şura 

30 Eylül 1950 tarihinde sembolik localar için ayrı bir örgüt kurma kararı alır ve bu örgüte 

Büyük Mahfil adını verir. Yüksek Şura’nın himayesi ve vesayeti altında kurulmuş olan 

Büyük Mahfil’in varlığı, Türk masonluğunun idari örgütlenmesinin çarpıklığını 

değiştirmemiş olsa da, Yüksek Şura’dan bağımsız bir büyük loca kurulması yönünde 

atılmış ilk adımdır. Bu adım, 16 Aralık 1956 tarihinde, masonluğun ilke ve kurallarına 

uygun bir biçimde, Yüksek Şura’nın himayesi altında olmayan ve dünyadaki diğer 

benzerleri gibi kendisini oluşturan sembolik locaların tek hakimi olan Türkiye Büyük 

Locası’nın kuruluşuyla neticelenecektir.11  

 

Türkiye Büyük Locası, kurulmasıyla beraber, Yüksek Şura karşısındaki hukuki 

durumunu sağlamlaştırmaya yönelir. Bu çerçevede iki kurum arasında 21 Nisan 1957 

tarihinde konkordato diye adlandırılan bir anlaşma imzalanır. Buna göre Türkiye Yüksek 

Şurası, çırak, kalfa ve üstad dereceleri üzerinde yegâne hâkim ve nazım otorite olarak 

Türkiye Büyük Locası'nı tanır. Eski ve Kabul Edilmiş Skoç Riti'nin 4’ten 33’e kadar olan 

derecelerinin yönetim yetkisi ise tamamen Türkiye Yüksek Şurası'nındır. Ne var ki Eski 
 

11 30 Eylül 1950 ve 16 Aralık 1956 tarihleri arasındaki dönem elbetteki bir çırpıda aşılmamıştır. Tarihe özel 

merakı olmayan okurları sıkmamak için bu konunun teferruatına girmeyeceğiz. Konuya özel ilgi duyanlara 

kaynakçamızdaki Türk masonluk tarihine dair eserleri tavsiye ederiz. 



 48 

ve Kabul Edilmiş Skoç Riti'ne devam edebilmek için mutlaka Büyük Loca'nın sembolik 

localarından bir tanesine üye olmak lazımdır. Bunun tersi ise şart değildir. 
 

Artık Türk masonluğunun idari yapısı masonluğun idari örgütlenme ilkelerine uygundur. 

Bu durum Türk masonluğuna dışarıya açılma ve yabancı mason örgütleriyle ilişki kurma 

konusunda cesaret verir. Gerçekten de o zamana kadar Türk masonluğu, idari yapısındaki 

çarpıklık dolayısıyla muntazam masonluk dünyası tarafından tanınmamakta ve kendisiyle 

herhangi bir masonik ilişki kurulmamaktaydı.12  

 

Türk masonluğunun dünya muntazam masonluğu tarafından tanınması çabalarının 

öncüsü, Türkiye Büyük Locası’nın üst düzey idarecilerinden Enver Necdet Egeran’dır. 

Egeran, dünya muntazam masonluğunun önemli kurumlarından bir tanesi olan İskoçya 

Büyük Locası'ndaki şahsi dostlukları sayesinde Türk masonluğunun tanınması meselesini 

dünya masonluğunun gündemine aldırır. Türkiye Büyük Locası idari yapısının yanı sıra 

çalışma usullerini de muntazam masonluğun ilkelerine uygun hale getirir. Bunun 

neticesinde bazı büyük localar Türkiye Büyük Locası’nı tanımayı kabul ederler. Bu arada 

Eski ve Kabul Edilmiş Skoç Riti’nin en önde gelen iki kurumu olan Amerika Birleşik 

Devletleri Güney ve Kuzey Jüridiksiyonları, Türkiye Yüksek Şurası’nın hem 1861 

senesinde kurulmuş olan ilk yüksek şuranın devamı olduğunu hem de intizamını kabul 

ederler.  
 

Bütün bu gelişmelere rağmen muntazam masonluğun en köklü ve en muhafazakâr 

kurumları olan İngiltere ve İskoçya Büyük Locaları’nı rahatsız eden bir eksiklik vardır: 

Türk masonluğunun menşei muntazam değildir.13  İskoçya Büyük Locası'nın yöneticileri 

bu sorunu çözmek için en uygun yolun Türkiye Büyük Locası'nın intizamının İskoçya 

Büyük Locası tarafından bir törenle tescil edilmesi olduğunu söylerler. Tarafların bu 

konuda vardıkları görüş birliği neticesinde, Türkiye Büyük Locası, 29 Nisan 1965 

tarihinde gerçekleştirilen bir törenle İskoçya Büyük Locası tarafından muntazam olarak 

tanınır. Buna rağmen İngiltere Büyük Locası Türkiye Büyük Locası’nın menşeinin 

intizamı konusundaki tereddütünü korur. Bu tereddüt 1970 senesine kadar sürecek ve 

İngiltere Büyük Locası’nın Türkiye Büyük Locası’nın intizamını kabul etmesi, Türkiye 

Büyük Locası’nı 1 Ağustos 1909 tarihinde kuran localar arasında bulunan Resne 

Locası'nın bağlı olduğu Mısır Büyük Locası'nın muntazam bir masonik örgüt olduğunun 

tespit edilmesiyle mümkün olacak ve Türkiye Büyük Locası 1970 senesinden itibaren 

dünyanın bütün muntazam mason örgütleri tarafından tanınır hale gelecektir. 
 

 

 

Türk masonluğunu intizama götüren bu süreç esasen kendi içindeki bir bölünmeye giden 

yolu da döşemiştir. Gerçekten de Türk masonluğu, 1965 senesindeki tanınma töreninden 
 

12 “Muntazam masonluk” tabirinin açıklamasını, masonluğun idari örgütlenmesi ve geleneksel ilkelerinin 

anlatıldığı Bölüm 13’de bulmak mümkündür. 
13 Muntazam masonlukta aranan menşe kuralına göre, bir büyük locayı oluşturan locaların muntazam 

olmaları gerekmektedir. Oysa ki Türkiye Büyük Locası'nı oluşturan locaların tamamı 1939 veya 1948 

yıllarında Yüksek Şura tarafından kurulmuş oldukları gibi, kurucuları da yine Yüksek Şura tarafından 

kurulan Maşrık-ı Azam'ın kurduğu localarda tekris edilmişlerdir. Halbuki bir yüksek şuranın sembolik loca 

kurması muntazam masonluğun ilkelerine terstir. 



 49 

kısa bir müddet sonra ikiye bölünmüştür. Bu ikiye bölünmenin görünen sebebi, biraz 

sonra izaha çalışacağımız meşhur belge olayıdır. Ne var ki esas ayrılık sebebi, intizamla 

beraber gelen masonik ilkeler üzerindeki uzlaşmazlıktır.  
  

Nedir bu belge olayı? Süleyman Demirel’in 1964 sonbaharında Adalet Partisi genel 

başkanlığına aday olmasıyla rakipleri Demirel’in mason olduğunu öne sürer ve bunu 

kendisine karşı kullanırlar. Demirel de buna karşılık Türkiye Büyük Locası’nın -resmî 

adıyla Türk Yükseltme Cemiyeti’nin - Ankara Şubesi'ne bir dilekçe verir ve kendisine 

cemiyetin üyesi olmadığını belirten bir belgenin verilmesini ister. Ankara'daki üye 

kayıtlarını inceleyen dönemin şube başkanı Enver Necdet Egeran, Süleyman Demirel’e 

cemiyette kaydının bulunmadığını ifade eden 11 Kasım 1964 tarihli bir yazı verir. 

Demirel bu yazıyı parti kongresinde kullanır, genel başkanlığa da seçilir. 

 

Bu olay birçok mason tarafından Türk masonluğunun politikaya alet edilmesi olarak 

görülür ve tepkiyle karşılanır. Yine de geçen zaman içerisinde tepkiler yumuşar ve hadise 

küllenir gibi olur. Ta ki Egeran 2 Mayıs 1965 Türkiye Büyük Locası genel kurulu 

tarafından büyük üstad seçilene kadar!  

 

Belge olayından 170, tanınma töreninden ise iki gün sonra gerçekleşen bu seçimin 

sonuçlarına Yüksek Şura yöneticileri, Egeran’ın masonluğu politikaya alet etmiş bir 

birader olarak böyle bir vazifeye gelemeyeceği gerekçesiyle şiddetle itiraz ederler. Hattâ 

daha da ileri giderek Egeran’ı masonluktan ihraç ettiklerini açıklarlar. Oysa ki Yüksek 

Şura’nın ne Büyük Loca seçimlerine karışmaya ne de kimseyi masonluktan ihraç etmeye 

yetkisi vardır. Esasen bütün bu sıkıntının altında yatan da Yüksek Şura yöneticilerinin, 

eskiden masonluğun idari örgütlenme ilkelerine aykırı olarak sahip oldukları Büyük Loca 

üzerindeki yetkilerini kaybetmiş olmalarından duydukları rahatsızlıktır. Kaldı ki Egeran 

bu değişimin en önde gelen ismidir. Üstelik büyük üstadlığa seçildiği genel kurul 

toplantısında kendisine karşı aday olan Necmettin Sahir Sılan bu değişime soğuk baktığı 

düşünülen ve seçilmesi Yüksek Şura yöneticileri tarafından arzu edilen bir isimdir. 

 

Büyük Loca, Yüksek Şura’nın kararlarını tanımaz. İki kurum arasında şiddeti gittikçe 

artan gerilim, Yüksek Şura’nın 25 Mayıs 1966 tarihli, Türkiye Büyük Locası ile her türlü 

ilişkisini kestiğini bildiren yazısı ile kopma noktasına gelir. Bu kopmadan on gün sonra, 4 

Haziran 1966 tarihinde, Yüksek Şura kendi himayesi altında yeni bir büyük loca kurar: 

Türkiye Büyük Mason Mahfili. Türkiye Büyük Locası bu yeni kurumu tanımaz ve 

kurucularını masonluktan ihraç eder. İhraç edilenler arasında birçok Yüksek Şura üyesi 

de vardır. Onun için, bu hareketi desteklemeyen Yüksek Şura üyeleri, 17 Ekim 1967 

tarihinde yayınladıları bir bildiri ile eski Yüksek Şura'nın masonik kimliğini kaybettiğini 

ifade eder, 15 Aralık 1967 tarihli bir duyuru ile de Yüksek Şura'yı yeniden organize 

ettiklerini ilan ederler. Artık Türk masonluğunda iki ayrı büyük loca, iki ayrı yüksek şura 

vardır. 

 
Türk masonluğunda yaşanmış bu hadiseleri belge olayına bağlayanlar olduğu gibi, bunun 

yeni idari düzenin getirdiği bambaşka yetki dağılımının kişiler üzerinde yarattığı 

rahatsızlıktan kaynaklandığını düşünenler de vardır. Varılan bu noktada birtakım kişisel 

zaafların etkisini inkâr etmek zordur. Bu satırların yazarı, bütün bu yaşananların er ya da 



 50 

geç yaşanmak zorunda olduklarını düşünmektedir zira bu ayrılık Türkiye’ye has değil, 

dünyanın her yerinde mevcuttur. Bunun sebebi masonluğun ilkeleri üzerine getirilen 

farklı yorumlardır.14  

 

 

Dünya ve Türk masonluk tarihinin ana hatlarını çizmeye çalıştığımız bu kısım mutlaka ki 

tam ve kusursuz olmaktan uzaktır. Zaten gayemiz de akademik bir tarih çalışması 

yapmaktan çok, masonluk tarihine dair bilgi sahibi olmayanları birtakım köşetaşları 

hakkında bilgilendirmektir. Yoksa mutlaka daha söylenecek çok söz, yapılacak çok 

yorum vardır. Son söz ve son yargı ise elbette ki tarihin olacaktır.  

 

 
 

14 Bu konuyu Bölüm 13’te etraflıca inceleyeceğimiz için burada bir daha ele almayacağız. 



 51 

3. KISIM : MASONLUĞUN DÜŞÜNSEL YELPAZESİ  

 

 

Benden farklı isen kardeşim, bana zarar vermiyorsun,  

beni zenginleştiriyorsun 

 

Saint-Exupéry 
 



 52 

 

 

Bölüm 6: Masonluk ve “Felsefesi”     

 
İnsana değerini veren sahip olduğu yahut sahip olduğunu zannettiği hakikat değil, ona 

yaklaşmak için harcadığı çabadır; zira mükemmelleşmesi hakikate sahip olmakla değil, onu 

araştırmakla mümkün olacaktır. Eğer Tanrı sağ elinde mutlak hakikati, sol elinde de ona 

ulaşma özlemini tutsa ve bana bunlar arasında bir seçim yapmamı söylese sol elini seçer ve 

derdim ki: “Ver ey Tanrım zira mutlak hakikat ancak senin içindir.” 

 

Lessing 
 

Burada felsefeden kastettiğimiz, insanın hayata, varoluş sorusuna dair tefekkür 

yoluyla bulduğu bir cevaplar manzumesidir. İnsan bir kere bu sorularına, doğruluğuna 

inandığı cevaplar buldu mu, bu sefer toplumun buna uygun olarak nasıl şekillenmesi 

gerektiği arayışı başlar. Bu da ideolojileri doğurur. Bir ideolojinin nasıl hayata 

geçirileceğinin arayışı ise, en geniş manasıyla siyasete yol açar. Elbette ki her felsefe 

birden fazla ideolojiyi, her ideoloji de birden fazla siyaseti doğurabilir ama neticede 

bunlar yukarıdaki hiyerarşik sırayı takip ederler. 

 

Ne masonluk bu tanımıyla bir felsefedir, ne de herhangi bir masonik felsefeden 

bahsetmek mümkündür. Daha somut olarak ifade edecek olursak, masonluğun, 

geleneksel felsefenin ilgi sahasındaki her soruya cevap vermek gibi bir iddiası yoktur. 

İnsanı ele alır, ona hayata dair temel sorularını cevaplandırmanın yolunu açar ama 

bunu yaparken asla hakikatin kendisinde olduğunu öne sürmez. Bu yolda ne bir 

dogma kullanır, ne de bir doktrin önerir. Mesajını yoruma açık semboller vasıtasıyla 

verir ve herkes bu yolda kendi başına yürür; sorularını kendi kendisine cevaplandırır. 

 

İşte masonluktaki hakikati arayış böyle bir hedeftir. Masonlukta hakikat insanın 

dünya davranışlarına yön veren mutlak ve şaşmaz bir veri, bir dogma değil, kişinin 

inisiyatik gelişme ve olgunlaşma sürecinde oluşturduğu bir referans noktasıdır; 

tedricen yaklaşılan fakat asla ulaşılamayan bir hedeftir. Dolayısıyla hiçbir mason 

mutlak hakikate ulaştığı yahut hakikate kendisinin sahip olduğu gibi bir iddiada 

bulunmaz. Böyle bir iddia masonluğun hakikatini vahiyle gelen bir hakikate 

yaklaştırır ki bu da masonluğa dinî bir hüviyet verir. Oysa takip eden bölümde 

inceleyeceğimiz gibi, masonluğun herhangi bir dinle uzaktan yakından ilgisi yoktur. 

 

Bu söylediklerimiz asla ki masonluğun nihilist bir yapıya sahip olduğu anlamına 

gelmeyip, onun inisiyatik kimliğinin bir neticesidir. İnisiyasyon sembollerin lisanını 

konuşmaktır. Oysa ki hazır bir doktrine bağlanan, belirli kalıplarla düşünen, kendi 

doğrularını sürekli sorgulamayan bir insanın bu lisanı konuşması mümkün değildir. 

Şüphe ve sorgulamanın bittiği yerde, ezoterizm de biter. Halbuki sembolün ruhu 

içinde barındırdığı ezoterizmdir. Sembol, ezoterik muhtevasını kaybettiği anda ölür; 

yorumlanacak bir tarafı kalmaz; bir resim, bir amblem haline gelir. Örnek verecek 

olursak, karşılıklı dostluğun sembolü olan el sıkışma artık ezoterik manasını 

kaybetmiştir. Günümüz insanı için bu o kadar kanıksanmış, manası o denli açık, o 

kadar yoruma muhtaç olmayan bir harekettir ki üzerinde durulacak bir şey 

kalmamıştır. Halbuki sembol bir yemiş gibidir: kabuğu ne kadar güç kırılırsa, elde 

edilen meyva o kadar lezzetli olur. 

 



 53 

Bu hususta René Guenon, Hindu Doktrinlerine Genel Giriş adlı eserinde şöyle 

yazıyor: 

 

"Sembol sadece dış görünüşüyle algılandığı andan itibaren, varlık sebebi ve etkisi 

kaybolur; o artık bir "put"tan yani boş ve anlamsız bir imajdan başka bir şey 

değildir; onu muhafaza etmek, ona kaybetmiş olduğu ezoterik değeri kısmen ya da 

tamamen geri verebilecek anlayışta birisiyle karşılaşmadığı müddetçe boş bir 

bağlılıktan öteye gidemez." 

 

O halde inisiyasyonun temel taşlarından bir tanesi, hiçbir doktrin yahut dogmaya 

körükörüne bağlanmamaktır. Bu nihilist bir mesaj, inancı reddeden bir istikamet 

değildir. Tersine, sorguladıktan sonra inanan ve inandığını da her zaman yeniden 

sorgulamaya hazır insanların inancının yüceltilmesidir. Bundan dolayıdır ki 

Hermes’ten Pitagor’a, Ahilik’ten Bektaşilik’e bütün inisiyatik okullar her zaman 

belirli bir sorgulama sürecini yaşatan bir kimlikle daima aydınlık yorumların yuvası 

olmuşlardır. 

 

Aynı husus tabiatıyla masonluk için kat be kat geçerlidir. Hür masonluk bir gelişme 

ve aydınlanma yuvasıdır. Üstelik Aydınlanma Çağı fikir akımlarının en kararlı 

bileşenlerinden de bir tanesidir. Kaldı ki masonluk Aydınlanma Çağı’nı sadece 

etkilemekle kalmamış, bugünkü oluşumunda Aydınlanma Çağı fikirlerinden de 

ziyadesiyle etkilenmiştir. Hattâ biraz ileri giderek, Aydınlanma Çağı’nın ülkülerini 

heyecanla benimsemiş olan günümüz spekülatif masonluğu, bir yerde, Aydınlanma 

Çağı’nın bir ürünüdür de diyebiliriz.1  

 

Ne var ki bu, masonluğun, hiçbir ideolojinin olmadığı gibi, Aydınlanma Çağı 

ideolojisinin de bir savunucusu olduğu manasına gelmez. Tarihî kökenleri mabedler 

inşa eden inşaatçı birliklerine giden hür masonluk, aydınlanma devrinin en yüksek 

noktasında dahi, onun doktrinlerinin destekçilerini biraraya getiren bir kulüpler birliği 

olmamıştır. Aynı, katedral inşaatçılarının, en parlak çağlarında, çok güçlü bir 

kilisenin bütün desteğini arkasında hissettikleri o altın devirlerinde bile, dünya ile 

ilgisini kesmiş ve bütün gayesini öldükten sonra gideceği başka bir dünyaya 

yöneltmiş bir mistikler birliği haline gelmedikleri gibi. 

 

Evet, hür masonluk bütün bu devirler boyunca, bütün geleneklerinde ve ritlerinde, 

yani kendisine en has alanında, kökeni bu devirlerden çok eskilere giden bir 

sembolizma ile karakterize edilmiştir. Elbette ki bu semboller içinde bulundukları 

devirlerin hâkim fikirleri doğrultusunda yeni yorumlara tabi tutulmuşlardır ancak 

kökenleri bu devirlerden tamamen farklıdır. Dolayısıyla masonluğun hâkim 

değerlerini bu devirlerin değerleri ile izaha çalışmak, olsa olsa kaosa yol açar.  

 

Masonluğun temel değerlerinden olan aydınlanma, laik düşünce, kardeşlik, 

evrensellik, eşitlik ve hürriyet gibi kavramları inisiyasyon ve onun getirdiği 

 
1 Tabii bundan hür masonluğun sahip olduğu değerleri Aydınlanma Çağı’na borçlu olduğu manası 

çıkarılmamalıdır. Buhar makinası için söylenen bir söz vardır, “ Teknolojinin buhar makinasına olan 

borcu, buhar makinasının teknolojiye olan borcundan daha fazladır” diye. Gerçekten de buhar makinası 

teknolojinin bir ürünü olmakla beraber, teknolojinin daha sonraki gelişmesine katkıları o denli büyük 

olmuştur ki kendisini var eden teknolojiye borcunu çoktan ödemiş, hattâ alacaklı duruma bile gelmiştir. 

Buna nazire ile, “Aydınlanma Çağı’nın masonluğa olan borcu, masonluğun Aydınlanma Çağı’na olan 

borcundan daha fazladır” dersek herhalde fazla ileri gitmiş olmayız. 



 54 

sorgulama sürecinden bağımsız düşünmek mümkün değildir. Zaten onun içindir ki 

burada hürriyet ile kastedilen, kelimenin geniş kitlelerce kabul edilen manasından 

farklı olarak insan zihninin hürriyetidir. Dolayısı ile inisiyasyonun elde etmeyi 

hedeflediği hür insan, her türlü dogma, doktrin, ideoloji ve önyargının kalıbından 

kendisini kurtarabilmiş, zihnini her türlü “hazır formül”ün, “mutlak doğru”nun, 

“şaşmaz gerçek”in, “kusursuz kurtarıcı”nın prangasından azad edebilmiş imtiyazlı 

insandır.  

 

Esasen her türlü aydınlık düzenin temelinde yatan da bu insandır.  Ve toplumlar bu 

değerlere yaklaşabildikleri nispette hürriyetçi demokrasinin de, laikliğin de başarı 

şansı artacaktır. Neticede, zihni köle insanlardan oluşan bir topluma hangi 

“mükemmel” düzeni getirirseniz getirin, yaşama şansı yoktur zira toplum son tahlilde 

fertlerin bir araya gelmelerinden oluşmaktadır. Kölelerin bir araya gelip kendilerini 

idare ettikleri düzen ise, adı ne konmuş olursa olsun, köleliktir. Hür insanların bir 

araya gelip kendilerini idare ettikleri düzen ise, adı ne konmuş olursa olsun, 

hürriyettir. Velhasıl toplumun ne şekilde idare edildiğini tayin eden, düzenin resmî 

adı değil, toplumu oluşturan fertlerin niteliğidir. 

 

İşte inisiyasyon, köleliği yıkıp, yerine hürriyeti koymaya bir çağrıdır. Masonluk ise 

temel dersi hürriyet olan bir okuldur.  

 

 

 

 

Okul deyince insanın aklına öğretim ve eğitim gelir. Masonluğa bir okul sıfatını 

çokça yakıştırdığımız bu çalışmada, masonluğun statik bir öğretim kavramıyla 

yakından uzaktan ilgisi olmadığını vurgulamamız gerekir. İnisiyatik okulların özelliği 

öğretmeleri değil eğitmeleridir. O halde, eğitim ve öğretim kavramları arasındaki 

farkı ortaya koymakla başlayalım incelememize. 

 

Öğretim, belirli bir bilgiye sahip bir insanın, o bilgiyi, bir başkasına nakletmesidir. Bu 

nakil tek taraflı bir faaliyettir. Böyle bir faaliyetin, tanımı itibariyle durağan bir yapısı 

vardır. Üstelik bu bilgi bir şekilde müesseseleşmiş bir halde ise, başka bir deyişle bir 

öğreti haline dönüşmüşse, o zaman bu tek taraflı nakil, dogmalara, ezberciliğe, 

hazırcılığa yol açacak, bunun neticesinde düşünmemeyi, sorgulamamayı, şüphe 

etmeden kabul etmeyi teşvik edecektir. 

 

Oysa ki eğitim, iki taraflı bir faaliyettir. Bu taraflardan bir tanesi eğiten, diğeri ise 

eğitilendir. Eğitim faaliyeti, öğretimden farklı olarak, bilgi yolundan daha önce gitmiş 

olanın (yani eğitenin), bu yolu, henüz onun üzerinden gitmemişlere (yani eğitilenlere) 

göstermesinden ibarettir. Bu iki safhalı bir süreçtir. Bunlardan birincisi, her iki tarafın 

da iştirakiyle gerçekleşen yolun gösterilmesi kısmıdır. İkincisi ise, sadece eğitilen 

tarafın dahil olduğu, gösterilen üzerinde düşünme ve bunu değerlendirmeye dayanan 

özümseme safhasıdır. 

 

Dolayısı ile eğitimin ana hedefi, çoklarının zannettikleri gibi, birtakım mevcut 

bilgilerin öğretilmesi değildir. Öğrenmek, eğitim sürecinin nihayetinde zaten 

kendiliğinden ortaya çıkacak bir neticedir ama eğitimin gerçek hedefi, aklı ve bilinci 

hareketlendirmek, düşünmeyi öğretmek, velhasıl bir sorgulama sürecini hayata 

geçirmektir. Eğer bir eğitim müessesesi herhangi bir sebepten dolayı bunları 



 55 

sağlayamıyorsa -bu sebep ister hoca olsun, ister talebe, isterse de kullanılan yöntem- 

belirli birtakım bilgileri naklediyor, birtakım işlerin nasıl yapılacağını öğretiyor olsa 

da aslında hedefine ulaşamıyor demektir. 

 

Ulaşamıyor demektir zira herkes birşeyler öğrenir. Kendi başına öğrenir, evinde 

öğrenir, işinde öğrenir. Hayvanlar da öğrenirler. Esasen hayat yaşayanlar için bir 

öğrenciliktir. Halbuki eğitim, sadece bilgi edinmeye dayanmayan, aynı zamanda elde 

edilen bilgileri değerlendirmeyi de öğreten bir zihinsel formasyondur. 

 

Kısacası eğitim, öğretimi içine alan, fakat onun çok üzerinde bir faaliyet, bir 

olgunlaşma sürecidir.                            

 

Masonluk ideal eğitimin ta kendisidir. 

 

Bu durum, masonluğun inisiyatik-ezoterik kimliğinden kaynaklanmaktadır. İnisiyatik 

okullar, dış dünyadaki hayattan birşekilde rahatsızlık duyan, kendilerinde birtakım 

eksiklik ve yetersizlikler algılayan, hayata dair birtakım temel soruları 

cevaplandırmaya çalışan insanların bir araya gelip, bütünlük içerisinde ama fert 

kimliklerini koruyarak, bu sorularını cevaplandırmaya çalıştıkları yerlerdir. Bu arayış, 

belirli bir yöntem dairesinde gerçekleşir. Bunun başlangıcı da, inisiyasyon dediğimiz 

bir tören vasıtasıyla olur. Üstelik bu tören, insanın hayatını değiştirmek, hattâ eski 

hayatına veda ettirip yeni bir hayata başlatmak; bu yeni hayatta onu hürriyetine 

kavuşmuş bir akıl ve yüce ahlâki ilkelerle donatıp bu sayede hakikate ulaştırmak gibi 

büyük iddialar taşımaktadır.  

 

Bu iddialar, eğer inisiyasyonu tek gecelik duygulu bir tören olarak görürsek, 

inandırıcılıktan uzaktır elbette ki. Oysa ki inisiyasyon, her ne kadar sembollerin 

lisanını öğrenme sürecini başlatan törenin adıysa da, aynı zamanda o sürecin bizzat 

kendisidir de.  

 

Doğrudur, gerektiği gibi yapılmış bir tekris2 töreni, eğer törenin tatbik edildiği haricî 

de ruhen bu işe iyi hazırlanabilmişse, insanı sarsan, düşündüren, yer yer yüzüne tokat 

gibi inen bambaşka bir hadisedir; her insan bunu hayatta en çok bir defa yaşayabilir 

ve eğer şansı varsa yaşadığı bu törenden kendisinde derin, unutulmayacak ruhi izler 

kalır. Bu törenin bütün amacı, insana yeni girdiği bu dünyanın farklılığını bütün 

şiddeti ile duyurmak, bu sayede eski hayatında ölüp yeni bir hayata doğduğunu 

hücrelerine kadar hissetmesini sağlamak ve mümkün olan en tesirli şekilde 

bilinçaltına mesajlar verebilmektir. 

 

İşte bundan sonra masonluk adı altında yapılan bütün çalışmaların hedefi bu törenin 

başlattığı ruhi tesiri devam ettirebilmektir. Yoksa masonluk, insanlara bir gecelik 

duygulu bir tören yaşatan, daha sonra da konferanslarla onları bilgilendiren, sevmeye 

iten bir dernek, bir kulüp değildir. Masonluk, insanların birbirlerine konferanslar 

yahut konuşmalar vasıtasıyla yazılan, okunabilen velhasıl dile gelebilen bilgileri 

naklettikleri bir yer de değildir zira bunun için masonluğa ihtiyaç yoktur. Bütün 

bunlar bir filantropi yahut felsefe derneğinin çatısı altında, herhangi bir mekânda 

düzenlenen toplantılarla da gerçekleştirilebilirler. 

 

 
2 Masonik inisiyasyona tekris denir. 



 56 

Masonluk çatısı altında bilgi değil bilgelik alışverişi yapılır. 

 

Masonlukta sevgi dersleri verilmez, sevilir.                   

 

Bakınız Herman Hesse ne diyor: 

 

“Gerçekten bulmak isteyen, ve bunun için arayan, hiçbir doktrini kabul edemez. 

İletilmesi mümkün olan bilgidir, bilgelik değil. O yaşanır, lâkin asla açıklanamaz, 

öğretilemez.” 

 

Bu hakikatin çok iyi farkında olan hür masonluk için tekris, bütün bir ömür boyu 

devam edecek bir sürecin sadece başlangıcıdır. Bu sürecin temelinde de, insanın 

kendisini her türlü zihinsel kayıttan kurtararak bıkmadan usanmadan araması vardır. 

Bu ise, dile gelmeyen, öğretilemeyen fakat ulaşılmaya çalışılan bilgeliği yaşamanın 

ön şartıdır. 

 

Onun içindir ki masonluk çatısı altında verilen bütün konferanslar, yapılan bütün 

konuşmalar, ritüeller3, hepsi bir gayeye yöneliktir: tekrisle başlayan süreci devam 

ettirmek. Dolayısı ile bunlarda esas olan konuşmanın metni, verilen bilginin içeriği 

yahut ritüeldeki ifadeler değildir; önemli olan mabedin kapısı çekilip haricî dünyaya 

ait herşeye veda edildikten sonra bunların, mabedin içinde bulunan ve insanlığın 

varolalı beri elde ettiği birikimin bir ürünü olan sonsuz sayıdaki sembol vasıtası ile 

uyandırdıkları ruhi tesirdir. 

 

İşte bu sebeptendir ki mason localarında, ana hatlarını ezberlemekle öğrenilebilecek, 

belirli bir yönteme göre tanzim edilmiş bir doktrinler manzumesi asla yoktur. Sözler 

ve metinler sadece insanın dikkatini belirli bir noktaya çekme gayesine yöneliktirler. 

Neticede bunlar, aradığımız özü içlerinde barındıran, ama bunu doğrudan iletme 

gücünden mahrum olan birtakım biçimlerdir. Onların vermek imkânına sahip 

oldukları ana mesajı, o büyük sırrı çözebilmek ise bize, yalnızca kendimize bağlıdır.   

 

Masonluk, yanılmaz kabul edilen, tartışılmaz bilgi sahibi üstadların, bir sözü ile 

insanı doğru yola sokacak mürşidlerin varlığını asla kabul etmez. Eskiden Aristoteles 

için kullanılan bir ifade vardır: “Üstad söyledi”. Bu aslında, açıkça dile getirilmese 

de, şu demektir: “madem ki üstad söyledi, o halde doğru”. Hür masonluk, bu 

yaklaşımla mücadelenin yuvasıdır. Mason locaları, hata yapmaya aynı derecede açık, 

insani zaafları elbette ki taşıyan, lâkin hakikate susamış eşit bireylerle doludur. Bu 

yolda yürüyenlerin, başları sıkıştığında, yardımlarına koşacak kardeşleri elbette vardır 

ama onların bu sorunlara getirmeye çalışacakları çözümler, kendi hakikati arama 

çabalarında kullandıkları usulleri paylaşmalarından ibarettir. Eski hıristiyan 

bilgelerinden bir tanesi ne de güzel ifade eder bunu “öğretmiyorum, içinizdekini 

uyandırıyorum” diyerek. 

 

Gerçekten de inisiyatik usul öğretmez, yolu çizer; masonluk insanlara kalıplar 

vermez, sorgulamayı öğretir. Ve gerçek inisiye Buda’nın şu sözünü asla aklından 

çıkartmaz: 

 

 
3 Masonluğun çalışma usulünün kağıda dökülmüş haline ritüel denir. Masonik toplantıları bir tiyatroya 

benzetecek olursak, ritüel bunun senaryosudur. Bu konuyu Bölüm 14’de etraflıca inceleyeceğiz. 



 57 

“ Eğer aydınlanmanla arana Buda girerse, onu da öldür!” 

 

Yahut Basri Baba’nın deyişiyle: 

 

Nikab-ı zahir ile kayda düşme ey aşık, 

Mukayyet olan rahta rah-i Hak da cüdadır 

 

Ne muhteşem bir nasihattir bu! Ve ne muhteşem bir noktadır bu gelinmesi 

hedeflenen! Ve insanı buna ulaştıracak hiçbir inisiye edici üstad, hiçbir sihirli formül 

yoktur. Hacı Bektaş-ı Veli’nin bundan asırlarca evvel söylediği gibi, 

 

Hararet nardadır, sacda değildir, 

Keramet baştadır, tacda değildir, 

Her ne arar isen kendinde ara, 

Kudüs’te Mekke’de Hac’da değildir 

 

Masonluk kerameti insanda, kendi özünde arayanların yuvasıdır. Masonluk, 

kişilerden, sıfatlardan, müesseselerden mucize beklememeyi bilen; insanın temel 

hakikatlerini sezen; içindeki ışığı uyandırabilmiş insanların yuvasıdır. Ne de güzel 

seslenir Yunus Emre 

 

Dervişlik dedikleri hırka ilen tac değil, 

Gönlün derviş eyleyen hırkaya muhtaç değil 

 

diyerek asırların ötesinden. 

 

Masonlukta da bütün biçimler, dereceler, sıfatlar bir üslup, bir tarz, tasavvufi tabiriyle 

bir neşe olmanın ötesinde bir mana ifade etmezler. Yoksa masonluk da, üstadlık da 

gönülde başlar gönülde biter. Salim Ahmet Çalışkan’ın söylediği gibi, “masonluk 

sizde yaşayan ruh ve imandır”. 

 

Meseleye böyle bir yaklaşım getirince, biraz evvelki ifademizi bir kere daha 

tekrarlamak yerinde olur zannederim: temel hedefi, hakikatin, insan zihninin mutlak 

hürriyete kavuşturulması sureti ile araştırılması olan masonluk, ideal eğitimin ta 

kendisidir. 

 

İnsanlık tarihi boyunca, geleneksel eğitim bir şartlandırmadan ibaret olmuştur: eğitici 

kabul edilen müessesenin, eğitileni, kendi doğru kabul ettiği değerler istikametinde 

şartlandırması. Bu şartlandırmanın temelinde kâh sınıf bilinci yatmıştır, kâh din, kâh 

milliyetçilik. Ama sebep ne olursa olsun bir ortak nokta hep aynı kalmıştır: insan 

düşüncesini belirli bir kalıba sokmak.4 Oysa ki masonluk, tarihi boyunca, bu kalıpları 

yıkmanın mücadelesini vermiştir. Ve elbette ki masonluğun eğitimden anladığı, 

sadece “bazı şeyler”in öğretilmesine dayanan geleneksel yaklaşımın tam tersidir. 

Üstelik, masonlukta eğitenle eğitilen arasındaki alışveriş öylesine ahenkli ve çift 

yönlüdür ki, bir süre sonra bu ayırım ortadan kalkar, herkes hem eğiten hem de 

eğitilen haline gelir aynı zamanda. 

 
4 Buna iki hoş örnek verelim: “Sosyalist eğitimin hedefi insanlara devletin normlarına göre düşünmeyi 

öğretmektir” diyor Polonya hükümet başkanı Gierek, Le Monde gazetesinde yayınlanan 2 Aralık 1972 

tarihli demecinde. Ve bir akis gibi cevap veriyor ona Papa 2. Jean Paul, 9 Şubat 1980 tarihinde: 

“Katolik okullar, insanlara kalıcı, derin ve nitelikli bir imanın verildiği yerler haline gelmelidir”.    



 58 

 

Özetleyecek olursak, masonluk, hiçbir doktrinin tek taraflı nakledilmesini 

hedeflemez; bilgiye mutlak sahip mürşidlerin mevcudiyetini de asla kabul etmez. 

Masonluğun ana hedefi hür düşünmeyi ve sorgulayabilmeyi öğretmek ve her türlü 

dogma ile mücadele etmektir. Masonluk, çok farklı insanları bünyesine kabul eden, 

her türlü bilgiye açık bir buluşma zeminidir.  

 

Dolayısıyla masonluk, dışarıdan gözlemleyen birisinin kaos diyebileceği kadar farklı 

fikirleri, mükemmel bir ahenk ile bünyesinde barındırmaktadır. Gerçekten de 

masonluğu tanımayanların, onun barındırdığı tartışılması mümkün fikirler 

yelpazesinin genişliğine şaşırmamalarına imkân yoktur. Bu böyle de olmak 

zorundadır zira insanla beraber varolan insanlık kültürü yelpazesi öylesine bir 

çeşitliliğe sahiptir ki... İnisiyasyon ise, bütün bu farklı kültürlerden süzülüp gelen en 

ince değerleri günümüze getiren bir yöntemdir. Bundan dolayıdır ki masonluk ve 

bütün inisiyatik cemiyetler, son derece geniş bir fikir ve yorum yelpazesi içerisinde 

çalışmak zorundadırlar. Bu onların tanımında mevcuttur. Aksini düşünmek dahi 

mümkün değildir zira böyle bir şey, inisiyasyonu var eden temel sebebi yok eder ve 

inisiyatik cemiyetleri bir fikir yahut felsefe kulübüne dönüştürür.5 

 

Neticede hepimiz aynı hakikate farklı şekillerde bakmıyor muyuz? “Farklı kültürler” 

dediğimiz şey aslında insanlık kültürü denilen o muazzam birikimin farklı 

cephelerden görünümünden başka birşey değil ki. Masonluk bu gerçeği mükemmelen 

yakalayıp gereğini yaptığı için de her mason onda kendisini bulabilmektedir. Bu 

sayededir ki bütün insanlık kültürü, bu emsalsiz müessesenin bünyesinde, hiçbir 

parçası diğerini rahatsız etmeden bir arada yaşayabilmektedir. Burada söz konusu 

olan asla bir sentez değil fakat eşine zor rastlanır ahenkte bir birlikte yaşamadır.  

 

Kime ait olduğunu bilmediğim, fakat çok sevdiğim, pek şairane bir masonluk tanımı 

vardır:                                    

 

“Mason atölyeleri birer göldür. Bütün iklimlerin saf ve serin, gürültülü ve ateşli 

menbalarından akıp gelen fikir ırmakları oraya gürültüsüz ve iddiasız dökülürler. 

Her mason dilediği ve beğendiği ırmaktan istediği kadar içer; fakat bu hareket o 

kadar namahsus kalır ki ne içtiğini ve ne kadar içtiğini kimse anlayamaz.” 

 

Kimi bilgeler vardır, Yunus Emre gibi, başkalarının ciltlerce yazıp da dile 

getiremediklerini sade ve iddiasız beş on kelime ile zihinlere nakşediverirler. Çıraklar 

da sıkıştılar mı ustalarının bu sözlerinden alıntılar yapıverirler6. Ben de bütün bu ifade 

etmeye çalıştıklarımı bir çırpıda dile getiriveren bir alıntı ile devam etmek istiyorum 

bu bahse: 

 

“Masonluk her türlü dinî inanca, samimi ve ahlâka aykırı olmamak şartı ile çeşitli 

düşünce ve kanılara açık bir teşekküldür. Ancak bunların hiçbirini telkin etmez, 

serbest bırakır. 

 
5 Ümid ederim bütün bu kitap boyunca söylemeye çalıştıklarım, bu ifademin bu kulüpleri küçümsemek 

yahut onlara saygısızlık etmek manasına gelmediğini yeterince ortaya koyabilmiştir; inisiyasyon ne 

felsefeye ne de bilime rakiptir; onlarla paralel gider ve insanları  yaptıkları işi en iyi şekilde yapma 

noktasına getirmeyi hedefler. 
6 Umarım Ali Oktay Cever kardeşim izin almaksızın kendimi lâyık gördüğüm bu kendisinin çıraklığı 

sıfatına beni kabul eder. 



 59 

 

Kendi felsefesine gelince, panteist olduğu kadar materyalisttir de. Bu iki unsur, tam 

bir ahenk içerisinde, ritüel, sembol ve alegorilerde ifadesini bulmaktadır. Bütün 

bunlar, madde ve mana olarak önce buhar olur, sonra yoğunlaşır ve bir ırmak haline 

gelir. Her susayan bu ırmaktan susuzluğunu giderir. 

 

Asırlardan beri aynı akan bu suyun kabına göre renk ve şekil alması tabiidir. Kimine 

göre o su H2O’dur kimine göre ise Âlem-i Gayb’den Âlem-i Şuhud’a gelerek arifin 

gönlüne akmaktadır. 

 

Son söz, nasıl zevkederseniz öyledir.” 

 

Bu tanımlar, güzelliklerinin ötesinde, gerçekçidirler de. Sembollerin belki de en 

önemli özelliği yoruma açık olmalarından kaynaklanan mana zenginlikleridir. 

Gerçekten de semboller çeşitli devirlerde çeşitli toplumlar tarafından devrin şartları 

ve kendilerini yorumlayanların birikimlerine göre farklı manalar almışlar, ne var ki 

sembolizma denilen lisanın kurallarına göre evvelki manalarını da muhafaza 

etmişlerdir. Bundan dolayıdır ki aynı sembol farklı kişileri farklı yönlerden 

etkileyebilir. Her fert kendi kudret ve kabiliyetine, bilgi birikimine göre sembolde 

farklı bir mana, farklı bir lezzet bulur.  

 

Bu böyle olmak da zorundadır zaten; zira eğer semboller içlerinde hakikatten parçalar 

barındırıyorlarsa, bu ancak yoruma açık olmaları ve kişiden kişiye farklılık 

gösterebilmeleri ile mümkündür. Yoksa hakikati mutlak bir kalıba dökmek 

düşünülebilir mi hiç! 

 

Hür masonluk, emsalsiz bir yorum sanatıdır ve onun bu özelliğidir ki Castro’dan 

Allende’ye, Churchill’den Attlee’ye, Truman’dan Talat Paşa’ya, bambaşka dünya 

görüşleri, hayat ve yetişme tarzlarına sahip ve başka hiçbir şekilde bir araya 

gelemeyecek insanları aynı ortak paydada birleştirebilmiştir.  

 

Bütün bu söylediklerimiz, masonluğun, körlerin fili tarifi gibi, bambaşka şekillerde 

tanımlanabileceği ve her isteyenin onu istediği tarafa çekebileceği manasına 

gelmemektedir elbette. Doğrudur, hür masonluğu tanımlamak zordur; hattâ belki de 

bu hürriyet müessesesini birtakım tanımların soğuk kalıplarında donduracağından 

doğru da değildir. Fakat bu, kimseye, hür masonluğun ne olduğunun belli olmadığını 

kesinlikle düşündürmemelidir. Masonluk, temel sorularını cevaplandırma çabası 

içerisindeki insana sunulmuş bir yol –yollardan bir tanesidir. Bütün masonlar, ana 

malzemesi inisiyasyon olan, insanı hür düşünmeye, aydınlanmaya velhasıl hakikate 

götüren ve sınırları da en yüce manasında vicdani ve etik değerlerle tespit edilmiş bu 

yolun üzerinde yürümektedirler. Ve hepsi de bu yolu, bilgi birikimlerine, kültürlerine, 

yetişme tarzlarına, kişiliklerine, kabiliyetlerine uygun olarak algılamakta, anlamakta, 

yorumlamaktadırlar. 

  

Bu durumda, “masonluğun ideolojisi”, “masonik doktrin”, “masonik düşünce tarzı” 

gibi ifadelerin bir manasının kalmadığı da ortadadır herhalde. Eğer masonik bir 

ideoloji varsa, bu olsa olsa masonik bir ideolojinin mevcut olmadığıdır. Masonluk 

hiçbir mensubunu, herhangi bir konu üzerinde belirli bir şekilde düşünüp tavır almaya 

yahut belirli şekillerde davranmaya mecbur etmez. Bu mutlak hürriyetin biri 

metafizik, diğeri de etik olmak üzere iki istisnası vardır: masonluk, bünyesine kabul 



 60 

edeceği insanlardan tanrıya inanmalarını bekler; buna ilaveten masonluk, 

mensuplarının her türlü fikir ve davranışını kabul eder ama bunların ahlâki kaidelere 

aykırı olmamalarını ister. 

 

Tabii burada akla çeşitli sorular gelebilir: tanrıya inanç mecburiyeti ile masonluğun 

hürriyetçi kimliği nasıl bağdaşabilir? Ahlâki kaidelere bağlı olmak iyi de, ahlâk 

kavramı içinde bulunulan devir ve topluma göre farklılık gösterdiğine göre, fikirlerin 

ahlâki olup olmadığına karar verecek kıstas nedir? 

 

Bu cins sorulara tatmin edici bir cevap verilmedikçe, yukarıda söylediğimiz herşey 

boşlukta kalacaktır. Onun için bu kısmın bundan sonraki bölümlerini masonluğun 

fizikötesi ve ahlâki yaklaşımlarına ayırdık. 



 61 

Bölüm 7: Masonluk ve Din 
 

 
Kozmik dinî duygunun bilimsel araştırma için en güçlü ve en soylu etken olduğuna inanırım. 

 

Albert Einstein 
 

 

Masonlukla ilgili sıkça rastlanan bir iddia da, masonluğun başlıbaşına bir din 

olduğudur. Masonlar her ne kadar bunun aksini söyleseler de ısrarla “masonluk bir 

dindir” diye iddia edenler mevcuttur. Masonluk, buraya kadar söylediklerimizden 

kolaylıkla anlaşılabileceği gibi bir din değildir. Kaldı ki masonluk bir din olma 

iddiasında olsaydı, açıkça bu kimlikle ortaya çıkardı. Oysa ki masonluğa dair bütün 

belgeler bunun tersini iddia etmektedir. 

 

İngiltere Birleşik Büyük Locası 21 Haziran 1985 tarihinde, Masonluk ve Din başlıklı 

bir beyanname yayınlamıştır. Konumuzla doğrudan ilgili olması açısından üzerinde 

dikkatle duracağımız bu beyanname aşağıdaki gibidir. 

 

 
 

Masonluk ve Din 

 

• Giriş 

 

Yetkili organımız, masonluk ve din üzerine son zamanlarda yapılmış olan yorumlar 

ve bazı kiliseler tarafından masonluğun Hıristiyanlıkla uzlaştırılması imkânlarına dair 

yapılmış çalışmalara referansla, aşağıdaki beyannameyi yayınlamaya karar vermiştir. 

Bu beyanname, İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın Eylül 1962’de kabul ettiği ve 

Aralık 1981’de teyid ettiği beyannameyi tamamlayıcı niteliktedir. 

 

• Temel Duyuru 

 

Masonluk ne bir dindir, ne de dinin yerini tutar. Mensuplarından bir yüce varlığa 

inanmalarını ister, fakat kendisi bir inanç doktrini sunmaz. 

Masonluk, her dinî inançtan insanlara açıktır. Loca çalışmaları esnasında din 

tartışması yapılamaz. 

 

• Yüce Varlık 

 

Yüce Varlık’ı belirtmek için kullanılan farklı isimler, farklı inançlara sahip insanların 

duada birleşmelerini sağlar. Bu birleşme, farklı inançtaki insanların, dualarının içeriği 

ihtilaf yaratmaksızın, kendi tanrılarına yönelmelerinden ibarettir. 

 

Masonluğun bir tanrısı yoktur. Masonların tanrısı, kendi inandıkları dinin tanrısıdır. 

 



 62 

Masonlar, ortak olarak Yüce Varlık’a saygı duyarlar. Bununla birlikte kendi 

dinlerindeki tanrıları yüce kalmaya devam eder. 

 

• Kutsal Yasanın Kitabı 

 

Kutsal Yasanın Kitabı, her mason için, kendi inandığı dinin kutsal kitabıdır. Kutsal 

Yasanın Kitabı, loca çalışmaları esnasında daima açıktır. 

 

• Masonların Yükümlülükleri 

 

Masonlar, yükümlülüklerini, Kutsal Yasanın Kitabı üzerine yemin ederek üstlenirler.  

 

Masonlar, tanışma işaretlerini gizli tutmayı ve masonluğun ilkelerine uymayı taahhüt 

ederler. Cezalar tamamiyle semboliktir ve herhangi bir yaptırımı yoktur. 

 

• Masonlukla Din Arasında Karşılaştırma 

 

Masonlukta, din kavramını oluşturan aşağıdaki üç unsur yoktur 

 

a-) Teolojik bir doktrin. Masonluk, din üzerindeki tartışmalara izin vermeyerek bir 

masonik teolojik doktrinin ortaya çıkmasına engel olur. 

b-) Kutsal görevler yüklemek. 

c-) Eserler, gizli bilgiler ve başka vasıtalar yoluyla kurtuluş vaadetmek. 

 

Masonluğun sırları tanışma usulleri ile ilgilidir, kurtuluş ile ilgili değil. 

 

• Masonluk, dinin lehinde bir tutuma sahiptir. 

Masonluk, dine karşı kayıtsız olmaktan uzaktır. Mensuplarının, dinî akidelerine 

karışmaksızın, kendi inançlarını takip etmelerini ve -ismi ne olursa olsun- tanrıya 

karşı kendi vazifelerini üstlenmelerini diler. Masonluğun ahlâki öğretileri, bütün 

dinler tarafından kabul edilebilirdir. Bu şekilde masonluk, dinin lehindedir.  

 

 

Dünya masonluğu ve masonları adına söz söyleme hakkına sahip merkezî bir otorite 

mevcut olmadığı için yukarıdaki beyanname bağlayıcı değildir. Sadece İngiltere 

Birleşik Büyük Locası’nın masonluk ve din konusunu nasıl algıladığını 

aksettirmektedir. Bununla birlikte, bazen Ana Büyük Loca ismiyle de anılan ve 

dünyanın en eski büyük locası olan İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın masonluk 

hakkındaki yorumları birçok defa geleneksel masonluğun temel yaklaşımlarını çizer 

mahiyette olmuştur. Yukarıdaki belge de bunlardan bir tanesidir. Dolayısıyla bu 



 63 

duyuruyu dikkatle ele alıp, inceleyip yorumlamak, masonluğun din kurumuyla olan 

ilişkisini açıkça ortaya koyabilmek açısından gerekli ve faydalı olacaktır. 

 

Bu duyuru, daha giriş kısmında önemli bir mesaj veriyor. Belli ki İngiltere Büyük 

Locası masonluğun birtakım temel ilkeleri hakkındaki görüşlerini yeniden ortaya 

koymak ve bazı önemli gördüğü hususların altını çizmek ihtiyacını ve gereğini 

hissetmiş. Bu ihtiyaç ve gereklilik ise ciddi bir endişeden kaynaklanıyor: masonluğun 

dinle olan ilişkisi üzerine yapılacak yeni yorumların masonik geleneğin temel 

ilkelerine zarar vermesi endişesi. Onun içindir ki duyuruda çok açık ve hiçbir 

tartışmaya yer bırakmayacak ifadeler var: “Masonluk ne bir din, ne de dinin yerine 

geçmek gayesindeki bir kurumdur”, “Masonik bir tanrı mevcut değildir. Masonun 

tanrısı, inandığı dinin tanrısıdır.”, “Farklı dinî inançları birleştirmek masonluğun 

misyonu değildir”. 

 

Bu ifadeleriyle masonluğun bir din yahut dinlerin kesişiminin bir ürünü olmadığını 

açıkça ortaya koyan İngiltere Birleşik Büyük Locası, masonluğun bir din olmadığı 

gerçeğinin kurumun kapılarını materyalist bir dünya görüşüne aralayabileceği 

manasına gelmediğini de vurgulama ihtiyacını hissediyor ve mason olacaklardan “bir 

Yüce Varlık’a inanmalarını” istiyor. Bununla birlikte bu Yüce Varlık’ın kesinlikle 

masonik bir tanrı olmadığının ve herkesin kendi dinî inancına göre algıladığı tanrısı 

olduğunun altını çiziyor. Aynı yaklaşım kutsal kitaplar için de gösteriliyor. Kutsal 

Kanunun Kitabı’nın loca çalışmaları esnasında daima açık bulundurulduğu ve 

masonların yeminlerini bunun üzerine yaptıkları söyleniyor. Elbette burada da ortak 

bir masonik kutsal kitap söz konusu değil. Kutsal Kanunun Kitabı her mason için 

farklı ve kendisi hangi kitabı kutsal addediyorsa o. 

 

Beyanname masonik tanrı ve masonik kutsal kitap kavramlarını sildikten sonra, 

masonluğu dinlerden ayıran noktaları vurgulamakla devam ediyor. Bir kurumun din 

olabilmesi için şart olan üç özellik tanımlıyor ve masonlukta bunların üçünün de 

olmadığına dikkat çekiliyor. Bu özellikler teolojik bir doktrin önermek, bu doktrin 

çerçevesinde insanlara birtakım kutsal vazifeler yüklemek ve bunun neticesinde 

insana kurtuluşu vaadetmek olarak sıralanıyor. 

 

Gerçekten de masonluk herhangi bir teolojik doktrin önermediği gibi mensuplarının 

din üzerinde tartışmalarını dahi yasaklar. Bu masonluktaki geleneksel 

uygulamalardan bir tanesidir: localarda din ve siyaset tartışılmaz, zira bu konulardaki 

kanaatler neticede bir inanca dayandıklarından, inançların tartışılmasının incitici 

olabileceği düşünülür. Ne var ki bu beyannamede bunun bir adım ilerisine gidiliyor 

ve bu yasağın altında, geleneksel uygulamanın ötesinde, din üzerine yapılacak 

tartışmalar neticesinde üzerinde herkesin uzlaştığı bir hususun ortaya çıkması halinde 

bunun bir teolojik doktrine yahut dogmaya dönüşmesinden duyulan endişenin yattığı 

ifade ediliyor.  

 

Dikkat çekici bir diğer nokta da beyannamede masonluğun insanlara kurtuluş 

vaadetmediği belirtilirken masonluktaki sırların insanın kurtuluşuyla herhangi bir 

bağlantısı olmadığının söylenmesi. Böylece inisiyatik sırları insanın kurtuluşunun 

yahut kutsallaşmasının kaynağı olarak görenlerin yanıldıkları vurgulanıyor ve 

masonlukta herhangi bir kutsiyet aranmaması gerektiği bir kere daha hatırlatılıyor. 

 



 64 

Peki bütün bunlardan masonluğun dine ve ibadete karşı bir kurum olduğu neticesi 

çıkabilir mi? Beyanname son olarak bu konuyu ele alıyor ve büyük bir açıklıkla 

cevaplandırıyor: “Masonluk dinin lehindedir”, “Din konusunda kayıtsız olmaktan 

uzaktır”, “Her türlü dinî inançtan insana açıktır”, hattâ “Mensuplarının kendi 

inançlarının takipçisi olmalarını ve tanrıya karşı vazifelerini yerine getirmelerini 

ister.”  

 

Dolayısıyla İngiltere Birleşik Büyük Locası masonluğun mensuplarının bağlı 

oldukları inanç sisteminin çizdiği yolda yürümelerini teşvik ettiğini söylüyor. Ne var 

ki bu teşvikin yanlış yorumlanmasından da endişe duyuyor olsa gerek ki bu teşviki iki 

kelimeyle süslüyor: “… ibadetlerine karışmaksızın …” 

 

Geldiğimiz bu noktada masonluğun dinle ilişkisine dair açıklanmamış tek soru 

kalıyor: mason olmakla dindar olmak çelişebilir mi? Başka bir ifadeyle masonluğun 

vermek istediği mesajla dinlerinki arasında bir çelişki var mıdır? Beyanname 

masonluk açısından böyle bir durumun söz konusu olmadığı söylüyor ve son olarak 

bir önemli mesaj daha veriyor: “masonluğun ahlâki öğretileri bütün dinler tarafından 

kabul edilebilir”. Dolayısıyla en azından ahlâki planda masonlukla dinler arasında bir 

ihtilaf olamayacağı belirtiliyor.  

 

 
 

Kısacası, masonluğun penceresinden görünen haliyle, mason olmakla herhangi bir 

dine mensup olmanın felsefi yönden çelişmesi söz konusu değil. Peki ama dinlerin 

penceresinden bakıldığında durum nasıl? Cevaplanması güç bir soru zira verilecek 

cevap her din için farklı olabilir. Kaldı ki semavi dinleri ele aldığımızda, masonluk 

konusu kutsal kitaplarda yer almadığına göre, bu konuda söylenecek her söz ancak bir 

yorumdan ibarettir. Böyle olunca da karşımıza herhangi bir semavi din için, o dinin 

bütün mensuplarını bağlayıcı yorumlar yapma hakkına sahip bir dinî otoritenin var 

olup olmadığı sorusu çıkıyor. Bunu tartışmak ise bu kitabın sınırlarının çok ötesinde. 

Dolayısıyla bu çalışmada dinlerin masonluğu nasıl gördükleri sorusunu ele 

almayacağız. 

 

Buna rağmen önemli bir tarihî tespiti de ihmal etmemek gerekir: Katolik Kilisesi, 

spekülatif masonluğun kuruluşundan kısa bir süre sonra masonluğa şiddetle cephe 

almış, masonluğun katoliklikle bağdaşmayacağını öne sürmüş ve masonları afaroz 

etmiştir. Vatikan’ın bu tavrı, ifadeler yumuşamakla beraber, 270 senedir devam 

etmektedir. Esasen katoliklik kadar olmasa da neredeyse bütün dinlerin ruhban 

sınıflarında masonluk aleyhtarı bir söylem bulmak mümkündür. Dolayısıyla bir dine 

mensup olmanın, ancak o dinin ruhban sınıfının her yorumuna harfiyyen riayet 

etmekle mümkün olduğuna inananlar için masonlukla din genellikle çelişebilir. 

Tanrı’yla arasından ruhban sınıfını çıkartanlarsa kararlarını kendi hür vicdanlarıyla 

vereceklerdir. Zaten böyle hür insanların sayısı arttıkça ruhban sınıfının da işlevi ve 

etkisi azalacaktır. Ruhban sınıfında genellikle görülen masonluk karşıtı tavrın 

kökeninde belki de bu ürküntü yatmaktadır. 

 

Masonluğun hür insan modelini hatırlayanlara, masonluk karşıtlarının tavırları hiç de 

şaşırtıcı gelmese gerek.  

 



 65 

Bölüm 8: Masonluk ve Fizikötesi     
 

Biz ustaca uydurulmuş hikâyeleri izlemedik, … biz kendimiz görgü tanıklarıydık 

 

II Petrus, 1:16 

Masonlar tanrıya inanırlar. 

 

Her ne kadar bunun aksini iddia eden, masonluğu materyalizmle özdeş tutan ciltlerce 

kitap yazıldıysa da, bütün gerçek okumuşlar ve araştırmacılar bilirler ki masonlar 

tanrıya inanırlar zira tanrıya inanç mason olmanın olmazsa olmaz temel şartıdır. 

 

Peki ama hür masonluktaki tanrı inancı nasıl bir inançtır ve nereden 

kaynaklanmaktadır? Bu soruyu cevaplandırmadan yapılacak bir inceleme yüzeysel 

kalmaya mahkûmdur ve bu cevap da ancak masonluğun insan-tanrı-kâinat 

üçgenindeki yerini tespit etmekle mümkündür. 

 

Esasen, tanrının varlığı yahut yokluğu sorusu, düşünmeye başlayalı beri insanın 

kafasını kurcalayan temel soru olagelmiştir. Gerçekten de insanoğlu asırlardan beri 

tonlarca mürekkep ve kağıdı bu konuyu tartışmak için harcamış, savunduğu fikrin 

doğruluğunu kabul ettirmek için savaşmak ve canını vermek dahil hiçbir 

fedakârlıktan kaçınmamıştır. 

 

Galiba bunu doğal karşılamak gerekir zira insan bu soruya verdiği cevapla aslında 

kafasındaki varoluşunun sebebine dair soruyu cevaplandırdığına inanmıştır; ve bunu 

da bir kere cevaplandırdıktan sonra, hayatının geri kalan kısmını bu cevaba uygun 

olarak yaşamak ve bu cevabı vermesini sağlayan “Tanrı var mıdır? Yok mudur?” 

sorusunda tutmuş olduğu tarafı savunmakla geçirmiştir. 

 

Tanrının varlığı yahut yokluğu sorusunun cevabının insan için önemi, bu cevabın 

bizzat kendisinden kaynaklanmamaktadır. İnsanın temel sorusu, kim olduğu, nereden 

geldiği ve nereye gittiğidir. Ancak bunları cevaplandırabilirse hayatın ve kendi 

hayatının manasını anlayacak, ömrünü buna uygun olarak yaşayacak ve bu şekilde 

dünya üzerindeki şu mevcudiyeti anlamsız bir kısa misafirlik olmanın ötesine 

geçecektir. Dolayısı ile, insanın tanrının varlığı yahut yokluğu sorusunun cevabına bu 

kadar önem vermesi, bu cevabı, yukarıda sözünü ettiğimiz temel sorusunu 

cevaplandırmak, yani kim olduğunu ve nereden gelip nereye gittiğini çözmek için 

kullanmış ve bu sayede hayatına bir mana verebilmiş olmasından kaynaklanmaktadır. 

 

Bu konuyu biraz açalım: ortada iki soru var. Bunlardan birincisi, insanın temel sorusu 

dediğimiz üçlü soru grubu yani kim olduğu, nereden geldiği ve nereye gittiği. İkincisi 

ise, tanrının mevcudiyetine dair olan soru. Bu ikinci sorunun önemi, ilk temel soru 

için bir cevap teşkil etmesinden kaynaklanmaktadır. Yoksa eğer tanrının mevcudiyeti 

sorusunun cevabı insanoğlunun kimliği ve varoluş sebebi açısından hiçbir şey ifade 

etmiyor olsaydı, tanrının varlığı yahut yokluğunun da insan için hiçbir önemi 

olmazdı. 

 

Ne var ki durum böyle değil. Bu ikinci soruya verilen cevabın, yani tanrının varlığı 

yahut yokluğunun, insanoğlunun kendi varoluş sebebine aradığı cevaba tesir 

etmemesine elbette ki imkân yok. İşte, insanların büyük çoğunluğu, önce tanrının 

varlığı sorusuna bir cevap getirip, daha sonra da bu temel sorularını, bu cevaba göre 



 66 

çözmek yoluna gitmeyi tercih etmişlerdir. Oysa ki tanrının varlığı sorusuna verilen 

cevap ister “evet, tanrı vardır” isterse de “hayır, tanrı yoktur” şeklinde olsun, inanca 

dayalıdır; akla dayalı bir doğrulama söz konusu değildir. Her iki tarafın da 

savunucuları, iddialarını bilimsel yöntemin ispat olarak kabul edeceği bir şekilde ispat 

edebilmekten mahrumdurlar. Yani öne sürdükleri iddia, akla dayalı (rasyonel), 

deneysel (ampirik) ve doğrulanabilir bir bilgi değildir; bunun öyle olduğuna 

inanmaktadırlar, o kadar. 

 

Oysa ki buradaki temel mesele, mevcut bir hazır cevabı olduğu gibi kabul etmek 

değil, insan ile tanrılık vasfı arasındaki “mesafeyi” sezebilmektir. Geleneksel dinler 

insanla tanrıyı yakınlaştırmaya çalışmışlar ve bu suretle insana ilâhi bir kimlik verme 

yoluna gitmişlerdir. Ne var ki bunu yaparken aslında tanrıyı insanlaştırmışlar ve 

ortaya antropomorf yani insan özellikleri taşıyan bir tanrı kimliği çıkartmışlardır. 

Meselâ genellikle karşımıza çıkan erkek tanrı imajı, tanrıyı insanlaştıran ataerkil 

toplumların önyargılarıyla gayet uyumludur. 

 

İşte önce Feuerbach daha sonra da Marx gibi filozofların dinlere getirdikleri 

eleştiriler, aslında dinin kendisine değil, din dolayısı ile ortaya çıkan toplumsal 

neticelerin ve yaklaşımların etik yönlerinedir. Fakat bu filozoflar da insanı 

tanrılaştırmak -ve bunu yaparken aslında tanrıyı insanlaştırmak- yerine tanrıyı 

maddeleştirmek yoluna gitmişlerdir. Maddeci yaklaşım ise daima aklı ön planda 

tuttuğunu söylemiş ve herşeyi bilim ile izaha yönelen bir bilimcilik savunucusu 

olmuştur. Tanrının yokluğunu da bu yolla “ispata” çalışmıştır. Oysa ki tanrının 

mevcudiyeti konusu, bilimin araştırma sahasının dışındadır. Dolayısı ile, tanrının 

yokluğunu bilim yolu ile “ispat” edebileceklerini söyleyenler, inançlarına suni bir 

bilimsellik kılıfı giydirmekten başka birşey yapmıyorlar demektir. Kısacası bu 

yaklaşım da, akılcı ve doğrulanabilir bir bilgiyi temel almamaktadır ve inanca - bu 

defa tanrının yokluğuna duyulan inanca -dayanmaktadır. Bundan dolayıdır ki 

maddeciliğin yaklaşımı da özünde geleneksel dinlerinkinden farksızdır. 

 

İnisiyatik müesseseler insanın bu temel sorularını cevaplandırma ihtiyacının bir 

neticesi olarak doğmuşlardır. Ne var ki bu cevabı ararken yürüttükleri mantık, 

yukarıda bahsettiğimiz inanca dayalı mantığın tersi bir şekilde işlemiştir. Hür 

masonluğu ele alacak olursak, bu kurum, insan zihnini her türlü dogmadan 

kurtarmayı hedefleyen inisiyatik-ezoterik bir kurumdur. Üstelik tarihî gelişmesi 

esnasında Aydınlanma Çağı’nın fikirleriyle, ezoterik kimliğinden asla taviz 

vermeksizin, karşılıklı bir etkileşim içerisine girmiştir. Dolayısı ile masonluk, bir 

taraftan aklı ve akılcılığı ön planda tutarken diğer taraftan sezgiye dayalı bir bilgiyi de 

kabul etmiş ve böylece, inisiyasyonu tanımayanlarca bağdaşamaz kabul edilen bu iki 

kavramı kendi bünyesinde bir araya getirebilmiştir. Çalışmamızın geri kalan 

kısmında, hür masonluğun bu yaklaşımını, aklı temel alan sezgicilik olarak 

adlandıracağız.  

 

Bu yaklaşımın altında, kişinin temel sorularını ancak kendi sezgisiyle, kendi 

vicdanında, vardığı neticeleri aklının süzgecinden geçirerek cevaplandırması yatar. 

Masonluk, kullandığı inisiyatik yöntemle, bir taraftan insanın bu sezgi gücünü 

geliştirirken, diğer taraftan da varılan neticeleri sürekli sorgulamayı ve daima aklın 

kontrolü altında tutmayı öğretir. İşte inisiyatik yaklaşımın haricî yaklaşıma olan farkı 

buradadır. Haricî yaklaşım, insanın temel sorularını tanrının varlığı sorusuna verilen 

inanca dayalı bir cevapla çözmeye çalışırken, inisiyatik yaklaşım bu soruları 



 67 

doğrudan sezgiyle, herkese ayrı ayrı kendi vicdanında, hiçbir vasıta soruya gerek 

kalmaksızın cevaplandırtma yoluna gider. Bu yolda hiçbir dogmaya, önyargıya, hazır 

kalıba yer yoktur. Herkes bu yolda kendi vicdanı ile başbaşadır ve herkes bu yolda 

sorularını, başkalarının cevaplarını kullanmaksızın kendi başına çözmek 

durumundadır.  

 

Peki ama neden tanrıya inanma mecburiyeti? Bu, masonluğun inisiyatik kimliğinden 

kaynaklanmaktadır. İnisiyatik yöntem, insanı kuru bir maddeden ibaret gören 

maddeci bir yaklaşımla bağdaşmaz zira insanın salt maddeden oluştuğunu kabul 

ettiğimiz andan itibaren insan zihninin de yalnızca maddenin tabi olduğu kanunlar 

tarafından yönlendirildiğini kabul etmiş oluruz ki bu da hür iradeyi ortadan kaldırır. 

Hür iradenin olmadığı yerde bireysel gelişme de bir şey ifade etmez. Bireysel 

gelişmenin anlamsız görüldüğü bir ortamda ise inisiyasyonun etkili olması 

imkânsızdır. Kaldı ki tamamen maddeden ibaret bir kâinata dair bütün sorular sebep-

sonuç ilişkileriyle açıklanabileceğinden, böyle bir sistemde sembollerin ne işlevi ne 

de anlamı vardır. Kısacası, inisiyasyonun saf materyalist bir dünyada yeri yoktur. Bu 

sebeptendir ki hür masonluk ateistleri bünyesine kabul etmez. İnsanın, vicdanını hür 

bir biçimde tesis edebilmesi için maddenin üzerinde bir değerin mevcudiyetine 

inanması gerektiğini savunur. Bunu da kendi kökü olan mimarlıktan aldığı Evrenin 

Ulu Mimarı tabiri ve yemin kürsüsünün üzerine koyduğu kutsal kitaplarla sembolize 

eder.  

 

Esasen, inisiyasyonun, tanrı inancını, illâ ki geleneksel kalıplar içerisinde olmasa da, 

şart koşuyor olması doğaldır zira inisiyatik müesseseler insanın hem aklına hem 

gönlüne hitap ederler; semboller ve ritüeller yoluyla bilinçaltına tesir etmeye 

çalışırlar. Bu yöntemin başarılı olabilmesi ise insanın bilinçaltında bulunan, içinde 

yatan birtakım değerlerin ve fikirlerin su yüzüne çıkmasıyla mümkün olabilir. 

 

Bunlardan en önemlisi tanrı fikridir. Burada tanrıdan kastedilen illâ ki kutsal 

kitapların tasvir ettiği tanrı olmak zorunda değildir ama mutlak olan birşey varsa o da 

insanın varolalı beri kendi sonlu varlığının onun üzerindeki sonsuz bir hakikate bağlı 

olduğunu hissettiğidir. Bu hakikate ister sonsuzluk, ister mutlak, ister bilgi, ister 

mükemmellik, isterse de külli bir akıl deyiniz. Biz bunların hepsini içine alacak 

biçimde tanrı diyeceğiz.  

 

İşte bu tanrı fikridir ki insanın içinde ezelden beri vardır. Üstelik medeniyetlerden, 

hayat tarzlarından, iktisadi, sosyal ve kültürel şartlanmalardan bağımsız olarak vardır. 

Bütün bu dış etkenler, tanrı fikrinin ifade şekline tesir eder ve çeşitli dinleri, kültleri 

doğururlar; ama bu fikrin kendisi her türlü şartlanmadan bağımsız olarak insanın 

içinde, varoluşla beraber mevcuttur. Bu tanrı artık ötelerdeki tanrı değil, içimizdeki 

tanrıdır. 

 

İnsan içindeki tanrıyı farkettiği andan itibaren teolojik kavramlar karşımıza bir 

varsayım olarak değil, sosyolojik ve psikolojik bir hakikat; insanın, inkâr 

edemeyeceğimiz sezgi yeteneğinin bir ürünü olarak çıkıyor. Eflatun kâinatı başlı 

başına tanrının bir vahyi olarak görüyor. O halde ya kâinatın eşsiz ahenginin şaşmaz 

kanunlarını keşfeden bir Newton’un, Einstein’ın çalışmaları; yahut bu ahenkle 

bütünleşip, onu “görüp”, notalar aracılığıyla dile getiren bir Bach’ın, yahut Itri’nin 

eserleri? Bunların da tanrısal vahyin bir parçası olması gerekmez mi? 

 



 68 

 

Burada önemli olan, içimizdeki tanrı ile ötelerdeki tanrı arasındaki bağlantıyı 

kurabilmektir. Zaten insan asırlardan beri bu sorunun cevabını arayıp durmuştur. Bu 

ikisini birbirine yaklaştırdıkça huzur bulmuş, uzaklaştırdıkça rahatsızlık duymuştur. 

Esasen bu ikisinin ahenkli birlikteliği, insanın akıl-inanç ikileminde sıkışıp kalan 

temel sorularına cevap olacak bir anahtardır. Ve bu ikisini birbirinden koparmak 

aslında insanı hayat denilen muamma karşısında “ya akıl ya iman” gibi bir seçimle 

karşı karşıya kalmak çözümsüzlüğü ve çaresizliğine itmek manasına gelmez mi? 

 

Bunun içindir ki bütün inisiyatik okullar, ötelerdeki tanrı ile içimizdeki tanrıyı 

birbirine yaklaştırma eğilimindedirler. Meselâ İslam tasavvufu “bu ikisi aynı şeydir” 

deyip sorunu sadece çözmekle kalmamış, tamamen ortadan kaldırmıştır. Diğer 

dinlerin inisiyatik yorumlarında da bu kadar şiddetli olmasa bile aynı yaklaşımı 

görüyoruz. Hazreti İsa “hepiniz tanrılarsınız” derken farklı birşey kastediyor olmasa 

gerek. 

 

Masonluk da, her inisiyatik okul gibi, mensuplarını içlerindeki tanrıyı ötelerde ve 

ötelerdeki tanrıyı da içlerinde aramaya teşvik eder. Maddenin üzerinde değerlerin 

mevcudiyetine inanan insanlara, temel sorularını sezgi yoluyla, akıl dışılığa 

düşmeden kendi vicdanlarında, kendi cevaplarıyla çözdürmeye çalışır. Ve bu şartlara 

uyduğu müddetçe de her türlü inancı -bu inanç ister geleneksel dinlerinki olsun isterse 

de ateizme varmayan bir resmî din karşıtlığı- bünyesinde kabul eder. 

 

Üstelik masonluğun, diğer birçok müessesenin aksine, mensuplarına kabul ettirmeye 

çalıştığı dogmaları, doğruları yoktur. Bütün çabası onların sezgilerini geliştirmek ve 

inançlarını aklın denetiminde tutmayı öğretmektir. Bu durumun doğal sonucu ise 

masonluğun dinler üzeri bir konum kazanmasıdır. Hür masonluk ne müslümandır, ne 

hıristiyan, ne de musevi. Bütün dinlere aynı derecede yakın, aynı derecede uzaktır 

zira bunların görünürdeki farklılıklarına rağmen hepsinin özünde aynı olduğuna 

inanır. 

 

Hür masonluk ne dinlerin görünür esasları arasında bir senteze ulaşmak gibi bir vazife 

üstlenmiştir, ne de bunlardan herhangi birinin diğerine üstünlüğünü savunmaya 

taliptir. Bu yaklaşım, masonluğun, bütün dinlerin içinde aynı hakikatin, o eski 

hikmetin barındığını kabul etmesinden kaynaklanır. Üstelik de inançlı herkesin 

üzerinde buluşabileceği bir asgari müşterek, farklı inançları kucaklayan, bir arada 

tutan bir harç vazifesini görür. 

  

Esasen masonlar, belirli bir inancın mensuplarıdır ancak mason kimliklerini muhafaza 

edebilmeleri, mensubu oldukları inanç sisteminin değerlerini, aynı localarda 

öğrendikleri gibi, kişiselleştirmeleriyle mümkündür. Bu kişiselleştirme ise, bağlı 

oldukları inanç sisteminin değerlerini sezgileriyle vicdanlarında yorumlama ve 

akıllarının süzgecinden geçirmelerinin bir neticesidir. Dolayısı ile mason, bir yandan 

inancının kendisine verdiği etik değerleri muhafaza ederken diğer yandan da onun 

dogmatik yönlerinden korunmayı öğrenmiş kişidir. Başka bir ifadeyle “inançlı olan 

mason” kimliği ile “mason olan inançlı” kimliği arasındaki dengeyi kurabilmiş 

insandır.7 

 
7 Buna dair çok hoş bir anektod vardır. Fransa’da, komünistlerin masonluğa alınmalarının uygun olup 

olmadığının tartışıldığı yıllarda, meşhur mason yazar Paul Naudon, bu konudaki fikrini şu şekilde 



 69 

 

Bu insan, kendi inanç yelpazesinin dışında kalan dünyayı da dikkate alacak, ona bir 

değer atfedecekdir. Yine bu insan, inançların aslında izafi olduklarının ve mutlak olan 

hakikate ulaşmak için bir vasıtadan başka birşey olmadıklarının farkına varacaktır. 

Bundan dolayıdır ki, farklı dinler ve inançlara mensup insanlar, bağlı oldukları inanç 

sistemlerinin görünürdeki çelişkilerine rağmen aynı heyecan ve ortak ruh ile 

masonluğun sinesinde aynı ortak hedefe doğru koşmaktadırlar. 

 

Kısacası masonlar, mason kimliklerinin kendilerine yüklediği mesuliyete yakışır 

şekilde hareket ettikleri müddetçe, diledikleri dine bağlı olabilir, diledikleri kutsal 

kitabı kendilerine daha yakın hissedebilirler. Fakat bu durum bizi yanıltmamalıdır. 

Kutsal kitapların masonların gönlündeki yeri ile masonluktaki yerleri farklıdır. 

Masonlar kutsal kitaplardan herhangi birine daha yakın olabilirler. Halbuki masonluk 

bunların hepsine eşit mesafededir. Bu eşitlik, kutsal kitapların vermeye çalıştıkları 

ana mesajın aynı olduğu fikrinin doğal bir sonucudur. Masonluk kutsal kitapların 

söyledikleri sözlerle değil o sözlerin altında yatan mesajla, lafzı ile değil hıfzı ile, 

biçimi ile değil özü ile ilgilenir. Bunların arasındaki zahirî çelişkileri kendi ilgi 

sahasının dışında bırakır. Böyle olunca da masonluğun nezdinde kutsal kitaplar 

açısından bir birlik, bir teklik söz konusu olur. Bu da Kutsal Kanunun Kitabı tekil 

ifadesi ile dile getirilir.   

 

Kutsal kitaplar hür masonluk için insanın görünürdeki farklılılarının üzerinde bir 

hakikatin, bütün insanlığa hitap eden ortak bir mesajın sembolüdürler. 

  

Masonluk kutsal kitaplara özel bir önem vermiştir. O kadar ki onları masonluğun üç 

büyük sembolik nurundan biri olarak kabul etmiş ve onlar olmaksızın bir locanın tam 

olamayacağını ritüellerinde dile getirmiştir. Bu durum ise, her masonik çalışmada 

yemin kürsüsünün üzerinde açılan kutsal kitaplarla sembolize edilir.8 

 

Burada sözü André Gide’e bırakalım ve onun, bütün bu ifade etmeye çalıştıklarımızı 

bir çırpıda özetleyiveren şu eşsiz güzellikteki satırlarını paylaşalım: 

 

“Mühim olan İsa’nın söylediklerine İsa Tanrı’nın oğlu olduğu için inanmak değildir. 

Esas olan, İsa’nın sözlerinin, insanoğlunun ulaştığı ve ulaşabileceği her türlü güzellik 

ve bilgeliğin üzerinde olduğundan yola çıkarak onun Tanrı’nın oğlu olduğu 

neticesine varabilmektir. 

 

İsa Tanrı’nın oğludur onun için sözlerine inanmak gerekir dediler. Ve başkaları çıktı, 

İsa’nın Tanrı’nın oğlu olduğunu kabul etmediklerini, bu yüzden de sözlerine kıymet 

vermediklerini söylediler. 

 

 
beyan eder: “Komünistler mason olamazlar. Ama masonlar, herşey olabilecekleri gibi komünist de 

olabilirler.” 
8 Türkiye’de mason locaları çalışmalarında üç dine ait kutsal kitapları açık bulundururlar. Bunların 

dışındaki bir dine mensup bir masonun çalışmalara iştirak etmesi halinde eğer arzu ederse onun da 

kutsal kitabı yemin kürsüsüne konur. Avrupa’da açık kitap genellikle sadece İncil’dir. Ne var ki 

hıristiyan olmayan masonlar çalışmalara katılırsa onların da kitapları yemin kürsüsüne konur. Tabii bu 

çeşitlilik sadece üç büyük dinin kitapları ile sınırlı değildir. Semavi dinlerden çok farklı bir dinî 

geleneğe sahip olan Japonya’da Japonya Büyük Locası kendi inanç sistemlerine uyan kutsal kitabı 

yemin kürsüsünün üzerine koyar. Okurun günümüzdeki uygulamalar hakkında bir fikir edinmesi için 

verilen bu örnekleri arttırmak ve bu farklılılar yelpazesini daha da genişletmek mümkündür. 



 70 

Ey İsa! Sözlerine kıymet vermem bana Tanrı’nın oğlu olduğunun söylenmesinden 

dolayı değil. Senin söylediklerin, her türlü insan sözünün üzerinde bir güzellik 

taşıyor. Ve ben buradan, senin Tanrı’nın oğlu olduğunu anlıyorum.” 

 

İşte hür masonluğun inanç mecburiyetini böyle bir çerçevede değerlendirmek gerekir. 

Hür mason tanrıya inanır. Ne var ki bu kör bir inanç değildir. İnisiyatik yol, akılla 

gönülü, zekâ ile duyguyu hakikatin araştırılması yolunda bir araya getirenlerin 

yoludur. Bundan dolayıdır ki hür mason tanrıya sadece inanmakla kalmaz, onu 

hücrelerine kadar hisseder; fakat yine de onu aramaktan vazgeçmez. Bu inanç ve 

hissediştir ki masonun hayata olduğu kadar ölüme dair sıkıntılarını da giderir; bu 

arayıştır ki bu rahatlığı sadece inanca dayalı ve bilgi temeli olmayan rahatlamalardan 

ayırdeder. 

 

Yolu ne olursa olsun insanın böyle bir rahatlamaya ihtiyacı vardır çünkü şu yerküre 

üzerindeki mevcudiyetimizin kişiye göre gösterdiği bütün değişikliklere rağmen er ya 

da geç vardığı ortak noktadır ölüm. Durumumuzun hiçbir önemi olmaksızın, bu 

dünyada ister sağlıklı ister hasta, ister iz bırakmış ister silik, ister zengin ister fakir, 

ister etrafımız sevdiklerimizle dolu ister yapayalnız olalım, bir an gelir ve biz ölümün 

kapısı önünde tek başına, aklımızda çözmeye çalıştığımız bir hayat muammasıyla 

karanlığın içine dev bir adım atmaya mecbur kalırız. Düşünen her insan için, bu 

kapının ötesi bir soru, bir başka muamma olagelmiştir.  

 

Gençlik yıllarında, hayatımızın gemisi sakin sularda seyrederken, her şey bizim için 

güzel ve aydınlıkken bu düşünceyi bir kenara atabilmek mümkün olabilse de, öyle bir 

an gelecektir ki, hayat ve ölüm sorusu bizim için geçiştirilemeyecek, mutlaka 

cevaplanması gereken bir hale gelecektir. Sahra Çölü'nün doğu ucunda hepimizin 

bilip tanıdığı Sfenks yükselmekte ve doğuya dönük ifadesiz yüzüyle, yeni bir günün 

habercisi olan güneşi ilelebet selamlamaktadır. Yunan mitolojisine göre bu canavar 

her yolcuya bir bilmece soruyor ve bunu bilemeyeni parçalıyordu. Odipus cevabı 

bulduğunda ise canavar kendi kendisini yok etmişti. Bu bilmece bugün de 

güncelliğini koruyan hayat-ölüm ikilemidir. Herbirimiz bunu ya çözeceğiz yahut da 

ölüm tarafından yok edileceğiz. Ve hayat muammasının gerçek cevabını bulan insan 

için ölüm Sfenks'i yok olacak. Ve işte o zaman şu zafer çığlığını atabileceğiz: "Ey 

ölüm gücün nerede? Ey mezar hani zaferin?" 

 

İnsanoğlunun bu soruya getirmiş olduğu cevapları ana hatları ile ikiye ayırabilmek 

mümkündür:   

 

Materyalist teori, hayatın beşikten mezara kısa bir seyahat olduğunu, insan aklının, 

hangi seviyede olursa olsun, maddenin belirli bir şekilde düzenlenişinden ibaret 

olduğunu, dolayısıyla ölümün ve vücudun parçalanışının hayatı sona erdirdiğini 

savunur. 

 

İlahiyatçı teori ise, her insana doğumundan evvel tanrı tarafından bir ruh verildiğini, 

insanın bu dünyada bir saniyeden bir asra kadar değişen bir süre boyunca yaşadığını 

ve bu sürenin sonunda da ruhun bedenden ayrılıp öbür dünyaya gittiğini ve bu 

dünyadaki davranışlarının neticesine göre orada saadet yahut acılar içerisinde 

yaşadığını savunur. 

 



 71 

Rafael Atina Okulu isimli tablosunda bu iki düşünce ekolünün tutumlarını enfes bir 

biçimde sembolize etmiştir. Bu büyüleyici eser, filozofların toplandıkları bir binanın 

girişini tasvir eder. İçeriye giden basamaklarda ateşli ve derin sohbetlere dalmış 

insanlar gözükmektedir. Biraz daha yukarıda ve merkezde ise Eflatun ve Aristoteles 

oldukları söylenebilecek iki şahsiyet belirir. Biri gökyüzünü, diğeri ise yeri işaret 

etmektedir ve ikisi de sessizce diğerinin yüzüne bakmakta, karşısındakini kalbinde 

taşıdığı inanca ikna etmeye çalışmaktadır: birisi maddeden geldiğini ve bunun  

ötesinde birşey olmadığını, diğeri ise bedenin ötesinde ve ondan bağımsız yüce bir 

varlığın yani ruhun mevcudiyetini savunmaktadır. 

 

Kimin haklı olduğunu, bu konu üzerine harcanmış tonlarca kağıt ve mürekkebe 

rağmen halâ bilmiyoruz. Hani Rıza Tevfik der ya, 

 

                   Dünya dedikleri ulu yapıdan, 

                   Maksat ne hikmet ne bilen olmadı, 

                   Mezar dedikleri ulu kapıdan, 

                   Kafileler geçti gelen olmadı 

 

Gelen olmadıkça bilen de olmadı. Burada önemli olan, herkesi tatmin edebilecek tek 

bir cevap arama sevdasından vazgeçip, herkesin bu soruyu kendi kendisine çözmek 

durumunda olduğunu idrak etmektir. Bunu yapamayıp hazır bir cevap arayanlar için o 

kapının arkası büyük bir muamma olarak kalmaya devam edecektir.  

 

Elbette ki bu soruya verilmiş cevapların hepsi aynı derecede saygıya lâyıktır. Ne var 

ki bunların hepsi aynı derecede doğru yahut aynı derecede yanlıştır zira hepsi de son 

tahlilde inanca dayanmaktadırlar. İnanca dayalı iddiaların tartışılmasının ise bir 

kördöğüşünden öteye gidemeyeceği aşikârdır. Dolayısı ile bu konudaki şahsi 

fikirlerimizin herhangi bir tartışma platformuna çıkartılması anlamsızdır.  

 

Fakat hür masonluğun bu temel soruya yaklaşımının açıklığa kavuşturulması ve bu 

konudaki tavrının ne manaya geldiğinin ortaya konulması gerekir ki zinhar hür 

masonluk inanca dayalı katı doktriner çekişmelerin bir parçası olarak görülmesin. 

Sahiden, masonluk bütün bu tartışmaların neresindedir?  

 

Hemen en belirgin tespit ile başlayalım işe: ruhun ölümsüzlüğü fikri, masonluğun 

temel kavramlarından bir tanesidir. Bu tespit bir ikincisini de beraberinde getirir: hür 

masonluğun materyalist teorinin salt maddeci yaklaşımı ile paralel düşünmediği 

mutlaktır. Mutlaktır ama, acaba sadece ruhun ölümsüzlüğü fikrine yer veriyor diye 

onu ilahiyatçı teorinin bir destekçisi olarak düşünmek mümkün müdür? 

 

Hür masonluğun ruhun ölümsüzlüğü kavramını ısrarla vurgulaması, kullandığı 

inisiyatik metodun, ezelden ebede maddenin hükümdarlığını savunan bir yaklaşımın 

üzerinde başarılı olmasının imkânsızlığındandır. Yoksa, hür masonluk gibi 

Aydınlanma Çağı’nın değerleri ile donanmış, insan zihninin mutlak hürriyetini 

hedefleyen bir müessesenin, mensuplarına herhangi bir dogmayı zorla kabul 

ettirmeye çalışacağını düşünmek, en hafif tabiri ile haksızlık olur.  

 

Kısacası ruhun ölümsüzlüğü, masonlukta bir semboldür: masonluğun salt maddeci 

yaklaşımı reddinin sembolü. Ve bu reddediş, inisiyatik okulların, olmazsa olmaz 

denilebilecek asgari bir temel şartıdır. Dolayısı ile masonlar, bu temel şartın dışına 



 72 

çıkmamak kaydı ile, hayat-ölüm muammasına bütün hazır teorilerin dışında ve 

üzerinde olarak kendi benliklerinde cevap verme hakkına -hattâ vazifesine- elbette ki 

sahiptirler. Ve bu sınırlar içerisindeki her inanç, hür bir vicdanın denetiminden geçtiği 

müddetçe, aynı derecede makbuldür. 

 

Bu durum, masonların, geleneksel dinî yaklaşımı reddetmeleri gerektiği manasına 

gelmez. Lâkin üzerine çıkmalarını icap ettirir. Gerçek inisiye, insanın 

ölümsüzlüğünün kendi davranışlarından bağımsız olmadığını bilen insandır. 

Masonlukta ölüm Ebedî Maşrık9 ifadesi ile sembolize edilir? Ne manaya gelir “Ebedî 

Maşrık”? Daniel Ligou bu tabiri Hür Masonluğun Evrensel Sözlüğü adlı eserinde 

şöyle tanımlıyor: 

 

“ …… masonların öldükten sonra gittikleri yeri, tasvir etmeksizin ifade eder. Sadece 

şu kalıpta kullanılır: falanca birader Ebedî Maşrık’a intikal etti.” 

 

Kısacası Ebedî Maşrık, masonların inançlarına göre farklılaşabilen manalar 

taşıyabilen sembolik bir ifadedir. Ama her ne şekilde yorumlanırsa yorumlansın, 

ölümün mutlak bir yokoluş olmadığına duyulan bir inancı içinde barındırdığı da 

şüphesizdir.  

 

Ebedî Maşrık tabiri masonluğun nur sembolizması ile de uyum içerisindedir. Her 

türlü nur ve ziyanın kaynağı Doğu değil midir? Ve masonluğun temel misyonu da 

karanlıklar içerisindeki haricî âlemi aydınlatmak olarak sembolize edilmez mi? 

Dolayısı ile mason ölümüyle beraber Ebedî Maşrık’a intikal edecek, yani yeryüzünde 

zaten bir parçası olarak bulunduğu nurun gerçek kaynağıyla bütünleşecek, geride 

bıraktığı eserleriyle kutsal misyonunu oradan da ilelebet sürdürecek, böylece ölümün 

ötesine geçecektir. 

 

Çiçero'ya yaşlılığında sorarlar: "Üstad, yeniden gençliğinize dönmek ister miydiniz?". 

Cevabı çok anlamlıdır: "Yarışı birinci bitiren bir at neden bir daha başlangıç çizgisine 

dönmek istesin ki?" 

 

Evet, inisiyatik dünyada hayat-ölüm muammasının gerçek cevabı işte buradadır: 

ferdin hayatını, mensubu ve vazgeçilmez bir parçası olduğu insanlık denilen bütünün 

hayatı ile beraber düşünmek; dolayısıyla ferdîleşmekten insanlaşmaya, ama kelimenin 

en derin manası ile insanlaşmaya geçmektir. Haricî hayatın en önemli şey olarak 

görüp, son tahlilde asla vazgeçmeyeceği bir ben anlayışından, ezelden ebede giden bir 

bizin küçük ama önemli bir parçası olduğunun bilincinde ve bu biz için kendisinden 

vazgeçebilecek, kendisini o bütünlükte kaybedebilecek bir ben anlayışına geçebilmek.  

 

Ancak bunu yakaladığımız zamandır ki ölüm bizim için bir son olmaktan çıkar. 

Kozmosla, intizam içerisindeki kâinatla bütünleşme sürecinde yeni bir evre, gerçek 

ölümsüzlüğe erişebilmek için bir şans, o ana kadar geçirdiğimiz en büyük tekris 

haline dönüşür. Ve biz de anlar ve inanırız ki bu âlemde bir defa var olan bir daha yok 

olmaz; hiçbir şey ölmez, her şey yaşar.  

 
9 Ebedî Maşrık, Sonsuz Doğu demektir. Eski tabirleri kullanmama kızan çok dostum, kardeşim var ama 

masonlukta geleneksel terminolojiden taviz verilmemesi gerektiğine inanıyorum. Kelimeler sadece 

harflerin biraraya gelmesinden müteşekkil cansız varlıklar değillerdir. Onlar zaman içerisinde kullanıla 

kullanıla bir ruh sahibi olurlar. Ve bir tanesini atıp yerine aynı manaya geldiğini düşündüğümüz bir 

başkasını koymakla o ruhu nakletmek mümkün olamaz ki... 



 73 

 

Tuncay Uslu o kadar güzel özetlemiş ki bunu10: 

 

“ Zoolojide ‘haşlamlılar’ adı verilen tek hücreli hayvanlar vardır. Öğle vakti 

yaşadıkları sıvının içinde bunlardan binlercesi kaynaşır. Akşam ise artık hayatta 

değillerdir. Ertesi gün aynı saatte yavruları, yine birkaç saat için doğarlar ve yine 

ölürler. Ve bu, hep böyle sürer. Denilemez mi ki bu canlılarda devam eden hep aynı 

varlıktır? O halde onlar için yok olmak yoktur. 

 

Peki bütün canlı varlıklar için de aynı şey düşünülemez mi? Yaprak fani, ağaç 

ömürlüdür. 

 

Kedimize bakıyoruz. Mışıl mışıl uyuyor. Binlerce yıl önceki atasını sürdürmüyor mu? 

Ve diyemeyiz mi ki karşımızda uyuyan kedi hep aynı kedidir? 

 

Biz de öyle. Belki zihnimizin yarattığı birşey olan zamanı ortadan kaldırırsak, her 

birimiz, bir milyon yıl önce ortaya çıkmış olan ilk insanı, belki ilk insanları devam 

ettirmiyor muyuz? 

 

Bir fıskiye düşünelim. Su damlaları serpilip yiter. Ama fıskiye bakidir. Bunun gibi 

bireyler ölümlü olabilirler ama insanlık sürer. Onun için doğmak ve ölmek yoktur.” 

 

Ve tabii sonra da hemen hepimizin aklına gelen o vurucu soruyu sormuş: 

 

“Pekiyi, ya bu arada ben ne oluyorum? İnsanlık pekâlâ, ama ya ben? Ya o küçük 

ben? Benim düşüncem, benim bireysel varlığım?” 

  

İşte hür masonluk, bu sorunun cevabının arandığı yerdir.  

 

Ne aydınlık bir istikamet gösterir bize Hazreti İsa 

 

Gerçekte, gerçekte size bunu söylüyorum, 

Eğer toprağa düşmüş bu tohum ölmezse, 

Yalnız kalır; 

Fakat eğer ölürse, 

Birçok meyva verir 

 

diyerek tam çarmıha gerilmeden önce. 

 

Aynı mesajı Goethe Faust'unda o kadar güzel ifade eder ki: Doktor Faust, sonsuza 

kadar yaşayabilmek imkânı uğruna ruhunu Mefisto'ya yani şeytana teslim etmiştir; 

dünyevi zevkler içerisinde yüzmektedir. Ne var ki hiçbir dünyevi zevkin kendisine 

veremediği huzuru ancak insanlara faydalı olduğu bir anda hisseder ve zamana 

yalvarır: "Ne olursun dur! O kadar güzelsin ki!" 

 

Faust ölümün ötesine geçebilme imkânına kavuştuğu bu anda zamana "dur" diyerek 

sonsuza kadar yaşamaktan vazgeçer zira manevi anlamda ölümün ötesine geçtiği o 

anda hayatın manasını anlamıştır. 

 
10 Ahlâk Üzerine Düşünceler, s. 71-72 



 74 

 

Muhtemelen inisiyatik kökenli bir mabedin duvarında yazan şu yazı bir çırpıda 

özetlemiyor mu bütün bunları: “Hatırlar mısın sen doğduğunda ağlıyordun ve 

etrafındaki herkes gülüyordu. Öyle bir hayat sür ki sen öldüğünde herkes ağlasın, 

senin yüzünde ise anlamlı bir gülümseme olsun.”  

 

İşte inisiyatik ölümsüzlük, inandığımız ve uğrunda mücadele verdiğimiz değerlerin 

ilelebet yaşaması, yaymaya çalıştığımız nurun sonsuza kadar insanlığın yolunu 

aydınlatmasıdır.  Bu nuru taşıyan eller zaman içerisinde elbette ki değişecektir ama 

taşınan nur ilelebet payidar kalacaktır. Ve o nur insanlığı aydınlattığı müddetçe, o 

nuru taşımış olan ellerin bir ömür boyu uğrunda savaştığı değerler dünyanın ücra da 

olsa bir köşesinde telaffuz edildiği müddetçe, bu nurun gönüllü taşıyıcıları da 

ölümsüzlük mertebesine ulaşmış olacaklar ve Yunus’un o sade duru ifadesiyle 

 

Ten fanidir can ölmez, 

Gidenler geri gelmez, 

Ölür ise ten ölür, 

Canlar ölesi değil 

 

diyebilmek hakkını kazanacaklardır. 

 

Böylece insan, dünyaya kendisiyle beraber getirdiği ölüm korkusunu da aşmış 

olacaktır. Bu korku aslında onun bencilliğinin, sahip olduğu herşeyden bir anda 

vazgeçmek zorunda kalma endişesinin bir ürünüdür. Ölümün bize böylesine acı 

gelmesi, yok olmaya isyan etmemizden kaynaklanır. İnisiyasyon bize buna 

katlanmayı öğretir. Verdiği mesaj açıktır: “Nasıl olsa bir gün, yani ölüm günü gelecek 

ve sen, sahip olduğun herşeyden, bütün varlığından vazgeçmek zorunda kalacaksın. 

İyisi mi bunu daha şimdiden kabullen ve kendinden feragatı öğren. Bu şekilde o güne 

daha rahat katlanırsın.” 

 

Ölmeden önce ölmenin sırrı da burada yatıyor olsa gerek. 

 

Ölüm korkusu dedik demin. Bu ölümden korkanlardan bir tanesi de Sümer Kralı 

Gılgamış'tır. Gılgamış ölümden korkmakta ve ölümsüzlüğü aramaktadır. Onu 

bulabilmek için uzun seyahatler yapar; dünyanın dört bir yanını dere tepe dolaşır. 

Büyük çabalar neticesinde bulduğu ölümsüzlüğün sırrını ise bir yılan çalar ve 

Gılgamış sonunda eli boş olarak ülkesine dönmek zorunda kalır. 

 

Peki gerçekten ülkesine eli boş mu dönmüştür? Bakınız bu dünyanın en eski 

destanının efsanevi kralı bin yıllar ötesinden bize nasıl sesleniyor: 

 

"Diyecekler ki ‘mükemmel bir hayat sürdün, sonuna kadar uğraştın, didindin ve lâyık 

olduğun bir ölümü hakettin!’. Hiçbir kimsenin korkmayacağı kadar ölümden 

korktum; ondan kurtulmak için dünyanın bir ucundan öbür ucuna kadar gittim; ama 

başaramadım! Geri döndüğümde artık ondan korkmaz oldum. İşte hakikat budur. 

 

Şimdi öğrendim ki, şayet yaşamımız boyunca bize düşen görevleri yerine getirmişsek 

ölümden korkmanın gereği kalmaz. Ve ölüm korkusunu terk ettiğimiz anda ölüm 

yoktur. 

 



 75 

Öğrendiğim hakikatlerin en hakikati şudur: ölüm mevcut değildir. Hiçbir şey ölmez, 

her şey yaşar." 

 

İnisiyatik mesajı yakalamış olanlar, bir taraftan 

 

Tekrar mülâki oluruz bezm-i ezelde 

Evvel giden ahbaba selâm olsun erenler 

 

diyebilmenin verdiği manevi rahatlığı içlerinde taşırken, diğer taraftan da hayatın 

ancak geride kalanlara bir şeyler bırakabilmekle mana kazanabileceğini anlamış 

olmanın verdiği iç huzurunu ve saltanatlarının sadece bir namazlık kalmayıp 

yaşayanların gönüllerinde ilelebet süreceğini bilmenin saadetini daima içlerinde 

hisseder ve bunu Yunus'un şu aydınlık ifadesiyle dile getirirler: 

 

Biz dünyadan gider olduk 

Kalanlara selâm olsun 

Ardımızdan hayır dua 

Kılanlara selâm olsun 

 

Masonluk sanatının bir iyi yaşama ve iyi ölebilme sanatı olduğunu anlamış herkese 

selâm olsun! 

 



 76 

Bölüm 9: Masonluk, Ahlâk ve Erdemler 

 
Bir balıkçının avucuna tükürüp küreğe yapışması, 

Bir rençberin toprağa diz çöküp de dünyaya gıda olacak 

Bir fasulye daha ekmesi, 

Yaradılışça en geçerli duadır… 

 

Halikarnas Balıkçısı, Mavi Sürgün 
 

Masonluğu anlatan birçok çalışmada bu kurumu var eden temel değerlerden bir 

tanesinin, belki de en önemlisinin ahlâk olduğu, masonluğun mensuplarına birçok 

ahlâki değerler telkin ettiği ve böylece bir ahlâk okulu vazifesi gördüğü ifade edilir.  

 

Buna itiraz etmek güçtür. Üstelik ahlâki değerlerin bütün masonlar üzerinde bağlayıcı 

olmak gibi bir özelliği de vardır. Masonlar hayata dair yahut toplumsal konularda 

farklı görüşlere sahip olabilirler. Mason, masonluğun ana kaideleri içinde kalmak 

kaydıyla, Bacon’ı sever yahut Descartes’ı beğenir; solcu olur, sağcı olur; düzen 

savunucusu olur, düzen karşıtı olur; kralcı olur, cumhuriyetçi olur. Ne var ki ahlâksız 

olamaz; etik değerlere sırt çeviremez zira böyle bir davranış, inisiyatik yolun temel 

telkinlerinden birine sırt çevirmek, masonluğun ana kaidelerinden birini ihlâl etmek 

manasına gelir. 

 

Kısacası, ahlâki değerler, masonluğun temel taşlarından bir tanesidir. Neticede burada 

söz konusu olan, insana iyi, doğru ve güzel olduğuna dair üzerinde uzlaşılmış 

birtakım değerlere uygun şekilde davranması yönünde telkinlerde bulunulmasıdır ki 

masonluk ve bütün inisiyatik müesseselerin olmazsa olmaz şartıdır bu. 

 

İşte bu noktada çok önemli bir hususun altını çizmek gerekir. İnisiyatik yolun, 

insanları ahlâki değerlere riayet etmeye davet ettiği doğrudur. Ne var ki inisiyasyonu 

insanlara çeşitli ahlâki kaidelere uygun davranmak üzere telkinlerde bulunma 

gayesini taşıyan bir kurum olarak görmek çok büyük bir hata olur. İnisiyatik mesaj, 

bunun çok üzerinde bir konumdadır. Bu anlaşılabildiği ve icaplarına uygun 

davranıldığı zaman, ahlâki değerler zaten kendiliğinden ortaya çıkmaktadır. 

Masonluk pratikte bir ahlâk okulu işlevini görmektedir fakat ne varoluş sebebi ne de 

ana hedefi budur. 

 

O halde hür masonluğu haricî değer yargılarının üzerinde değerlendirmek, onun 

haricî müesseselerden farkını ortaya koyabilmek gerekir. Yoksa masonluk çatısının 

altı, “bir masonun gayesi tekâmül etmeye çalışmaktır” ya da “eğer bütün insanlar 

birbirini sevseydi savaşlar çıkmazdı” gibi her şartta herkes için geçerli, tanımı 

itibarıyla kendi kendini doğrulayan ve asla yanlışlanamayan, bundan dolayı da bilgi 

muhtevası olmayan boş sözlerin kabul gördüğü bir yer değildir. Masonluk da, 

oluşturulmuş herhangi bir iyi insan tanımına uyabilmeleri için mensuplarının önüne 

bir yap ve yapmalar listesi çıkartan basit bir kuruma indirgenemez. Onun içindir ki bu 

çalışmada, masonik erdemleri listelemek ve bunları birer birer incelemek gibi bir yol 

tutmayacağız zira bunu yapmak için masonluğa ihtiyaç yoktur. Herhangi bir insan 

grubu bir araya gelip, birtakım üzerinde uzlaşılabilecek ahlâki değerler tespit edip 

bunlara uyma kararını alabilir. Masonluğun ahlâki değerlere olan yaklaşımını bu 

şekilde görmek ise masonluğu haricileştirmek olur. 

 



 77 

Bu, elbette ki masonluğun ahlâki değerlerle ilişkisi yok demek değildir. Bilakis bu 

bölümün başından beri vurgulamaya çalıştığımız gibi böyle bir ilişki çok güçlü olarak 

mevcuttur. Ne var ki önemli olan bu ilişkinin niteliğini ortaya koyabilmektir: etik 

değerler, masonluğun temel hedeflerine ulaşma yönündeki çabasının bir yan 

ürünüdür. Bunun ne manaya geldiğini bir soru ile izah etmek yerinde olur. 

Masonların iyiyi, doğruyu ve güzeli aradıklarını söyleriz hep. Peki ama nedir iyi? 

Nedir doğru? Nedir güzel? Neyin iyi, neyin doğru olduğuna kim, nasıl karar verecek? 

Basit bir örnek verelim ve “iyi ve doğru” olduğuna dair üzerinde en çok uzlaşılmış 

kavramlardan bir tanesini alalım. Meselâ adalet olsun bu, yahut dürüstlük. Muhakkak 

ki sokaktan tesadüfen birisini seçseniz ve ona bunlar hakkındaki kanaatini sorsanız, 

bu kavramların “iyi” kavramlar olduğunu, bunlara uygun şekilde hareket etmenin ise 

“doğru” olduğunu söyleyecektir. 

 

Peki ya aksini iddia eden birisi çıkarsa? Adaletin iyi olduğunu savunanlar, bu 

kavramın neden zulüme üstün olduğunu da izah etmek zorundadırlar. Ve bütün etik 

değerler için bu böyledir. 

 

Bunlar, zihin egzersizi yapmayı hedefleyen muzip sorular değildir. Cevaplanması, 

belirli bir sistematik dahilinde açıklanması şart suallerdir. Bunları gayet tutarlı bir 

biçimde açıklığa kavuşturmadan, masonluk gibi değerlerin kişiselleştirilmesine 

fevkalade açık bir müessesede ahlâki değerlerden bahsetmek en hafif tabiri ile 

anlamsız olur.  

 

İnsanlık, ahlâki değerlerin ne olduğunun tanımlanması ve tutarlı bir etik teorisinin 

oluşturulması üzerinde çok emek harcamıştır. Buna rağmen bu kavram tarih boyunca 

izafi bir kimliğe sahip olmuştur: bazıları için doğru kabul edilen bazıları için yanlış, 

kimilerince adil görülen kimilerine göre zalim olmuştur. Mark Twain Havva’nın 

Günlüğü adlı eserinde bunu o kadar güzel dile getirir ki: 

 

“Birgün ormanda bir ses duyduk. Adem bunun Tanrı olduğunu söyledi. Tanrı, o 

ağacın meyvasını yemememizi bildiriyormuş. Adem bunun iyilik ve kötülük ağacı 

olduğunu söyledi. 

 

- İyi ve kötü mü? 

- Evet 

- O ne demek? 

- Ne ne demek? 

- İyi ne demek? 

- Bilmiyorum. Nasıl bilebilirim ki? 

- Peki, o zaman kötü ne demek? 

- Birşeyin adı olduğunu zannediyorum ama ne olduğunu bilmiyorum. 

- Fakat Adem, onun ne olduğunu bilmelisin. 

- Neden bilmem gereksin ki. Onu hiç görmedim. Görmediğim şeyin ne olduğunu 

nasıl bilebilirim ki!” 

 

Mark Twain’in ilk insanla beraber varolduğunu düşündüğü “iyinin ve kötünün 

tanımlanması” sorusu çeşitli ahlâk teorilerine yol açmıştır. Bunları, ahlâkı hedeflerle 

açıklayanlar ve sebeplerle açıklayanlar olmak üzere iki ana sınıfa ayırabiliriz.  

 



 78 

Bunlardan ilki, ahlâki değerleri  faydacı bir bakış açısıyla izah eder: iyi, faydalı 

olandır. O halde, “faydalı”nın ne olduğu bir kere tanımlandıktan sonra, ona ulaşmaya 

yardımcı olacak her davranış “iyi” olarak addedilmelidir.  

 

Ahlâkı sebeplerle açıklayan yaklaşım ise, “iyi”yi de “kötü”yü de insana içinde 

yaşadığı cemiyet tarafından bırakılan bir miras olarak görür. Toplumdaki birtakım 

hâkim değerler, o toplumun verdiği eğitim ve gelenekler yoluyla cemiyetin fertlerine 

nakledilir. Bundan dolayı da ahlâki değerler tarih boyunca toplumlara göre farklılıklar 

göstermişlerdir.  

 

Faydacı yaklaşımın temel zaafı, fayda kavramının öznelliği ve değişkenliğindedir. 

Bundan dolayı da içinde yaşanılan devir ve toplumdan bağımsız olarak var olan 

birtakım temel değerleri açıklamakta güçlük çekmektir. Aynı güçlüğün, ahlâkı 

sebeplerle açıklayan yaklaşım için kat be kat geçerli olduğu ortadadır. 

 

Esasen her iki yaklaşımda da varolan bu temel güçlük, etik değerlerin, bireyin dışında 

saptanmış birtakım kuralların bireye sunulması olarak görülmelerinden 

kaynaklanmaktadır. Oysa ki inisiyasyon için etik, kâinatın ahengi demektir. İnisiyatik 

yolda, kâinattaki şaşmaz intizamın ve eşsiz ahengin bir parçası olan herşey iyi, doğru 

ve güzeldir. İnisiyatik yolda yürüyen fertlerin hedefi bu ahengin bir parçası 

olabilmektir. Bunun doğal sonucu da iyiyi, doğruyu ve güzeli hedeflemek olarak 

ortaya çıkmaktadır.  

 

Masonluğun bir ahlâk okulu işlevini görmesi işte buradan kaynaklanmaktadır. Etik 

değerleri kâinatın ahenginin bir parçası olarak görünce ve insanın temel hedefini de 

bu ahengin bir parçası olmak diye tespit edince, temel etik kaideler dışarıdan bir 

yerlerden gelmiş, insan tabiatına yabancı ve dolayısı ile izafi bir kurallar yığını 

olmaktan çıkar, her insan için geçerli birtakım mutlak değerler haline dönüşürler. 

 

İnisiyasyonun etik teorisi, birtakım mutlak etik değerlerin mevcudiyetini açıklayan 

tutarlı bir teoridir. Alternatif teorilerin hiçbirinden de geri kalır yönü yoktur. Ve 

aslında bunun doğruluğunu kendi içimize dönüp bu değerleri sorgulayarak sınamamız 

mümkündür11. Eğer kendimizi iyi dinleyebilir, iyi tanıyabilirsek, adalet, sevgi, şefkat, 

iyilikseverlik gibi kavramların aslında ne kadar içimizden bir parça olduğunu 

anlayabiliriz. 

 

Hür masonluk bu durumu ham taşı yontmak tabiri ile sembolize eder. Bu tabir, 

insanın kendisini kusurlarından arındırmasının çok üzerinde manalara sahiptir ve 

inisiyatik düşüncenin bütün etik yaklaşımını ihtiva eder zira ham taş sadece insanı 

remzetmekle kalmaz. Masonluğun kurmayı hedeflediği ülkü mabedi de bu taşlarla 

inşa edilecektir. Dolayısıyla kişinin kendisini kusurlarından arındırması ile kâinatın 

ahengi birbirine bağlıdır. Hür masonluk için insan ülkü mabedinin sıradan bir taşı 

değil, binanın bütün özelliklerini ihtiva eden bir taşıdır. Onun içindir ki bu mabed, 

hem bizim dışımızda fakat bir o kadar da kendi içimizde yükselmekte.  

 

Peki ama bu mabed son tahlilde içimizde mi, dışımızda mı yükselmekte? Başka bir 

şekilde soracak olursak, ahlâki değerler masonluğun ferdi hedefleyen kısmına mı 

dahildir yoksa toplumsal tarafına mı? Fakat bu aşamada bu soru anlamını yitirmiş 

 
11 İngilizce ve Fransızca’da buna “introspection” denir.           



 79 

durumda; zira inisiyatik mesajı anlayanlar için, iç ve dış, fert ve toplum aslında aynı 

şeyi ifade etmekte. 

 

Toparlayacak olursak, inisiyatik okulların etik suallere olan yaklaşımı kapalı devre bir 

sistem gibidir. Bunları cevaplayabilmek için hiçbir sistem dışı tesire ihtiyaç yoktur. 

Nasıl ki Ortaçağ’ın operatif masonları yaptıkları işi sadece taşları yontup üstüste 

koymak olarak değil fakat devamlılığına inandıkları yaradılış sürecine katkıda 

bulunmak, bir nevi Tanrı’nın bu dünyadaki eli olmak olarak görüyor idilerse, 

günümüzün spekülatif masonları da etik değerleri, aynı ataları gibi, sadece kendi 

hamtaşlarını yontmak değil, makrokozmosla ahenk içerisinde olarak kâinatın o 

şaşmaz nizamına katkıda bulunmak, velhasıl inandıkları yaradılış sürecine katkıda 

bulunmak ve bir nevi tanrının bu dünyadaki eli olmak olarak görmektedirler.  

 

Ne herhangi bir ideolojinin doğruları, ne fizik ötesi bir âleme olan inanç, ne de katı 

bir ahlâk okulunun dogmatik yaklaşımları. Masonların etik değerlerini tespit etmek 

için bunların hiçbirine ihtiyacı yoktur.  

 

Eski Yunan’da fakir bir balıkçı denize açılmış; gece fırtına patlamış, tekne oradan 

oraya yaprak gibi savruluyor; balıkçının, nerede olduğu hakkında hiçbir fikri yok. 

Karaya çıkabilmekten de ümidi kesmiş vaziyette. İşte tam bu anda başını göğe 

kaldırıyor ve deniz tanrısı Poseidon’a şöyle sesleniyor:  

 

“Ey Poseidon! Gemimi ister kurtar, ister batır. Ben dümenimi doğru bildiğim yöne 

kıracağım.” 

 

Hür masonlar bu fakir balıkçının saf ama soylu isyanının manasını anlayan 

insanlardır.  

 

 

 

 

 



 80 

4. KISIM : MASONLUK VE DIŞINDAKİ DÜNYA 

 
 

 
Derviş Yunus söyler sözü, 

Yaş doludur iki gözü, 

Bilmeyen ne bilsin bizi, 

Bilenlere selâm olsun 

 

Yunus Emre 



 81 

 

 

Bölüm 10: Masonluğun “Gizliliği” Meselesi 
 

 
Gece üstadıma sordum kaç kez, 

Bana bu cihanın sırrını söyle tez, 

Üstadım cevap verdi gülerek, 

Bu sır ancak bilinir, söylenemez 

 

Mevlana  
 

Mason olmayanların masonluk hakkındaki en yaygın kanaatlerinden biri de 

masonluğun gizli bir kuruluş olduğudur. Gerçi tarih boyunca masonların baskı 

rejimleri dönemlerinde faaliyetlerini gizlemelerine sıkça rastlanmıştır ama bugün, 

dünyanın her demokratik rejiminde, masonluk içinde bulunduğu ülkenin yasalarına 

göre örgütlenmiş bir dernek kimliğindedir. Elbette Türkiye’de de durum böyledir. 

Mason örgütleri tamamen yasal birer dernek olup üyelerine dair her türlü bilgi 

dernekler masasının elindedir. O halde neden halâ masonluk ismi insanlara esrarengiz 

gelmekte, belirli  bir gizliliği çağrıştırmaktadır? 

 

Bunun temel sebebi masonluğun kapalılığıdır. Masonik toplantılar üyeleri 

dışındakilere kapalıdır. Masonların bu kimliklerini mason olmayanlara 

açıklamamaları sıkça rastlanan bir durumdur. Mason derneklerinin, kendilerine 

yönelik saldırı ve kötülemelere karşı aldıkları tavır genellikle bunları yok farzetmek, 

bu saldırı sahiplerini muhatap almamak ve sessizliklerini muhafaza etmek yönünde 

olmuştur. Bütün bunlara bir de masonluğun herkesten saklanan bazı sırlarının varlığı 

hakkındaki söylentiler eklenince, masonluk kamuoyu gözünde iyiden iyiye esrarengiz 

bir kimliğe bürünmüştür. O halde gelin, masonluğun kapalılığının ne olduğunu ve 

bunun sebeplerini inceleyelim. Böylece, masonluğu açmış olmasak da, üzerindeki 

esrarengizlik ve gizlilik yakıştırmasını bir nebze de olsa ortadan kaldırabiliriz belki. 

 

Masonluğun kapalılığının ilk cephesi toplantıların kapalılığıdır. Gerçekten de 

masonik toplantılara, mason olmayanların girmesi mümkün değildir. Elbette ki 

masonların düzenledikleri halka açık yemekler, konferanslar, konserler vardır ama 

bizim burada masonik toplantıdan kastettiğimiz, ezoterik çalışmalardır. Yoksa konser, 

kermes, yemek gibi faaliyetleri düzenlemek için masonluğa ihtiyaç yoktur. Peki 

neden kapalıdır masonik toplantılar kendisi dışındaki dünyaya? 

 

Masonluk ne toplumla ilgilenmemekten doğan bir sebeple kapılarını haricî âleme 

kapatmıştır ne de saklayacağı, açıklamaktan çekineceği bir cephesi vardır. 

Masonluğun kapalılığı, onun inisiyatik-ezoterik kimliğinin doğal bir sonucudur. Bu 

kapalılık masonluğa has bir olgu değil, mevcut olmuş ve olacak bütün ezoterik 

kurumların ortak özelliğidir: ezoterik çalışma, semboller vasıtasıyla gerçekleşir; bu 

ise belirli bir inisiyasyondan geçmeyi gerektirir. Bu inisiyasyondan geçmemişlerle 

beraber masonik çalışma yapmak ise, ayrı lisanlar konuşan iki kişinin felsefe 

tartışmasına benzer. Eğer mason olmayan birisi dışarıdan masonik bir çalışmayı 

gözleseydi, bu belki ona hiçbir şey ifade etmez, belki de çok komik bir hadise gibi 

gelirdi. Kimbilir belki de orada yapılan hareketler, söylenen sözler karşısında 

kahkahalara boğulurdu. Oysa ki bütün bu hareket ve sözler, yani bu semboller 

manzumesi, bunun farkında olanlar için öyle mesajlarla doludur ki…  Kimilerinin 



 82 

komik buldukları, kimilerine hayatın manasını içinde barındırmaktadır. Üstelik 

inisiyatik çalışma zamanda ve mekanda farklı bir boyutta yapılır. Bu, içinde hiçbir 

haricî unsurun bulunmadığı, sadece inisiye olanlara mahsus bir boyuttur. Buradaki tek 

bir haricî unsur dahi inisiyatik çalışmayı imkânsız kılacaktır. 

  

Değinmek istediğimiz ikinci husus, masonların masonluklarını sakladıkları hattâ 

saklamak zorunda olduklarına dair yaygın kanaattir. Bunlardan ikincisi tamamen 

yanlıştır. Hiçbir mason masonluğunu saklamak zorunda değildir. Bilakis, her mason, 

mason kimliğini istediği yerde ve zamanda açıklama hakkına sahiptir. Fakat 

unutulmamalıdır ki bunu açıklamak çok ağır bir sorumluluğu da beraberinde 

getirmektedir zira mason olmak bir iddia, temel birtakım değerlere sahip bir insan 

olma iddiasıdır. Böyle olunca da, kendini bilen ve bu mesleğe gönül verenlerin “ben 

masonum” diyerek ortaya çıkmakta tereddüt göstermeleri kolaylıkla anlaşılabilir. 

 

Üstelik mason olduğunu açıklayan bir kimse, bundan böyle hayatını bu değerlere 

uygun olarak yaşamak zorundadır zira o artık sadece masonluğunu kendisinde 

yaşamamakta, koca bir müesseseyi temsil etmektedir. Kendi kişiliğine konacak her 

toz, aynı zamanda masonluk kurumuna da konacaktır. Bunun insanın omuzlarına 

yüklediği yükün ağırlığı, mason kimliklerini açıklamamayı tercih edenlere hak 

verdirecek niteliktedir. Buna ilaveten, masonluğun kamuoyundaki olumsuz görüntüsü 

de bazı masonların özel yahut toplumsal hayatlarına taşınması güç bir yük olarak 

girebilir. Bütün bu sebeplerden dolayıdır ki bir mason, masonluğunu saklamak 

zorunda olmamakla beraber, bunu açıklamama hakkına da sahiptir. Dolayısıyla her 

mason, ancak kendi masonluğunu beyan hakkına sahiptir ve başka masonların bu 

kimliklerini açıklamama hakkına saygı duymak zorundadır. Buna rağmen 

unutulmamalıdır ki bütün masonların kayıtları dernekler masasında mevcuttur. Bir 

masonun çevresindekiler onun masonluğunu bilmeyebilir, ama bu bilgi devletin 

elindedir. Dolayısıyla bir masonun bu kimliğini çevresine açıklamama hakkı, 

masonluğa gizli bir kimlik getirmez. 

 

Üzerinde durulması gereken üçüncü husus masonluğa yapılan saldırılar, kötülemeler 

ve masonluğun buna karşı genellikle takındığı kayıtsız tavırdır. Gerçekten de 

masonluk karşıtı yayınlar dünya kitap literatürünün zenginleşmesine -nicelik olarak 

tabii- önemli katkılarda bulunmuşlardır. Masonluğun ne dinsizliği kalmıştır, ne 

Siyonistliği, ne de Bolşevikliği. Bu iddialarda bulunan ve masonluğu uluslararası bir 

kötülük organizasyonu olarak görenler, Voltaire’den Mozart’a, Sibelius’tan 

Fleming’e, Ziya Gökalp’den George Washington’a uzanan bir yelpazenin aynı ortak 

paydada nasıl olup da biraraya geldiği sorusuna bir cevap getirmiş olsalar gerek! 

 

 

 

Bu çalışmayı belirli bir seviyede tutmaya ve “masonluk Siyonizmin Bolşeviklerle 

işbirliğinin bir ürünü değildir” yahut “masonlar şeytana tapmazlar” gibi ifadelerle 

lüzumsuz vakit kaybetmemeye söz vermiş olduğumuzdan bu konuyu kapatıyoruz. Ne 

var ki bir soru geliyor insanın aklına: neden? Madem ki masonluk bu kadar iyi ve 

temiz, neden tarih boyunca bunca farklı kol ve cepheden saldırılara uğramış? 

Herhalde bu soruya en iyi cevap, tarih boyunca varolmuş bütün aydınlanma ve 

hürriyet kurumlarının akıbeti olacaktır. Karanlıkla aydınlık arasındaki mücadele 

sürdüğü müddetçe masonluk da her türlü saldırıya açık olacaktır.  



 83 

 

Masonluğun bu saldırılar karşısındaki sessiz tavrıdır ki çok zaman bu hücumların 

katlanarak artmasına yol açmıştır. Süküt ikrardan gelir derler, masonluk da 

muarızlarını muhatap almadıkça, kendisine yapılan saldırılar da artarak devam 

etmiştir. Tabii o kadar çok birbiriyle çelişen aleyhte yorum yapılmıştır ki masonluk 

hakkında, belki de bu sükut bu saldırılara verilen en manalı cevap olmuştur. Öyle ya 

bir kurum hem dinsiz, hem siyonist, hem şeytana tapan, hem de komünist 

olamayacağına göre, olsa olsa bu saldırı sahipleri cahil yahut art niyetlidirler.  

 

Aquila non capit muscas.1 Masonluğun hiç kimseye kendisini beğendirme yahut 

takdir toplamaya çalışma gibi bir misyonu yoktur. Zaten bu sebeptendir ki, her 

inisiyatik cemiyet gibi, tarih boyunca kendisine yapılmış saldırıları kâle almamış, 

onlara cevap vermeye tenezzül etmemiştir. Ziya Paşa’nın dediği gibi, 

 

Nadanlar eden sohbet-i nadanla telezzüz 

Divaneye hemdem yine divane gerektir 

 

Anadolu ezoterizminin belki de en zarif tezahürü olan İslam tasavvufunda buna dair 

çok manalı bir hikaye vardır. Hallacı Mansur “Enel Hak” dediği için işkence ile idam 

cezasına çarptırılır. Etrafında toplanan cahil ve azgın kalabalık kendisini taşlamaya 

başlar. Kanlar içerisindeki Mansur gülümsemektedir. O sırada bir dostu taş yerine 

Mansur’a bir gül atar. Mansur inler. Hemen sorarlar “taş yağmuru altında inlemedin 

de, bir çiçeğe karşı ne diye ah çektin?”. Mansur’un cevabı hazırdır: “Taş atanlar ayak 

takımı, halden ne anlarlar? Oysa ki halden anlayanın bir gülü bile beni incitti.” 

 

Keza bir Alevi ozanı, kendilerini inançlarından dolayı suçlayanlara şu cevabı veriyor: 

 

Gidi yezid bize Kızılbaş demiş 

Bahçede açılan gül de kırmızı 

İncinme ey gönül ne derse desin 

Kuran’ı derceden dil de kırmızı 

 

İslam tasavvufunun neredeyse bin yıl evvel erişmiş olduğu bu bilgeliğe, yirmi birinci 

yüzyıl hür masonluğu haydi haydi sahip olacaktır. 

 

Son olarak değinilmesi gereken bir konu da masonluğun sırları meselesidir. 

Masonluğun birtakım “sır”ları olduğu doğrudur. Bunlar esas olarak geleneksel 

mesleki tanışma işaretlerinden ibarettir. Operatif masonlar bu tanışma işaretleri 

sayesinde birbirlerini tanımışlar, hattâ her mesleki sınıfa ayrı işaretler verip kimin 

çırak kimin kalfa olduğunu bu sayede anlamış, çalışanların nafakalarını buna göre 

dağıtmışlardır. Dolayısı ile bütün operatif dönem boyunca bu tanışma işaretleri bir sır 

olarak saklanmıştır. Spekülatif masonluğun yaptığı, mirasçısı olduğu operatif 

masonluktan aldığı bu geleneği devam ettirmek olmuştur.  

 

Bu tavrın altında, geçmişle olan bağı muhafaza etmek ve inisiyatik zincirin kopmadan 

günümüze kadar geldiğini bütün dünyaya karşı bir defa daha vurgulamak arzusu 

yatar. Gerçek bilgelere bu kadar ihtiyaç duyulan günümüz dünyasında, hiç de 

küçümsenecek, yabana atılacak bir arzu değildir bu. Üstelik bunun da ötesinde, bazı 

 
1 Kartal sinek yemez 



 84 

sembolik kelime ve işaretleri sır olarak görmek ve onların muhafazasına çalışmak, 

insanları sır saklama disiplinine alıştırır ki, masonik eğitimin ve nefis terbiyesinin bir 

parçası olarak görmek gerekir bunu. Dolayısı ile burada sırdan daha önemli olan, sırrı 

saklamayı bilmektir. Sırrı sakladığımız müddetçe biz ona egemenizdir. Ancak sır bir 

kere açıklandı mı artık o bize hâkimdir; bizi kontrolü altına alır, esiri haline getirir. 

Onun içindir ki sırrı saklamak insan irade ve benliğinin bir sınavıdır. Bu sınavı 

kazanamayanlar, başka sınavlarda da başarısız olmaya mahkûmdurlar. Sessizlik ve 

susmak ise insanın kendine dönerek derin iç sesini duymasını sağlar. 

 

 

 

 

Bütün bu söylediklerimizden sonra dönüp sormak yerinde olur: bilginin hızla 

yayıldığı ve en ücra köşelere dahi ulaştığı bu yüzyılda, bu iletişim çağında acaba halâ 

bir masonik sırdan bahsedebilmek mümkün müdür? 

 

Eğer ezoterik olmayan bir gözle bakarak, buradaki sır ifadesini haricî manada 

yorumlayacak olursak, bu soruya olumlu bir cevap vermenin elbette ki imkânı yoktur: 

günümüzde, hür masonluğun bütün sırları sonuna kadar deşifre olmuşlardır. Mesleğin 

geleneksel sırları, mason olsun olmasın herkesin erişebileceği bir haldedir. 

Masonlukla ilgili kitaplar, ritüeller dünyanın bir çok ülkesinde halka açık 

kitapevlerinde satılmakta, bunlara internetten dahi ulaşılabilmektedir. Mason olmayan 

birisinin, masonluğa dair öğrenmek isteyip de öğrenemeyeceği hiçbir haricî bilgi 

yoktur. Hür masonluk bugün üniversitelerde araştırma konusudur. Hür masonluğun 

tarihini, ritüellerini, tanışma işaretlerini masonlardan daha iyi bilen haricîler vardır. 

Velhasıl hür masonluğun her türlü sırrı - ne var ki haricî manada sırrı - bunu nerede 

bulabileceğini bilen insanlara sunulmuş durumdadır. 

 

Oysa ki masonların, sır kavramını ezoterizm ve inisiyasyondan ayrı düşünmelerine 

imkân yoktur. Onun için “halâ bir masonik sırdan bahsedebilmek mümkün müdür?” 

sorusunu büyük bir gönül rahatlığı ve inançla “elbette ki evet” diye cevaplandırmak 

ve daha da ileri gidip bugün masonik sır kadar iyi muhafaza edilen başka bir sırrın 

mevcut olmadığını öne sürmek mümkündür. 

 

Elbette ki burada sözü edilen sır, masonluğun demin bahsettiğimiz tanışma işaretleri 

yahut benzeri bilgiler değildir. Bunları bugün ülkemizde değilse bile yurtdışında 

herhangi bir kütüphaneye giden herkesin rahatlıkla elde etmesi mümkündür. Oysa ki 

masonluğun gerçek sırrı, herkesin o çatı altında kendi ruhunda hissettiği ancak dile 

getiremediği, en yakınına dahi anlatamadığı ruhi tesirdir. Mevlâna’nın ifadesini tekrar 

edecek olursak, bu sır ancak bilinir, söylenemez. 

 

Zaten söylenebilse, ona sır denmez! 

 

Ezoterik dünyada sır, kişinin ancak kendi çabası ile keşfedip hissedebildiği fakat ifade 

edemediği bilgilerdir. Bu bilgiler, keşfedilişlerindeki şahsilikten dolayı ifşa 

edilemeyecek mahiyettedirler. Dolayısı ile her masonun önünde, semboller vasıtasıyla 

günümüze gelen o eski bilgeliği elde edebilmek, hakikati keşfedebilmek için açılmış 

bir yol vardır. Bu yolda yürüyebilmesi ise, kardeşleri ne kadar yardım ederlerse 

etsinler, şahsi çabasına, mesaisine yani aslında kendisine bağlıdır. Mitolojide altın 



 85 

elma yetişen bir bahçede oturan üç kızkardeş vardır, adları Hesperides olan. 

Zavallılar, bahçedeki canavar yüzünden elmalara sadece bakabiliyor fakat 

toplayamıyorlardı. Daha sonra on dokuzuncu yüzyıl tarihçilerinden Mommsen şöyle 

söyleyecektir: “Hesperides’lerin ağacı gibi, ilim ağacının altın elmaları da onları 

koparanlara mahsustur. Bunlar başkalarına gösterilebilir, fakat verilemez.” İşte aynı 

Hesperides’lerin ağacı gibi, ezoterizm ağacının altın elmaları da, onları bizzat 

koparabilenlere mahsustur; bunlar başkalarına gösterilebilir, fakat verilemezler. 

 

Sözün özü, masonluğa dair yazılabilen, dile gelebilen hiçbir bilgi masonluğun sırrı 

değildir. Gerçek masonik sır, o çatı altında herkesin kendi hissetiği ama dile 

getiremediklerinden ibarettir. Bu sebepten dolayıdır ki mason olmayanlar masonluk 

hakkında bilgi edinebilirler ama masonluğu gerçek manası ile kavrayamazlar. Verilen 

mesaja nüfuz edemezler. Bu nedenle de bir haricî için masonluk daima, aralanamayan 

bir sır ve gizlilik perdesi altında kalır. Ve masonlar, sadece kendileri tarafından 

bilinen ve haricî dünyanın asla elde edemeyeceği bilgilere sahip olmanın imtiyazını 

ömür boyu taşırlar. Bu imtiyaz, başka hiçbir şekilde ortaya çıkamayacak bir yakınlık 

doğurur. Unutulmamalıdır ki sırdaşlık kadar insanları birbirine yakınlaştıran az şey 

vardır. Sırdaş iki insan, iki bedende var olan tek bir ruh gibidir. 

 

Bunun içindir ki masonik sır vardır ve bugün dünyada en iyi muhafaza edilen sırdır. 

Zira bu sır, o çatının altında yaşananlar, pergelden duyulan heyecan, gönyenin verdiği 

mutluluktur; bu sır, bütün masonik sembollerin o çatı altındaki sevgi ortamıyla 

bütünleşip masonların ruhuna hayatla, varoluşla ilgili fısıldadıklarıdır. Bunun ise ne 

tarifi, ne de dile getirilmesi mümkündür.  

 

Hani bir motor yağı reklamı vardı bir zamanlar televizyonda. Genç kıza soruyorlar: 

"Helix nasıl bir yağ sizce?" Kız sunucuyu şöyle bir süzüyor ve birden beliren hızlı bir 

müzik eşliğinde dans etmeye başlıyor. Bedeni müziğin ahengiyle bütünleşmiş bir 

şekilde kendinden geçmişçesine dans ediyor, ediyor, ediyor. Birden durup soruyu 

sorana şöyle diyor: "Bilmem anlatabildim mi?" Zira onun o andaki duygularını 

kelimelerle anlatması imkânsız; onları yaşıyor ve ancak o şekilde dile getirebiliyor. 

 

İşte masonların sırrı da bunun gibi birşey. Bilmem anlatabildim mi? 

 



 86 

Bölüm 11: Masonluk ve Toplum  
 

Yaşamak bir ağaç gibi tek ve hür, 

Ve bir orman gibi kardeşçesine 

    

Nazım Hikmet 
 

Hür masonluğun toplumla olan ilişkileri, daima üzerinde tartışılan bir konu 

olagelmiştir. Üstelik bu ilişkinin ne şekilde ve ne yönde olduğu yahut olması 

gerektiği, çeşitli masonik yaklaşımlarca farklı farklı yorumlanmıştır.  

 

Masonluk sadece ferdi hedef alan ve toplumu tamamen dışlayan, bu yaklaşımıyla da 

mistisizmin bireyi kendisi ile başbaşa bırakan yalnızlıkçı tavrıyla uzlaşabilen pasifist 

bir kurum mudur? 

 

Yoksa masonluk, toplumu kendi değerleri doğrultusunda kökten değiştirme gayesini 

güden, hattâ bazen bu uğurda ihtilâllerin içinde bile yer almış olan ve amaçlarına 

ulaşmak için toplumla doğrudan temasta bulunan aktivist, aksiyoner bir insanlar 

topluluğu mudur? 

 

Bu soruları, masonluğun tarih, hedef ve yöntemlerini etraflıca incelemeksizin 

cevaplandırmak yanıltıcı neticeler verebilir. Halbuki, bu incelemenin ışığında 

yapılacak bir tahlil, birbiriyle uzlaşamaz gibi görünen bu iki yaklaşımın pek o kadar 

da birbirlerine ters olmadıklarını, hattâ bunların aslında aynı hakikate iki farklı bakış 

olarak dahi görülebileceklerini ortaya koyacaktır. 

 

Gelin o halde çalışmamıza, toplumu incelemekle ve toplumdan ne anladığımızı ortaya 

koymakla başlayalım. 

 

Toplum, bireyler, aileler yahut benzeri gruplardan oluşan bir düzen, bir sistem, bir 

ilişkiler yumağıdır. Toplumun oluşması en ilkel manasında kabilelerle başlamış, 

sonra şehir devletlerine, nihayet günümüz manasında devletlere hattâ devletler 

federasyonlarına geçilmiştir. Ve elbette son tahlilde toplum, en gelişmiş bir 

yaklaşımla, bütün insanlıktır. Bu çalışma boyunca toplum deyince yerine göre bu 

kavramlardan bir tanesini kastedeceğiz. 

 

Toplumun temelinde kimi felsefecilere göre benzerlikler arasındaki bilinç, kimine 

göre ise sınıflar arasındaki çatışma yatar. Bunlardan hangi grubun haklı olduğu 

tartışmasına girmek bu çalışmanın sınırlarının çok ötesinde. Ama hiç şüphe 

götürmeyen bir husus varsa o da herhangi bir toplumu ele aldığımızda orada hem harç 

vazifesi gören benzerliklere hem de dağıtıcı yönde çelişkilere rastlayabilmenin 

mümkün olduğudur. Bütün bunlar ise toplumun içindeki fert ve gruplar arasındaki 

ilişkilerle paralel giderler. Bu ilişkiler ise kâh menfaate, kâh zora, kâh karşılıklılığa, 

kâh sevgiye, kâh fedakârlığa dayanır. Bu listeyi uzatmak elbette ki mümkündür. Ama 

neticede böyle bir toplum içerisindeki bir ferdi ele aldığımızda, onun bu toplumun 

mensubu, çeşitli roller üstlenen bir “kişi”ye dönüştüğünü görürüz. Üstelik bir tek rolü 

de yoktur bu “kişi”nin: anne, baba, kardeş, avukat, müdür yahut memur, işçi ya da 

patron, falanca etnik grubun üyesi, dindar yahut değil, ve daha niceleri… 

 



 87 

Bütün bunlar kişinin toplum içinde sahip olabileceği çeşitli konumlardır. Her fert, 

toplum içinde bunlardan birden fazlasına sahiptir. Toplum ise, esasında, bütün bu 

pozisyonların bir diyalektik sentezinden ibarettir.  

 

Hür masonluk bünyesine kabul edeceği kişinin evvela üzerindeki her türlü kıymetli 

eşyasını alır; onu yarı çıplak hale getirir, masonik tabiriyle metallerinden arındırır. 

Bu, nura kavuşmaya talip olan adaya bir ikazdır: “bu kapıdan içeri haricî toplumun 

ferdi bir ‘kişi’ olarak, sahip olduğun her türlü pozisyonu, mevkiyi yani konumlarını 

terkedip de gel.” 

 

Bu çağrının ne manaya geldiğini iyi anlamak gerekir ve onu kesinlikle, bir dünya 

nimetlerini terke, toplumsal yapıyı redde davet olarak görmemek icap eder. Hür 

masonluk, dünya nimetlerini “ruhun düşmanı” olarak gören mistisizm  yahut 

toplumsal düzeni reddeden anarşizm gibi akımlarla aynı yolun yolcusu değildir. Her 

ne kadar yeni bir masona verilen ilk mesajlar kendisini belirli bir bireyciliğe 

götürüyor ve toplumsal sistemin dışına çıkartıyor gibi gözükse de, ilerleyen zaman 

içerisinde karşılaşacağı sembolizmanın topluma dönük hüviyeti, hür masonluğun 

mason adaylarını metallerinden arındırmasının altında başka sebepler yattığını açıkça 

ortaya koyar. 

 

Metallerinden arınmak, içine dönüp, dünya nimetlerinin aldatıcılığına kanmadan 

kendini tanımaktır. 

 

Metallerinden arınmak, herşeyi kendi aklı ve vicdanının sesiyle, sosyal 

şartlandırmaların tesiri altında kalmadan algılamayı ve değerlendirmeyi öğrenmektir. 

 

Metallerinden arınmak, her türlü önyargının, rutinin, modanın; belirli bir dine, sınıfa, 

memlekete mensubiyetin getirdiği tesirlerin velhasıl Bacon’un putlarının 

hâkimiyetinden kurtulmayı bilmektir. 

 

Bütün mesele, hür ve kendine has bir şekilde düşünmeyi bilmektir. Yani 

metallerinden arındırma aslında şöyle bir davettir: “Düşün! Sadece kendin olarak 

düşün ve buna uygun olarak da davran. Fakat bunu yaparken ne toplumdaki 

mevkinin, ne menfaatlerinin, ne de mensubu olduğun müesseselerin değerlerinin 

tesiri altında kal. İnsanlık denilen toplumun basit ve saf bir ferdi olarak düşün ve 

hepsinden önemlisi bütün değerlendirmelerini evrensel bir ‘ben’ olarak yap.” 

 

Bu aslında, inisiyasyon denilen o bitimsiz süreç boyunca verilmeye çalışılan ana 

mesajdır. Loca çalışmalarında mabed kapısı kapatılıp haricî âlemle her türlü bağ 

koparıldıktan sonra ritüel dahilinde yapılan her hareket, telaffuz edilen her kelime bu 

ana gayeye yöneliktir. 

 

İşte metallerden arınmanın altında yatan derin mana budur. Yoksa zaten daha giriş 

töreninin sonunda yeni masona metalleri iade edilir zira o artık onları bir masona 

yakışır şekilde kullanmasını öğrenmiş, biraz evvel bahsettiğimiz ana mesajı almıştır. 

Bundan sonra o çatı altında edineceği değerleri metallerinin yani sahip olduğu 

toplumsal gücün yardımıyla toplumun hizmetine sunacaktır. 

 

Dolayısı ile masonluk, mensuplarına dünyayı gözardı etmeyi önermez. Tam tersine, 

mason dünyada, dünyayla beraber ve herşeyden önemlisi dünya için yaşayacaktır. 



 88 

Zaten bunun aksini düşünmek insanın tabiatına ters düşer; masonlukta ise insan 

tabiatına ters hiçbir şey yoktur.  

 

İnsanın en önemli özelliklerinden bir tanesi sadece “bilen” değil “yapan” sıfatına da 

sahip olmasıdır. Bir başka ifadeyle insan, homo sapiens olduğu kadar homo faberdir 

de.  

 

Aslında yapmanın, üretmenin ve emeğin makbul görülmesi insanlık tarihinde 

nispeten yenidir. Antik Çağ’a bakacak olursak, insanın temel faaliyetinin savaş ve 

din, daha sonra da felsefe olduğunu görüyoruz. Bu devirlerde el emeği ve üretken 

mesai küçümsenen, aşağılanan, kölelere has bir faaliyet olarak görülüyor. Benzeri bir 

yaklaşımın bütün Ortaçağ boyunca sürdüğünü söyleyebiliriz. Ortaçağ emeği nefsi 

oyalayıp günahlardan kaçınmayı sağlayan bir vasıta  olarak görmüş ama asla ona 

kendi başına bir değer atfetmemiştir. Bu çağda kendi başına değerli olan şey elbette ki 

dinî faaliyetlerdir. 

 

Bu anlayış hümanizm, rönesans ve bilhassa modern bilimin doğuşuyla beraber 

değişmeye başladı. En büyük dönemeç ise Francis Bacon ile beraber alındı. İlk defa 

olarak Bacon, yapmak ile anlamanın, el ile aklın aynı değerde olduklarını öne sürdü; 

bilginin sadece spekülatif değil, operatif de olduğunu savunarak, bilmek 

yapabilmektir tezini öne attı. 

 

Gerçi on sekizinci ve on dokuzuncu yüzyıllarla beraber ortaya çıkan burjuva 

toplumları ticareti ve bireysel merkantil çalışmayı ön plana çıkartıp maaş karşılığı 

emeği küçümsediyseler de, emek ve üretmenin yücelmesinin evrimi sosyalizm ile 

tamamlandı. Sosyalizm, insanlar arasında çalışma tarzlarından kaynaklanan 

farklılıkları tamamen reddetti ve emeği sadece yaşayabilmek için bir vasıta olarak 

değil, başlıbaşına bir değer olarak gördü. Marksizme göre çalışma, insanın özü, 

evreni değiştirecek kuvvettir. 

 

İnsanlığın çok uzun bir zaman dilimi neticesinde varmış olduğu bu noktanın, 

masonluk çok eskiden beri, hem de bambaşka bir perspektiften farkındadır. Bu 

başkalıkta en büyük etken, masonluğun, emeğin tarihsel gelişmesinin tersine, operatif 

bir kimlikle başlayıp daha sonra spekülatifliğe dönmüş olmasıdır. Ortaçağ’ın operatif 

masonları elbette ki emeğin kıymetini biliyorlar, fakat onu sadece dinî binalar inşa 

etmeye yaradığı için yüceltmiyorlardı. Onlara göre evren, bir defada yaratılıp 

bitmemiştir. Yaradılış evrimseldir ve halâ tamamlanmamıştır. Dolayısı ile hayat 

sürekli bir tekâmülden ibarettir. Onun içindir ki operatif masonlar kendilerini bu 

yaradılışın devamı sürecinde Tanrı’nın yardımcıları olarak görüyorlar, yaptıkları işi 

de Büyük Eser olarak adlandırıyorlardı. Emeğin yüceliği de, bu Büyük Eser’e olan 

katkısından kaynaklanıyordu. 

 

1717’de spekülatif masonluğun ortaya çıkmasıyla beraber, masonluğun operatif 

devresi sona erdi; artık Büyük Eser maddi değil, manevi ve sosyaldi. Fakat bu, 

operatif değerlerin masonlukta sona ermesi manasına gelmedi. Emek ve üretmek, 

spekülatif masonluk tarafından da baş tacı edildi; sadece fikrî çalışmalar yapan ve 

dışarıya dönük üretken hiçbir faaliyeti olmayan bir masonluk anlayışı asla spekülatif 

masonluğa hâkim olmadı. Dolayısıyla hür masonluk, insanlığın ancak asırlar sonra 

bulabildiği emek-fikir dengesini, üstelik de çok daha geniş bir perspektiften, 

bünyesinde yaşatan bir kurum kimliğini daima muhafaza etti. 



 89 

 

Bütün bunları masonluğun inisiyatik kimliğiyle bir araya getirirsek, masonluğun 

elbette ki toplumla ilgilendiğini, ne var ki bu ilginin haricî bir kuruluşun, meselâ bir 

sivil toplum örgütünün, yardım cemiyetinin, yahut siyasi oluşumun ilgisinden çok 

farklı olduğunu görürüz: masonluğun toplumla olan ilişkisi herşeyden evvel toplumun 

temel birimi olan fert vasıtasıyladır. Zaten defalarca vurgulamış olduğumuz gibi, 

masonluğun kullandığı inisiyatik metodun ana hedefi ferttir. Ferdin aydınlanması, 

zihinsel hürriyetine kavuşması, etik değerlerle donanması velhasıl insan-ı kâmil 

olması hür masonluğun temel hedefi ve olmazsa olmaz şartıdır. İşte bu ferdin 

toplumla olan bağıdır masonlukla toplum arasındaki ilk ilişkiyi kuran. Bu ilişki, fert 

aracılığıyla sağlanan dolaylı bir ilişkidir. Masonluğun kazandırdığı değerlerle 

donanmış fertlerin toplumdaki yerlerini almalarıyla toplumun genel seviyesinin 

yükselmesine dayanır. Masonluk toplumsal hedefini daha doğrusu ütopyasını bir ülkü 

mabedi kurmak sembolik ifadesiyle dile getirir. Bu ülkü mabedinin ne olduğuna, ülkü 

mabedinin kurulduğu dünyanın nasıl bir dünya olacağına ise elbette ki her mason 

kendi yorumunu getirecektir. Belki de ülkü mabedi, herkesin mason olduğu - mason 

derneğini bir kenara bırakın ve inisiyasyonda yaşayan  değerleri düşünün - gün 

tamamlanacaktır.  

 

Tabii bu noktada akla şu soru gelebilir: günün birinde sadece masonlardan, daha 

doğrusu inisiyelerden oluşan bir dünya kurulması hayali güzeldir de neticede bir 

ütopyadır; spekülatif bir çabadır. Oysa madem ki hür masonluk emek, üretme, iş 

yapma gibi operatif değerleri halen muhafaza ediyor, acaba masonluğun topluma 

dönük operatif bir çabası yok mudur? Bunu başka bir şekilde soracak olursak, 

masonlukla toplum arasında, fert vasıtası ile olan dolaylı ilişki dışında doğrudan bir 

ilişki yok mudur? 

 

Akla gelebilecek ilk ilişki mason örgütlerinin yaptıkları hayır işleridir. Gerçekten de 

masonlar, dünyanın her yerinde örgütlü bir biçimde, maddi güçleri nispetinde hayır 

işleri yapmaktadırlar. Masonik terminolojide buna hasenat denir ve hasenat 

masonluğun özünde mevcuttur. Ne var ki mason örgütlerinin doğrudan toplumla 

teması yani masonluğun teşkilat bazında aktif bir toplumsal rol üstlenmesi hasenatla 

sınırlıdır. Yoksa masonluğun toplumsal meselelerde taraf olması söz konusu değildir 

zira onun ezoterik kimliği böyle bir aktivist tavırla çelişir.  
 

Masonluk, ezoterik yapısı itibarıyla, günlük hayatın rutin çekişmelerini bir kenara 

bırakıp, birtakım temel hakikatler üzerinde uzlaşabilmiş insanların biraraya geldikleri  

bir kurumdur. Dolayısı ile bu çatı altında siyasi fikirleri, toplumsal yaklaşımları, 

dünya görüşleri çok farklı insanlar, aynı hakikate susamışlıkla birarada 

bulunmaktadırlar. Ve burada esas olan, üzerinde herkesin uzlaştığı bu temel ortak 

noktanın ön plana çıkartılıp, günlük sorunlara ait olan ve aslında yarın hiçbir önemi 

kalmayacak olan farklılıkların arka plana atılmasıdır. Bundan dolayıdır ki 

masonluğun herhangi bir toplumsal mesele karşısında alacağı örgütsel bazda bir tavır, 

muhakkak ki birtakım mensuplarının bu konudaki kişisel kanaatlerine ters düşecek, 

bu surette arka planda kalması gereken hususlar ön plana çıkacak, daha da tehlikelisi 

ön planda olması gereken ana hedefler arka plana geçecektir ki bu da masonluğun 

ezoterik kimliğinin zarar görmesi manasına gelir.  

 

Kaldı ki kurum olarak masonluğun ilgi sahası, varoluşa, varoluşun sebeplerine, 

hakikate dair, mekânın ve zamanın üzerinde konulardır. Bir ülkeye kimin başbakan 



 90 

olması gerektiği, eğitim kadrolarının iyi ya da kötü olmaları bugün var olan, yarın 

yok olacak; masonluğun temel hedefinin yanında söz konusu edilmeyecek 

meselelerdir. Bundan dolayıdır ki masonluğun  ilgi sahasının dışında kalırlar. 

 

Masonluk herşeyden evvel ferdi hedef alır. Topluma yönelişi, yetiştirdiği fertlerin 

aldıkları nuru dışarıda hâkim kılmaları ile olur. Yoksa masonluğu topluma doğrudan 

müdahale eden aksiyoner bir cemiyet olarak görmek mümkün değildir. Her aksiyon 

bir reaksiyon  doğurur; böyle etkilerle, tepkilerle iş yapmak ise haricî usullerdir; kısa 

vadede netice alır gibi görünseler bile insanın içine nüfuz eden değişiklikler 

yapamadıkları için kalıcı olmazlar. Bu hedeflere bu usullerle varmaya talip sayısız 

cemiyet vardır; ne var ki değiştirmeye çalıştıkları toplumun zaafları hem o cemiyetin 

mensuplarına, hem de kullandıkları yönteme aksettiği için varabilecekleri nokta 

sınırlıdır. Bundan dolayıdır ki masonluk, “doğrudan müdahale, toplumun sorunlarına 

neşter vurma, söylenen lafların altında kalmama” gibi ifadeleri bunlara zaten talip 

sayısız cemiyete bırakmış, kendi inandığı yolda, inandığı hedefe doğru ve ona 

yakışan usullerle, huzur içerisinde yürümektedir.  

 

Bu yol zor bir yoldur: çaba ister, emek ister, sabır ister, bilgi ister, akıl ister, gönül 

ister. Bu yolda ağır ilerlenir ama emin ve sağlam adımlarla ilerlenir; bu yolda adımlar 

düşünülerek ama geriye dönüşsüz bir şekilde atılır. Çabuk neticeye varıcı, devrimci, 

toplumcu formüller bu yolun üzerinde değildirler zira masonluk bir dava işi değil bir 

mana işidir.  

 

Akan bir su düşününüz; önünde de bir taş olsun. Su eğer bu taşı ilk seferde sürüklerse 

sürükler; sürükleyemezse onunla uğraşmaz, onu yok sayar, asla mücadeleye girmez; 

taşın sağından solundan dolaşıp akmaya devam eder; bu şekilde akar, akar, akar. Bir 

gün akar, bir sene akar, bir asır akar; bir gün bakarsınız ki taş erimiş yok olmuş.  

 

İşte inisiyatik yol, böyle bir çalışma usulünü göze alabilenlerin yoludur. 
 

Onun için, eğer masonlukla toplum arasında doğrudan bir ilişki kurmak istiyorsak 

bunu masonlar ve toplum arasındaki bir bağ olarak düşünmek gerekir; yani 

masonluğun topluma doğrudan tesiri mason örgütlerinin toplumsal hareketlerde yer 

almalarıyla değil de haricî âlemde masonik sıfatlarını kullanmaksızın örgütlenen ve 

içeride aldıkları ışığı dışarıya yansıtmaya çalışan masonların vasıtası ile olacaktır. 

Kısacası “Mabedin içindeyken masonluk var, masonlar yok; mabedden çıkınca 

masonlar var, masonluk yok”.2 

 

Bu ifade aslında masonluğun neo-hümanist diye adlandırabileceğimiz yaklaşımını 

aksettirmektedir: hedefi ferttir ama bunu yaparken ferdi tek başına toplumdan 

soyutlanmış biçimde değil, kollektif bir çerçevede -ki bu kâinat, insanlık, loca yahut 

herhangi bir toplumsal grup olabilir- ele alır. Masonik eğitim doğrudan ferdin 

gönlüne, ruhuna, aklına hitap eder ama mutlaka localarda, bir grup çalışması şeklinde 

gerçekleşir. Bakınız bir mason düşünür3 ne diyor: 

 

 “ Aynı kâinatta olduğu gibi, masonik konserde de hâkim nota, tek tek notaların 

üzerine çıkan bir genel anlayış, bir toplumsal iyilik anlayışıdır, öyle de olmalıdır. Bir 

 
2 Ziya Umur, Masonluk Hakkında Konuşmalar 
3 Cox Learche, “La Regularidad Masonica a una Nueva Luz”, 1975, s.140 



 91 

orkestra duygusu, tek tek enstrümanlara önem veren bir anlayışa her haliyle 

hükmetmelidir.” 

 

Hür masonluk “tek insan” ile “bütün”ü emsalsiz bir biçimde bir araya getirmiştir. 

Tabii burada söz konusu olan, bütünün menfaatlerinin tek tek parçaların 

menfaatlerinin önünde geldiğini iddia eden otoriter-totaliter bir “bütün” anlayışı 

değil; tek tek parçalarla, bunların bir araya geldiği oluşumun menfaatlerinin zaten 

çelişmeyeceğine inanan hümanist bir “bütün” anlayışıdır. Bu yaklaşıma göre, bütün, 

parçalarından herhangi birisinde, ve parçaların her biri de bütünde kendilerini 

görebilmelidirler. Bu şekilde her parça, kendi menfaatiyle bütünün menfaatinin aynı 

olduğunu görecek ve ona göre hareket edecektir. 

 

Dolayısıyla masonluğu çift taraflı bir madalyon gibi düşünmek mümkündür: bunun 

bir yüzü kendimize yöneliktir ve kendimizi bilmeyi, içindeki çeşitli tutarsızlıkları 

aşmış, kendisiyle barışık bir insan olabilmemizi hedefler. Diğer yüz ise topluma 

dönüktür ve elde ettiği örnek insanı topluma atılmış bir tohum gibi görüp, bu insanın 

toplumu da kendisine benzeteceğini ümit eder.  

 

İşte bu anlayış sayesindedir ki inisiyatik metodun ferdiyetçiliğiyle masonların bir 

arada hareket edebilme özellikleri bağdaşabilmiştir. Ve yine bu sayededir ki 

masonlukla toplum arasındaki doğrudan ilişki, mason örgütlerini araya katmaksızın, 

masonlar ve toplum şeklinde fevkalade sağlıklı bir biçimde teessüs edebilmiştir. 

Cevat Memduh Altar bunu şöyle özetler:  

 

“Masonluk haricî âlemin sorunları ile uğraşmaz ancak insanlara hürriyet ve aydınlık 

getirmiş olan tüm oluşumların ve kurumların içinde hattâ başında masonlar olmuştur 

ve olacaktır”.  

 

Goethe’nin dediği gibi: “Eğer kendini tanımak istiyorsan harekete geç. Başkalarıyla 

gerçekten boy ölçüşmen faaliyete geçmenle mümkündür.” 

 

Masonluk kendini tanımayı hedef edinmiş insanların yuvasıdır! 

 



 92 

Bölüm 12: Masonluk, Devlet ve Siyaset 
  

 
Bir mason, nerede oturur ve ne işte çalışır olursa olsun, devlet otoritesi için barışçı bir unsurdur. 

Ve hiçbir zaman ulusun barış ve refahına karşı entrikalar ve suikastlar içinde bulunmayacağı 

gibi, görevli olmadıkça da devlet idaresine müdahaleden kaçınır. 
 

Anderson Anayasası, İkinci Madde 

 

Kamuoyunda, en azından bazı kesimlerinde, devletleri idare eden, rejimleri devirip 

yeni rejimler kuran, velhasıl baştan aşağı siyasetin içerisinde bir masonluk görüntüsü 

vardır. Buna göre masonlar kapalı mekânlarda komplolar kuran, kendilerini idare 

eden birtakım üst düzey siyasi merkezlerin emelleri doğrultusunda ülkelerin kaderine 

yön veren insanlardır. Oysa ki masonluk için buraya kadar çizdiğimiz “hakikati 

arayan insanların buluştukları bir yuva” kimliğiyle böylesi bir siyasi resmi -yapılan 

siyaset en üst seviyeden de olsa- bağdaştırmak güçtür. Masonluğun ilgi sahası, 

hayata, varoluşa dair sorulardır. Bunlar, insanın varoluşundan günümüze gelen ve 

daima geçerli olacak sorulardır. Oysa ki siyasetin en önemli konuları dahi zamana 

karşı duramamış, birgün çok önemli görülen bir mesele kısa bir müddet sonra bütün 

önemini yitirmiştir. 

 

Masonluk hayata dair temel sorularını cevaplandırma çabasındaki insanlar için bir 

bilgi pınarıdır. Siyaset ise, hangi manasında ele alırsanız alın, bunun yanında çok sığ 

kalır. Zaten masonluğun temel ilkelerini tespit eden hangi metne bakarsanız bakın, 

localarda siyasi tartışmaların yapılmasının yasaklandığını görürsünüz. Velhasıl 

masonluk kurum olarak kendisini siyasetin dışında tutmak için elinden geleni 

yapmıştır. 

 

Peki ama nereden kaynaklanmaktadır bu “siyasetin içerisindeki masonluk” iddiası? 

Masonluk gerçekten de tarihin siyasi dönüm noktalarında önemli roller almış mıdır?  

 

İşte burada, bir önceki bölümde yapmış olduğumuz masonluk-masonlar ayrımına geri 

dönmemiz gerekiyor. Eğer bu soruyu örgütsel olarak masonluk için sorarsak 

cevabımız “hayır” olacaktır. Mason kuruluşları şartlar kendilerini çok zorlamadığı 

müddetçe siyasi tavırlar almaktan kaçınmışlar, masonluğun siyasetin dışında ve 

üzerinde olduğu ilkesi ve gerçeğini özenle korumuşlardır.4 

 

Eğer bu soruyu masonlar için sorarsak, cevabımız mutlaka “evet” olacaktır. 

Herşeyden evvel masonluk dünyevi bir kurumdur. Locaları oluşturan masonlar içinde 

bulundukları dünyada ve çağda yaşarlar. Üstelik masonluğun asırlardan beri içinde 

barındırdığı evrensel sevgi, insanların kardeşliği ve laiklik esasına dayalı değerler, 

insanlığın halâ ulaşmaya çalıştığı bir dünyanın modelidir. Dolayısıyla, asırlar 

boyunca nice insan, mason olsun yahut olmasın, bu değerler uğrunda mücadele etmiş, 

gerektiğinde canını vermiştir. Bu insanların arasında masonların çoğunlukta olmaları, 

hele o devirlerde bu değerlerin ne kadar az telaffuz edildikleri de dikkate alınırsa, 

tabiidir. Ne var ki bu, masonluğun siyasete girmesi demek değil, bu değerlerin fiilen 
 

4 Bunun şiddetli baskı dönemlerinde rastlanan istisnaları olmuştur. Mesela 13 Şubat 1923 tarihinde 

Mussolini başkanlığında toplanan Büyük Faşizm Konseyi masonluğun hedef ve usullerinin 

faşizminkilerle çeliştiğini açıklayınca, İtalya Büyük Locası (doğru adıyla İtalya Maşrık-ı Azamı) 18 

Şubat 1923 tarihinde “faşist kardeşlerin masonlukla olan ilişkilerini kopartmakta tamamen hür 

olduklarını” ilan etmiştir.  



 93 

uygulanmaları gerektiğine inanan masonların, bu değerlere inanan başka insanlarla 

beraber bunları hayata geçirmek amacıyla, siyaset de dahil olmak üzere, faaliyete 

geçmeleridir. 

 

Bu masonlar, Anderson Anayasası’nın ikinci maddesinde yer alan “Bir mason, nerede 

oturur ve ne işte çalışır olursa olsun, devlet otoritesi için barışçı bir unsurdur. Ve 

hiçbir zaman ulusun barış ve refahına karşı entrikalar ve suikastlar içinde 

bulunmayacağı gibi, görevli olmadıkça da devlet idaresine müdahaleden kaçınır” 

ifadesinin kurum olarak masonluk için geçerli olduğunu, ne var ki fert olarak 

masonların zulümle adalet, hürriyetle despotluk arasında kayıtsız kalamayacaklarını 

ve ancak insanın temel hak ve hürriyetlerini teminat altına alan rejimlere boyun 

eğeceklerini savunmuşlardır. Bunun içindir ki bir George Washington, bir Simon 

Bolivar, mason olarak Anderson Anayasası’nın ikinci maddesini kabul etmiş 

olmalarına rağmen bağlı oldukları devletin otoritesine isyan etmiş ve ülkelerini 

bağımsızlıklarına kavuşturmuşlardır. Bu sayededir ki Fransa’da masonluğun hürriyet-

eşitlik-kardeşlik ilkelerini birer birer dile getiren masonların mırıltıları muazzam bir 

koroya dönüşmüş ve Büyük Fransız İhtilali doğmuştur. 

 

Bu örneklerin sayısını arttırmak elbette ki mümkün ama anlamsızdır. Mühim olan 

masonların tarihte yer aldıkları hürriyet hareketlerinin sayısını tespit etmek değildir 

ki. Ayrıca sadece içinde çok sayıda mason var diye bu hareketlerden masonluk adına 

pay çıkartmak da amacımız değildir zira aynı hareketin içinde yer alan masonlar 

olduğu gibi karşısında da yer alanlar olmuştur. Bunun en güzel örneklerinden bir 

tanesi Fransız İhtilâli ve masonluğun burada oynadığı roldür. Bu hususta Daniel 

Ligou’nun Hür Masonluk ve Fransız İhtilâli adlı fevkalade önemli bir eseri vardır. 

Ligou bu çalışmasında belgelere dayanarak Fransız İhtilâli’nde yer alan 

Cumhuriyetçiler arasında mason olanların çok büyük rol oynadıklarını ama ihtilâl 

karşıtı Kralcılar arasında da çok sayıda masonun bulunduğunu ortaya koyar ve 

Fransız İhtilâli’nde masonluğun değil masonların rol oynadığını öne sürer.  

 

Masonluğa siyasi hareketlerin merkezi olma rolünü biçenlerin temel hatası, mason 

localarını ortak siyasi görüşlere sahip insanlardan oluşan ideolojik bloklar olarak 

görmektir. Halbuki mistiğinden rasyonalistine, solcusundan sağcısına, çok farklı 

ideolojik veya felsefi görüşlere sahip insanlar localarda, siyasetin çok üzerindeki bir 

hedefe yönelmiş, omuz omuza çalışmaktadırlar. Castro ile Truman’ı, siyaseti nasıl 

tanımlarsanız tanımlayın, herhangi bir ortak siyasi potada eritmenin imkânsızlığı 

ortadadır. 

 

Bu çeşitlilik, masonluğun temel birtakım değerler üzerinde uzlaşmış olmak kaydıyla, 

her millet, her ırk, her din ve her görüşten insanı içine almaya hazır çoğulcu 

karakterinin bir ürünüdür ve siyasetin çok dışında ve üzerinde bir zeminde 

yükselmektedir. Masonluğun meşhur 1723 anayasasının yazarı James Anderson’un 

masonluğu “her insanın inançlarının hiçbirinden taviz vermeksizin yönelebileceği 

birlik merkezi” olarak tanımlamasının altında yatan da bu yaklaşımdır. İnsan sadece 

“homo economicus” yahut “homo politicus” değildir ki! İnsan aynı zamanda hem 

filozof, hem bilim adamı, hem de sanatçıdır. Leonardo da Vinci’nin eserlerinde ne bir 

iktisadi ne de bir siyasi etki bulmak mümkündür. Einstein’in izafiyet teorisi ne solcu 

ne sağcıdır. Beethoven’in beşinci senfonisi, her görüşten insan için bir uzlaşı 

noktasıdır. 

 



 94 

Masonluk insanı tek bir boyuta indirgemeyi reddeder. Masonluğun “sırrı”, insanı 

boyutlarının bütün zenginliğiyle, evrenselliği ve hürriyetiyle ele almasındadır. 

 

 

 

Masonluk örgüt olarak siyasetin dışında kalmakla beraber, içinde barındırdığı ve 

mensuplarına aktardığı değerler, zalimler, despotlar ve hürriyet karşıtları için daima 

bir potansiyel tehlike oluşturmaktadır. Gerçi zulmün hüküm sürdüğü yerlerde bu 

değerler uykudadır ama bu değerler harekete geçtikleri vakit de artık zalimler yoktur. 

Zaten bu hareket sayesindedir ki bir İnsan Hakları Beyannamesi doğmuş yahut 

bugünkü modern demokratik devlet fikrinin temelleri atılmıştır. 

 

Kaldı ki masonluk asla bu değerlerin tek sahibi olma iddiasında bulunmamış, üstelik 

bunları bir masonik ideoloji şeklinde ortaya atmamıştır. Temelinde sevgi, adalet ve 

hürriyet yatan her türlü değer, masonluğun inisiyatik yapısı tarafından sistem 

içerisinde, herhangi bir dış zorlama ve tesir olmaksızın doğal olarak üretilmiş, bundan 

dolayı da çok daha güçlü ve etkili olarak ortaya çıkmıştır. 

 

Onun içindir ki Hitler Almanyası masonları en büyük düşman olarak görmüş ve 

sadece masonluğu kapatmakla kalmayıp binlerce masonu da katletmiştir. Keza 

İspanya’da Franco, Portekiz’de Salazar masonluğa karşı benzeri hisleri paylaşmışlar 

ve her türlü masonik faaliyeti şiddetle bastırmak yolunu seçmişlerdir. Bunların 

hepsinin gerekçesi, masonluğun komünizmin bir uzantısı olduğu iddiasıdır. 

 

Masonluğun komünizmle hiçbir bağlantısı olmadığı ve olamayacağı açıktır. İlginç 

olan husus ise, komünist rejimlerin, masonluğu yok etme konusunda bu sağ 

diktatörlüklerle eşsiz bir ahenk içerisinde bulunmalarıdır. Bu birlikteliğe, bir de 

Bölüm 7’de değindiğimiz gibi Katolik Kilisesi’ni ilave edecek olursak, masonluğun 

karşısındaki dinî-siyasi ittifakın masonluk adına iftihar verici olduğunu söyleyebiliriz.  

 

Aslında hadise açıktır: varlıklarını ancak insan aklınının esareti sayesinde 

sürdürebilecek rejimlerden, iyiyi, güzeli ve doğruyu arayarak kendini geliştirmeye 

çalışan, dogmaların her türlüsüyle mücadele eden, kendi fikirleri olan ama hiçbir fikri 

de mutlak olarak kabul etmeyen ve bundan dolayı da karşı fikre daima hoşgörüyle 

yaklaşan insanları bünyesinde barındıran bir kuruma hoşgörüyle bakmalarını 

beklemek safdillik olur. Nitekim böyle bir hoşgörüye de tarih boyunca rastlamak 

mümkün olmamıştır. Masonluk her totaliter rejim tarafından yasaklanmış, her 

dogmatik görüş tarafından reddedilmiş ve ancak hürriyet ortamlarında 

filizlenebilmiştir. 

 

Masonluk karşıtlarının masonluğu tanımadıkları için masonluğa karşı olduklarına 

dair, masonlar arasında dahi mevcut olan bir kanaat vardır. Bu kanaat, genelde doğru 

olsa bile, varlığını baskıya borçlu kişi ve kurumlar için geçerli değildir. Bilakis, onlar 

masonluğun ne olduğunu çok iyi bilmekte ve onun için masonluğa karşı 

çıkmaktadırlar.  

 

Kendi açılarından çok da haklıdırlar! 

 
 



 95 

5. KISIM : GÜNÜMÜZ DÜNYASINDA MASONLUK  

 

 
Masonluğun bütün çalışma usulleri inşa fikri üzerine kuruludur. Eğer bunu anladıysanız, 

masonluğa dair herşeyi anladınız demektir. 

 

Jules Romains 



 96 

 

 

Bölüm 13: Masonluğun İdari Yapısı 

 
 

Meleklerin kendileri için değil, bizler için bir vücuda ihtiyaçları vardır. 

 

Aquino’lu Thomas 

 

 

Masonlar loca diye adlandırılan birimlerde bir araya gelip çalışırlar. Loca, 

masonluktaki temel birimdir. Locaların bir araya gelmesi neticesinde bir büyük loca 

ortaya çıkar. Büyük loca, kendisine bağlı, daha doğrusu kendisini oluşturan localar 

üzerindeki tek hâkim masonik otoritedir. Localar, sembolik-ezoterik çalışmalarında 

bağımsız olmakla birlikte, idari açıdan mensubu oldukları büyük locaya bağlıdırlar. 

Bir büyük locanın başkanına Büyük Üstad denir. Büyük Üstad masonluğu temsile 

yetkili tek kişidir. Başka hiç kimsenin masonluk adına konuşmaya hakkı ve yetkisi 

yoktur. 

 

Mason örgütleri, bütün geleneksel yapılarına rağmen günün idari yapısına ayak 

uydurmuşlardır: her mason örgütü bulunduğu ülkedeki dernekler kanununa uygun 

olarak kurulmuş bir dernek niteliği taşır. Bazı ülkelerde her loca ayrı bir dernektir; 

bazılarında ise sadece büyük localar bu kimliğe sahiptir. Neticede, mason olan bir 

kimse aynı zamanda bir mason derneği üyesidir ve herhangi bir derneğin üyelerinin 

sahip olduğu haklara sahiptir.  
 

Kamuoyunda bazen masonluğa girenlerin bir daha çıkamayacaklarına dair bir kanaate 

rastlanır. Bu görüşe belki de masonluğun inisiyatik yapısı yol açmıştır. Öyle ya, bir 

defa inisiye edilen insan daima inisiyedir. Bu sıfatın onun elinden alınması eşyanın 

tabiatına terstir. Kimseye yaşamış olduğu bir töreni artık yaşamadığı söylenemez ki! 

Dolayısıyla sembolik açıdan baktığımızda bu kanaat doğrudur: bir kere inisiye edilen 

daima inisiye kalır. İdari açıdan ise böyle bir durum söz konusu dahi değildir. 

Masonluğa girdikten sonra bu derneği kendisine uygun bulmayan, yükümlülüklerini 

yerine getirmek istemeyen bir mason istediği an masonluktan ayrılabilir. Dahası, diğer 

tüm derneklerde olduğu gibi, mason derneklerinde de disiplin kurulları vardır. 

Masonluğun hedef ve ilkelerine, tüzük ve kurallarına aykırı tutum ve davranışlarda 

bulunan bir masonun, disiplin kurulu kararıyla masonluktan çıkartılması da 

mümkündür. 

 

 

 
 

 

Masonluğun idari örgütlenmesinden bahsederken değinilmesi şart olan bir konu var: 

masonluk, ilkeleri ve değerleri açısından evrensel olmakla birlikte, örgütlenmesi 

açısından millî bir kuruluştur. Masonik terminolojide, belirli bir coğrafi hükümranlık 

sahası içerisinde mutlak bir masonik iktidara sahip olan ve başka hiçbir masonik 

otoriteye tabi olmayan bir teşekküle obediyans denir. Her ülkenin sınırları içerisinde 

tek bir obediyans vardır ve bu obediyans çalışmalarını, başka hiçbir masonik 

kuruluşla idari bir bağ kurmaksızın, kendi masonluk anlayışı çerçevesinde bağımsız 



 97 

olarak sürdürür. Yoksa çoklarının sandıklarının aksine, dünyanın bütün mason büyük 

localarını içine alan herhangi bir şemsiye kuruluş yahut masonik merkezi otorite 

mevcut değildir. 

 

Bu durum masonluğun tarihî gelişmesinin bir sonucudur. Mesleğin kökeninin Ortaçağ 

loncalarına dayanması; bu loncaların hukukun yazılı olmadığı bir devirde orada 

burada kendiliklerinden doğmuş oldukları için hukuki bünyelerine örf ve âdetlerin 

hâkim olması, bu hukuki bünyelerin hiçbirinin bir diğerine tam olarak 

benzememesiyle neticelenmiştir. Bu tarihî gelişmenin sonucu olarak, bugün her 

ülkede, yerli yahut yabancı başka hiçbir masonik kuruluşa bağlı olmayan bağımsız tek 

bir obediyans mevcuttur.1  

 

Tabii obediyansların aralarında idari bir bağ olmaması, birbirlerinin çalışma 

usulünden haberdar olmadıkları manasına gelmez. Bilakis birbirlerinin çalışma 

usulünü çok iyi takip eder ve bu çalışma usulünün kendi masonik anlayışlarına uygun 

düşüp düşmemesine göre birbirlerini tanır yahut reddederler. Esasen spekülatif 

masonluğun ortaya çıktığı 1717 senesinden bu yana, obediyanslar arasındaki ihtilaflar 

daima bir obediyansın mevcut birtakım temel kaideleri değiştirmesi neticesinde 

çıkmış ve ana yolda kalanın yoldan ayrılanı tanımaması ile neticelenmiştir. Ayrılanlar 

ise geride bıraktıklarının meşruiyetine herhangi bir itirazda elbette ki 

bulunamamışlarıdır. Dolayısıyla bugün dünya masonluğu, başlangıçtaki ana yolda 

giden masonluk ve bu ana yoldan ayrılmış masonluk olarak ikiye ayrılmıştır. Masonik 

terminolojide bunlardan ilkine muntazam masonluk, ikincisine ise gayrımuntazam 

masonluk denir.  

 

Bugün muntazam masonluğun başını İngiltere Birleşik Büyük Locası çekmektedir. 

Bu büyük loca, 4 Eylül 1929 tarihinde sekiz maddelik bir tanışma esasları şartnamesi 

açıklamış ve buradaki şartlara uyan obediyansları tanıyacağını, uymayanları ise 

tanımayacağını ilan etmiştir. 2 

 

 
1 Bunun, coğrafi ve tarihî şartlardan kaynaklanan tek istisnası Amerika Birleşik Devletleri’dir. Bu 

ülkede her eyalette bir obediyans vardır.  
2 Bu sekiz madde şunlardır: 

 

1.  Menşe intizamı yani bir büyük locanın başka bir muntazam büyük loca tarafından yahut da en az 

muntazam üç locanın bir araya gelmesiyle kurulmuş olması; 

2.  Masonluğa kabul edileceklerin Evrenin Ulu Mimarı’na ve onun iradesinin tezahürüne (vahiy) 

inanmaları; 

3.  Tekris edilenlerin yeminlerini kutsal kitabın üzerine etmeleri; 

4.  Sadece erkeklerin tekris edilmesi ve kadınları üye kabul eden teşeküllerle münasebet kurulmaması; 

5.  Büyük locanın kendi kontrolü altındaki localar üzerinde mutlak yetkiye sahip olması; otoritesinin 

bir yüksek şuraya veya kendisini kontrol etmek iddiasında olan herhangi bir iktidara bağlı 

olmaması; sembolik dereceleri idare etme yetkisine tek başına sahip olup, bunu hiç kimse ile 

paylaşmaması; 
6.  Hür masonluğun üç büyük nurunun (kutsal kanunun kitabı, gönye ve pergel) büyük locaya bağlı 

locaların çalışmaları esnasında açık bulundurulması; 

7.  Localar içinde hiçbir surette siyasi ve dinî münakaşalara yer verilmemesi; 

8.  Masonluğun eski nizamlarına, örf ve âdetlerine sıkı bir şekilde riayet edilmesi. 

 

Geçen zaman içerisinde İngiltere Birleşik Büyük Locası 1929 ilkelerini gözden geçirerek yeni bir 

beyanname yayınlamıştır. 1989 tarihli bu metnin 1929 beyannamesinden temel farkı “Tanrı’nın 

iradesinin tezahürüne (vahiy) duyulan inanç” şartının “bir Yüce Varlık’a inanç” şeklinde 

değiştirilmesidir. 



 98 

 

İngiltere Birleşik Büyük Locası bu yaklaşımı ile hiç kimseye kendi değer yargılarını 

zorla kabul ettirme çabası içine girmiş değildir. Sadece başka obediyansları hangi 

durumda tanıyacağını hangi durumda tanımayacağını hiçbir tereddüte mahal 

bırakmayacak şekilde herkese ilan etmiştir. Aslında her obediyans böyle bir tutum 

içerisine girme hakkına sahiptir. Ama İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın tanışma 

esasları masonluğun geçmişten gelen değerlerini mükemmelen aksettirdiğinden olsa 

gerek, bu değerlere inanan obediyansların çoğu İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın 

tanışma esaslarını olduğu gibi benimsemekle yetinmişlerdir.  

 

Yeri gelmişken bir kere daha vurgulamak faydalı olur ki böyle bir ortak benimseyiş, 

kurumlar arasında herhangi bir idari bağın varolduğu manasına gelmez. Tersine, bu 

bölümün başında da ifade etmiş olduğumuz gibi, mason obediyansları çalışmalarını 

kendi masonik anlayışları çerçevesinde, birbirlerinden bağımsız olarak sürdürürler. 

Onun için dünyanın her ülkesinde, Türkiye de dahil olmak üzere, geleneksel 

masonluk anlayışını sürdüren muntazam büyük localar olduğu kadar, bunu çeşitli 

sebeplerden dolayı terketmiş gayrımuntazam mason büyük locaları da mevcuttur. Ne 

var ki muntazam mason büyük locaları yalnızca kendileri gibi muntazam mason 

büyük localarını tanır ve temas kurar, masonluğun geleneksel yapısını terkettiklerini 

düşündükleri gayrımuntazam büyük locaları ise tanımazlar.  

 

 

 

 

 

Muntazam masonluğun temelinde, spekülatif masonluğun doğuşuyla birlikte 

Anderson tarafından kaleme alınan masonik anayasaya saygı ve riayet fikri yatar. 

Masonluğun tarihinden bahsettiğimiz Bölüm 2’de değindiğimiz gibi, Anderson bu 

anayasayı operatif masonluğun tarihî belgelerine dayanarak yazmıştır. Dolayısı ile bu 

anayasaya saygı, masonlar için masonluğun geleneğine saygı manasına gelmiştir. 

 

Burada akla gelebilecek önemli bir soru, “masonluğun geleneği” ifadesinden ne 

anlaşılması gerektiğidir. Türk Dil Kurumu Türkçe sözlüğü3, gelenek kelimesini 

“kuşaktan kuşağa geçerek gelen, topluluğun üyeleri arasında ortak ve özel bir ruh ve 

dolayısıyla sağlam bir bağ kuran her türlü alışkı” olarak tanımlıyor. Peki ama bu 

tanımdan yola çıkarak, masonik geleneği de masonluk topluluğunun kuşaktan kuşağa 

geçirdiği uygulamalar olarak tanımlayabilir miyiz? Bu sorunun tek kelimelik bir 

cevabı yoktur zira masonik gelenek, böyle bir cepheye de sahip olmakla beraber, 

bundan çok daha fazlasını içinde barındırmaktadır.  

 

Hatırlanacak olursa, masonluğun tarihinden bahsederken, spekülatif masonluğun, bir 

meslek örgütü olan operatif mason localarının, çeşitli inisiyatik kurumlardan gelen 

aydınlarla karşılaşmasının bir ürünü olduğunu söylemiştik. Buna paralel olarak, 

masonik gelenek de masonluğun mesleki geleneği ve inisiyatik geleneği olmak üzere 

iki ayrı bileşene sahiptir.  

 

Masonluğun mesleki geleneği, onun operatif masonluktan geldiğini hatırlatan, bu 

ruhu bünyesinde yaşattığını hissetmesini sağlayan uygulamalar bütünüdür. Bu 

 
3 Altıncı Baskı, 1981 



 99 

tanımıyla masonluğun mesleki geleneğini, masonluk topluluğunun ortak bir ruhla 

kuşaktan kuşağa geçirdiği uygulamalar olarak tanımlayabilir ve gelenek kelimesinin 

bu kullanımının, bunun sözlük manasıyla uyumlu olduğunu söyleyebiliriz.  

 

Buna mukabil, inisiyatik gelenekle kastedilen bundan çok farklıdır. Burada söz 

konusu olan birtakım uygulamaların kuşaktan kuşağa geçirilmesi değil, inisiyasyonun 

yaşayabilmesi için gerekli ortamın sağlanmasıdır. Bu tanımı açıklığa kavuşturacak bir 

örnek verelim: fizikle uğraşan herkes matematik bilir, bilmelidir. Bu dün böyleydi, 

bugün böyledir, yarın da böyle olmaya devam edecektir. Matematik, fiziğin 

geleneğinde vardır. Ne var ki bu kullanımıyla gelenek, yukarıda verdiğimiz sözlük 

tanımının çok üzerinde bir manaya sahiptir zira matematik bilmeden fizikle uğraşmak 

mümkün değildir; matematik bilmek, fizikle uğraşmanın önşartıdır. Onun için burada 

artık söz konusu olan, bir uygulamayı –matematik bilmeyi- ortak ve özel bir ruh 

yaratmak amacıyla kuşaktan kuşağa geçirmek değil, fizik biliminin yaşayabileceği 

ortamı sağlamaktır.  

 

Masonik gelenek, masonluğun mesleki ve inisiyatik geleneğinin birlikteliğinden 

oluşmaktadır. Bugün masonluğun geleneği olarak adlandırılan ve muntazam 

masonluğun esasını teşkil eden uygulamaların hepsi de bu iki bileşenden en az bir 

tanesine dahildir. Bunlardan herhangi bir tanesinden taviz verildiği an, masonluk 

inisiyatik kimliğini kaybedecek veya kendisini operatif kökenine bağlayan bağlardan 

bir tanesi kopacaktır. Onun için, masonlukta intizam, sadece uyulması gereken bir 

kurallar yığını değil, masonluğun tarihten gelen birikim ve değerlerinin muhafaza 

edilmesi; inisiyatik geleneğinin altının çizilmesidir.  

 

Bu biçimiyle ele alındığında, intizam kurumsal ve bireysel bir tercihtir de. Bu 

satırların yazarı, her türlü masonluk anlayışına büyük saygı duymakla beraber, 

muntazam masonluk anlayışını tercih etmektedir zira intizamı, masonluğun inisiyatik-

ezoterik yapısının teminatı olarak görmektedir. İnisiyasyon ise masonluğun varoluş 

sebebidir ve masonluk, inisiyatik kimliğini koruduğu müddetçe masonluktur. Kısacası 

intizam, sadece kuru bir hukuki statü değil, aynı zamanda başlı başına bir değerdir de. 

Masonluğun inisiyatik kimliğini koruyan, böylece onu zaman ve mekân üstü kılan bir 

değer. 

 

Onun içindir ki bütün bu çalışma boyunca anlatılmaya çalışılan masonluk, muntazam 

masonluktur. 



 100 

Bölüm 14: Masonluğun Ezoterik Yapısı 

 
 

İşitilen melodiler tatlıdır, ama işitilmeyenler daha da tatlıdır. 

 

John Keats 

 

 

Masonların toplandıkları zaman ne yaptıkları birçok insan için merak konusudur. 

Burada toplantıyla kastedilen muhakkak ki loca toplantılarıdır. Yoksa masonların 

düzenledikleri akşam yemeklerinin, gerçekleştirdikleri seyahatlerin, üstlendikleri 

hayır işlerinin, dış görünüşleri itibarıyla herhangi bir derneğin göstereceği 

faaliyetlerden bir farkı yoktur. Zaten bu tip toplantılar genellikle haricî âleme açık 

olarak düzenlenirler. Ne var ki bunların hiçbiri masonik çalışma değildir ve gerçek 

masonik çalışma haricî âleme kapalı olan loca toplantılarından ibarettir. 

 

Bu toplantıların kapalılığı, daha evvel de ifade etmiş olduğumuz gibi, masonluğun 

inisiyatik kimliğinin bir neticesidir. Mason olmayan yani inisiyasyon törenini 

yaşamamış bir insanın buradaki sembolik çalışmayı anlaması mümkün değildir zira o 

lisanı konuşmamaktadır. Üstelik toplantının başlamasıyla beraber zamanda ve 

mekanda sadece inisiye olanlara mahsus ayrı bir boyuta geçildiğinden, inisiye 

olmayanların bu ortama katılmaları mümkün olmayacaktır. Orada bulunacak haricî 

tek bir unsur dahi sembolik çalışmayı imkânsız kılacaktır. 

 

 

 

Evet, loca toplantılarında semboller vasıtasıyla çalışılır. Orada mevcut olan herşey, 

sembolizmanın ışığı altında incelenir; o çatı altında biçimi olan herşeyin mutlaka bir 

manası da vardır; masonların hedefi bu manaları elde edip, onlar sayesinde aradıkları 

hakikate ulaşmaktır. 

 

Konuyu bu şekliyle ele aldığımızda bir masonik semboller listesinden bahsetmek 

anlamsızdır zira bir mason için gördüğü herşey semboldür. Öyle olmak zorundadır da 

çünkü önyargıların ve şartlanmaların zihnine taktığı kelepçelerin kırılması ancak 

semboller yoluyla düşünmekle mümkündür. Bu sebeptendir ki her medeniyet 

masonluk için bir semboller ve efsaneler pınarı oluşturmuştur. İnsanlık tarihi boyunca 

oluşmuş her kültürün en ince, en arınmış tarafları masonluğun bünyesine alınmış ve 

bu surette insanlığın eriştiği bütün bilgeliği ve birikimi içine alan muazzam bir 

eklektik sistem ortaya çıkmıştır. 

 

Onun içindir ki bugün “masonik semboller” diye bilinen sembollerin arasında güneş, 

ay yıldız gibi kozmik kökenli; gönye, pergel, cetvel gibi inşa sanatından alınan; kılıç 

gibi şövalyelikten gelen; tuz, kükürt gibi simyacılardan miras kalan; Süleyman 

Mabedi gibi kutsal kitap kaynaklı yahut kafatası, kum saati gibi evrensel birçok 

sembol bulmak mümkündür. Bu kültürel zenginlik birçok suçlamanın da kaynağı 

olmuştur. Masonluk, Süleyman Mabedi’nden dolayı siyonistlikle; beş köşeli yıldızı 

yüzünden komünistlikle; kafatasından dolayı büyücülükle itham edilmiştir. Oysa ki 

masonluk, sembollerini aldığı kurumların hiçbirinin fikrî mirasçısı değil, sadece bir 

sembollerle düşünme sanatıdır.  

 



 101 

Masonluğu biraz tanıyan birisinin, onun herhangi bir dinin yahut ideolojinin takipçisi 

olduğunu düşünmesi mümkün değildir. Bugüne kadar insanlığa kurtuluş vaadeden her 

türlü kelam şiddete ve acıya yol açmıştır. Elbette ki ne engizisyondan Hazreti İsa 

sorumludur ne de Stalin’in cinayetlerinden Karl Marx. Kabahat bu mesajları 

sorgulanamayan bir doktrin, tartışılmaz bir dogma haline getirenlerdedir. Oysa ki 

ezoterizmin kelimelerle verdiği bir mesajı, dolayısıyla bir doktrini yoktur. Onun 

içindir ki bugüne kadar masonluğun arkasında ne bir damla kan, ne bir damla gözyaşı 

vardır. 

 

Aynı şekilde masonluğun efsanelerinde -ki en meşhuru Süleyman Mabedi’nin 

öldürülen mimarı Hiram’a ait olanıdır4- tarihî bir gerçeklik aramak da masonluğu hiç 

anlamamış olmakla mümkündür. Masonluktaki bütün efsaneler, aynı güneş yahut 

gönye gibi birer semboldür. Doğru olup olmamaları masonluğun ilgi sahasının 

dışındadır.  Beaudelaire’in dediği gibi:  

 

“Belki de bana ‘bu efsanenin doğru olduğundan emin misin?’ diyeceksiniz. Ama bu 

yaşamama; kim olduğumu, ne olduğumu hissetmeme yardım ettiyse, benim dışımdaki 

bir gerçeğin ne olabileceğinin ne önemi var ki.”5 

 

 

 

 

Bu çalışmamızda masonik sembollerin manasının açıklanması işine girişmeyeceğiz 

zira bir sembolün manası, karşısındakine ne düşündürüyorsa odur. Size, mesela 

gönyenin, şu yahut bu manaya geldiğinin söylenmesi de sembolizmanın temel 

ilkeleriyle terstir. 

 

Tabii burada bir ayrıma dikkat çekmek yerinde olur. Her ne kadar söylediklerimizden 

“isteyen istediği sembolü dilediği gibi yorumlar” manası çıkıyorsa da - ki son tahlilde 

öyle de olmak zorundadır - mason olan bir kimseyle olmayan birisinin meselâ 

gönyeye verdikleri manalar muhtemelen ayrı olacaktır zira mason, yaşamış olduğu 

inisiyasyon neticesinde, yorumlarını sahip olduğu ezoterik kültür çerçevesinde, 

inisiyatik yöntemle yapacaktır. 

 

Bu yöntem, üçlü bir derecelendirme sistemine dayanır. Bir loca, çırak, kalfa ve üstad 

derecelerinde çalışır. Yeni tekris edilen bir mason çırak mason sıfatını kazanır. Daha 

sonra masonik gelişmesine paralel olarak sırasıyla kalfa ve üstad derecelerine terfi 

eder. Bütün çalışmalar loca başkanı olan Üstad-ı Muhterem’in yönetiminde 

gerçekleştirilir ve hiçbir mason sahip olduğu derecenin üzerindeki bir derecedeki 

toplantılara katılamaz. Bu toplantılarda bazen konferanslar verilir, bazen locanın idari 

kararları alınır, bazen de tekris yahut bir üst dereceye terfi törenleri gerçekleştirilir. 

Ne var ki bunlardan hangisi yapılırsa yapılsın, hedef gerçek manasıyla inisiyeler elde 

etmektir.  

 

Masonluğun bütün sembolizması onun sembolik dereceler diye de adlandırılan üç 

derecesinde -çırak, kalfa ve üstad derecelerinde- saklıdır. Masonluğun sembolizmasını 

 
4 Masonlukta örnek insan sembolü olan Hiram, Sur’lu bir maden işçisinin oğlu ve dul bir kadının 

çocuğudur. Masonlara “dul kadının çocukları” denilmesi de buradan gelmektedir. 
5 Petits Poèmes en Prose 



 102 

tamamlamak için başka hiçbir dereceye ihtiyacı yoktur. Dolayısı ile üstadlık dünyanın 

heryerinde masonluğun en son ve âli derecesi olarak kabul edilir.  

 

Buna rağmen, masonluğun operatiflikten spekülatifliğe geçişinden kısa bir müddet 

sonra bu üç derecenin üzerine inşa edilen çeşitli derecelendirme sistemleri ortaya 

çıkmıştır. Bu derecelendirme sistemlerine verilen genel ad “yüksek dereceler”dir. 

Yüksek derecelerin doğuş sebepleri incelememizin dışında kalmakla beraber altının 

önemle çizilmesi gereken bir husus var: yüksek dereceler tabiri, okura bunların 

masonluğun üç derecesinin üzerinde bir konuma sahip olduklarını 

düşündürmemelidir. Masonluğun üç sembolik derecesinin üzerinde inşa edilen bu 

derecelerin işlevi inisiyatik çalışmada farklı boyutlar ve yorumlar elde etmek isteyen 

masonlara bu kapıyı açmaktır. Yoksa vurgulamış olduğumuz gibi masonluğun 

sembolizması, sembolik üç derecesiyle tamamlanmaktadır. Üstelik yüksek dereceler 

idari açıdan da ayrı bir teşkilata sahiptirler. Bu ayrı idari teşkilat, mensuplarını üstad 

derecesini haiz masonlardan seçer ve üstad derecesinin üzerindeki derecelerin 

hakimidir; ama son tahlilde bir ülkedeki en yüksek masonik otorite, o topraklar 

üzerindeki sembolik derecelerde çalışan localardan oluşan büyük locadır. 

 

Geldiğimiz bu noktada, rit kavramının tanımlanmasında fayda görüyorum. Esasen 

zaman ve mekan üstü olmayı hedefleyen her kurum mensuplarına yoruma açık bir 

genel çalışma usulü koyar. Masonlukta böyle bir genel çalışma usulüne rit denir.6 

Dolayısıyla her yüksek derece sistemi aynı zamanda bir rittir. Bugün yeryüzünde 

masonluğun üç temel derecesi üzerine kurulmuş birçok rit vardır. Bunlar arasında en 

yaygın ve önemlisi, Türkiye’de de mevcut olan Eski ve Kabul Edilmiş Skoç Riti adlı 

33 dereceli rittir.7 Bu ritin en yüksek idari kademesi 33 dereceli üyelerden oluşan 

Yüksek Şura’dır. Her ülkede bu riti idare eden tek bir yüksek şura mevcuttur.8  

 

Bu konuyu noktalamadan değinmek istediğim iki husus var: evvela, çeşitli masonik 

örgütlerdeki farklı rit ve ritüelleri bir ayrılık gibi görmemek gerekir. Neticede 

bunlardaki farklılıklar lafzidir, barındırdıkları sembolizma ise -bilhassa masonluğun 

temelini teşkil eden çırak, kalfa ve üstad derecelerinde- esas itibarıyla aynıdır. 

 

Nihayet, çağımız, bazıları tahammül sınırlarımızı zorlayan hiyerarşilerle doludur. 

Bütün bunlar, insan kişiliğinin zaaflarının bir ürünüdür ve hiçliğin yüceltilmesinden 

başka birşey değildir. İnisiyatik kurumlarda hiyerarşi, yetkilerle değil vazifelerle 

ilgilidir. Masonluktaki bütün dereceler, inisiyatik yoldaki bir ilerlemenin ve bunun 

doğurduğu  sorumlulukların sembolü, insanın gelişme ve olgunlaşma sürecindeki bir 

öte adımın nişanesidir. Yoksa herhangi bir üst derecenin, bu derecelerdeki masonlara, 

bazı kurumlarda görülen rütbeler gibi bir üstünlük sağlaması söz konusu değildir.  
 

Masonluk, tesviyenin üzerindeki kardeşlerden oluşan bir kurumdur. 

 
6Bir ritin masonlarca yaşanmasını sağlayan metinlere ritüel denir. Masonik toplantıları bir tiyatroya 

benzetecek olursak, ritüel bunun senaryosudur. Masonik toplantıların açılışları, kapanışları, velhasıl 

bütün seyri ritüele göredir.  Dolayısı ile mason ritüelleri bir tören el kitabı vazifesini görmekte ama 

bunun çok üzerinde masonluğun bütün sembolizmasını ve inisiyatik geleneğini içinde 

barındırmaktadır. 
7 Fransa’da doğan, Amerika’da olgunlaşan Eski ve Kabul Edilmiş Skoç Riti’nin İskoçya’yla bir alakası 

yoktur. Ritlerin tarihçesi başlıbaşına bir inceleme konusu olduğundan bunun teferruatını çalışmamızın 

dışında bırakacağız. 
8Bunun istisnası Amerika Birleşik Devletleri’dir ki orada Güney ve Kuzey Jüridiksiyonu adıyla iki ayrı 

Yüksek Şura vardır. 



 103 

 



 104 

 

Bölüm 15: Masonluğun Üye Profili 

 
 

“… böylece masonluk, aksi takdirde birbirlerinden ebediyen uzakta kalacak kişilerin arasında 

bir birlik merkezi, hakiki dostluğun kazandırılmasında bir vesile olacaktır.” 

 

Anderson Anayasası, Birinci Madde  
 

 

Mason olmayanların masonluğa dair yaptıkları çalışmalarda sayfalarca mason listeleri 

çıkartmaları sıkça rastlanan bir durumdur. Bunların bazıları bu isimleri yayınlayarak 

masonları ortaya çıkarttıklarını düşünür ve bununla övünürler; hattâ bu isimler 

arasında kamuoyunda pek de beğenilmeyen isimler varsa, bunların masonluğunu ilân 

vasıtasıyla masonluğu kötülemiş olduklarını düşünürler. Benzeri bir yaklaşıma 

masonlarda da rastlanır: bazı biraderlerim insanlık tarihinin hoş sada bırakmış 

isimlerinin mason olmalarının masonluğu yücelttiğine inanırlar. 

 

Oysa ki kötü bir insanın masonluğuna bakıp masonluğu kötülemek ne kadar yanlışsa, 

kıymetli bir insanın mason olmasına bakıp masonluğu methetmek de o kadar 

yanlıştır. Elbette ki, meselâ bir Mozart’ın mason olması, masonluk için eserler vermiş 

olması bu kurumun mensuplarını heyecanlandıracak, mutlu edecektir. Aynı şekilde 

pek de makbul olmayan birisinin masonluğu masonları üzecek, masonluk için de 

şüphesiz rahatsızlık verici olacaktır. Ama neticede masonluğun değerlendirilmesi, 

mensuplarına getirilecek birtakım öznel yargıların toplamının çok üzerindedir. 

Dolayısıyla bu çalışmada, masonlardan örnekler vermek yoluyla masonluğu 

değerlendirmek yoluna gitmeyeceğiz. 

 

Bu konuda sıkça rastlanan bir diğer tavır da masonluğu belirgin sınıfsal özellikler 

taşıyan bir kurum olarak ele almak ve mensuplarını bu gözle değerlendirmektir. 

İlhami Soysal, Dünyada ve Türkiye’de Masonluk ve Masonlar adlı eserinde 

masonluğu “işçinin ve emekçinin değil, kapitalizmin savunuculuğunu üstlenmiş bir 

örgüt” olarak değerlendirmektedir. Keza Jean-Paul Sartre’ın masonları, Cizvitler ve 

dünyadaki yüz büyük aile ile beraber dünyanın üç büyük başbelasından bir olarak 

gördüğü söylenir. 

 

Örnekleri çoğaltmak mümkündür. Oysa ki masonluk ne bir zenginler kulübü ne de 

herhangi bir sınıfsal ortak noktası bulunan insanların bir araya geldikleri bir çatıdır. 

İşin ilginç tarafı masonluk, hakikati aramak, dolayısıyla merak ve şüphe etmek, bu 

uğurda her türlü sorgulamaya açık olmak ve sıradanlıktan hoşlanmamak dışında 

hiçbir ortak noktası bulunmayan insanların dahi bir araya gelebildikleri bir kurumdur. 

Üstelik bu kurum, asırların süzgecinden geçmiş bir değerler manzumesine sahip 

olmanın kendisine verdiği güvenle, bu özelliklere sahip olmaksızın sinesine gelmiş 

insanları bile hoşgörüyle bağrına basmakta, birgün onların da bu mesajı alacaklarına 

dair ümidini kaybetmemektedir. 

 

Onun içindir ki masonluk, Amerika Birleşik Devletleri başkanlarından Salvador 

Allende’ye, anarşizmin teorisyenlerinden Proudhon’dan Prusya Kralı Frédéric’e, 

Puşkin’den Louis Armstrong’a kadar uzanabilen geniş bir insan yelpazesini sinesinde 

barındırabilmiştir. Bu çeşitlilik ne basit bir hoşgörünün, ne de herhangi bir 



 105 

kayıtsızlığın ürünüdür. Bu zenginliğin altında, inisiyasyonun, mutlak bir “doğru” 

anlayışını reddedişi; farklı değerler ve yaklaşımların mevcudiyetini kabullenme 

özelliği ve hakikati arayış dediğimiz o bitimsiz yolculukta bunların çeşitliliğinden 

faydalanmaya çalışması yatar. 

 

Peki ama bu, herkesin masonluğun kapısından içeri girebileceği manasına gelir mi? 

Hayır zira masonik gelenek bize masonların tanrıya inanan, hür ve iyi ahlâklı, mesleği 

icra etmeye mani fiziki kısıtı olmayan erkeklerden seçilmeleri gerektiğini söyler. 

Burada sayılan beş özellikten tanrıya inanmak ve iyi ahlâklı olmayı Bölüm 8 ve 

Bölüm 9’da ele aldığımızdan daha fazla üzerinde durmayacağız. Hür, fiziken sağlam 

ve erkek olmak şartlarını ise biraz daha inceleyeceğiz. 

 

Masonun hür olması şartı uzun zaman kelime manasıyla sınırlı tutulmuştur. 

Ortaçağ’da bir derebeyine bağlı olanlar, çıraklığın yükümlülüklerini yerine 

getiremeyeceklerinden masonluğa kabul edilmezlerdi. Keza fiziki kısıtları olanlar da, 

inşa sanatının gereklerine uyamayacakları için mesleğe alınmazlardı. Kadınlar ise 

zaten hür olmadıkları gibi fiziken de masonluk yapmaya elverişli değildiler. 

Dolayısıyla her üç şart da mesleği icra etmeye engel özellikleri haiz insanların 

masonluğa alınmalarının önüne geçmeyi hedeflemiştir. 

 

Bugün masonluk bir inisiyasyon mesleği olduğuna göre, masonluğa alınanların da 

inisiye edilebilir olmaları gerekir. Ne var ki her kaya inşaata uygun bir taş 

olmayabileceği gibi, inisiye edilmek isteyen herkes de inisiye edilebilir olmayabilir. 

Mason olmayı arzu etmek, nuru arzu etmek demektir. Herkes kendisinde olmayanı 

arzular. O halde nuru arzulayan, karanlıkta olduğunu kabul ediyor demektir. Bu tespit 

göründüğünden daha önemlidir zira hakikate ulaşmış olduğunu zanneden onu 

aramayacaktır; sahip olduğu erdemlerin yeterli olduğunu düşünen, ahlâki olgunlaşma 

peşinde koşmayacaktır. 

 

İnisiyasyon, öğrenmiş olduklarından tatmin olmayan, ulaşmış olduğu noktanın daha 

iyisini hedefleyen, endişeli, sorgulayan zihinlere hitap eder. Dokunulmaz bir dinî, 

felsefi, bilimsel yahut siyasi inancı olanlar, mason mabedinin kapısına yönelmekle 

hata ederler. Burada aradıklarını bulabilmeleri için zihinlerini her türlü esaretten 

kurtarmaya hazır ve razı olmaları gerekir. Üstelik unutulmamalıdır ki bu kurtuluş bir 

çırpıda olmayacak, olamayacaktır zira aksi takdirde telaş içerisinde bir esaretten 

kurtulup bir başkasına yakalanmak tehlikesi vardır. Mason mabedinin kapısından 

içeri girenler, arayan, sorgulayıcı, düşünmeyi bilen, sahip oldukları doğruları gözden 

geçirmeye hazır insanlar olmalıdırlar.  

 

İşte mason adayının hür olması şartını, kölelik kalkalı beri pratik bir önemi kalmayan 

fiziki hürriyetle beraber, inisiye edilebilmek için şart olan böylesi bir zihni hürriyeti 

de içerecek şekilde tanımlamak lazımdır. Fiziki özürler konusu da aynı şekilde ele 

alınmalıdır. Artık hürriyet kısıtlayıcı fiziki özürler, bina inşa etmeye değil inisiye 

edilmeye mani olanlardır sadece. Ve mutlaka ki kadın olmak, artık Ortaçağ’daki gibi 

hürriyet kısıtlayıcı bir unsur olmadığına göre, inisiye edilmeye mani değildir. Buna 

rağmen masonluğun geleneksel metinlerinde kadınların mason olamayacaklarının 

açıkça belirtilmiş olması, kadınların tekris edilmemesini muntazam masonluğun bir 

ana ilkesi haline getirmiştir. Dolayısıyla bugün mason olacaklarda aranan erkek olma 

şartı, masonluğun inisiyatik geleneğinden değil mesleki geleneğinden 

kaynaklanmaktadır. 



 106 

 

Bütün bu saydıklarımız çerçevesinde, masonluğun gelmek isteyen herkese kapısı 

açıktır. Esasen inisiyatik okulların bir hususiyeti vardır: hiç kimse davet edilmez, 

gelenler de kapıdan çevrilmez; kısacası ne gidene gel denir ne de gelene git. Noli ire 

fac venire.9 Bu eski inisiyatik deyiş hür masonluğun üye almaktaki temel yaklaşımını 

da mükemmelen ifade etmektedir. İncil’de ifade edildiği gibi “isteyin, size 

verilecektir; arayın, bulacaksınız; çalın, kapı açılacaktır”.10
 

 

 
 

 

 

 
9 Gitme, gelmelerini sağla. 
10 Mat. VII, 13; Luc XIII, 4 



 106 

SONSÖZ: YİRMİBİRİNCİ YÜZYILDA MASONLUK 

İNSANA VE İNSANLIĞA NE VAAD EDİYOR? 

 

 
Hür masonluk dünyayı yeniden kurmaya bir çağrıdır. Ve bu, onun gücünün üzerinde değildir. 

Yeter ki mensupları onun ne demek istediğini anlasın ve ona göre davransınlar. 

 

                   Oswald Wirth 

 

 

 

Yirmibirinci yüzyıla girdik; insanlık ikibinli yılları belki de şu ana kadar hiç olmadığı 

gibi ümitli ve heyecanlı karşılamakta. Bu duygularında haklı da olsa gerek, zira şöyle 

bir geriye dönüp baktığında, katetmiş olduğu mesafeyle ne kadar iftihar etse az. 

 

Hakikaten de öyle: bilhassa yirminci yüzyıl, teknolojinin önlenemeyen yükselişine ve 

bilginin büyük bir süratle geniş kitlelere yayılmasına şahit oldu. Bundan yarım asır 

kadar evvel hayal dahi edilemeyecek hadiseler gerçek oldular. Bilgiişlem teknolojisi 

ve telekomünikasyonun eriştiği seviye dünyayı küçücük bir ekrana sığdırdı. Bunun da 

en büyük tesiri kendisini dünyadan soyutlayarak yaşamaya alışmış, yerleşmiş 

değerlerini sorgulamayı bir an dahi aklından geçirmemiş ve kendi doğrularının 

tartışılmaz olduğuna zira kendilerinin farklı olduğuna bütün kalbiyle inanmış kapalı 

toplumlar üzerinde oldu. 

 

Düşünün, böyle bir toplumda yaşayan geleneksel bir aile, bir düğmeye basarak New 

York sokaklarında olanları görme, öğrenme şansına sahip oldu yahut da  oturduğu 

yerden Amerika’nın Irak’ı bombalamasını seyredebildi; hele bir de böyle bir 

toplumda aniden onlarca televizyon yüzlerce radyo kanalı açılıverdi, internet evlere 

kadar girdiyse, artık bilgi alışverişi, teknolojiden aldığı büyük destekle, denetlenemez 

hale gelmiş demektir. Bu da insanların kendileri dışındaki bir dünyanın herşeyden 

evvel mevcudiyetini öğrenmeleri, daha sonra bu farklı dünyada olup bitenleri görüp 

kendi küçük dünyalarına isyana başlamaları, devrin daha çok öğrenmek, daha çok 

düşünmek ve daha çok talep etmek devri olduğunu anlamaları manasına gelir. 

 

Gerçekten de bu son asır, herkesin sesini çıkartmaya, konuşmaya başladığı, sivil 

toplum örgütlerinin güçlendiği, ferdin devlet yahut toplumsal değerler karşısında 

ezilmediği, aksine ön plana çıktığı bir dünyayı müjdeleyen bir asır oldu. 

 

Sanayileşmiş ülkeler bu aşamadan daha evvel geçmişlerdi; küçülen dünya geride 

kalan toplumların onların ulaşmış olduğu yere varmalarını çabuklaştırdı. Kim ne 

derse desin, yirminci asrın bilhassa son yıllarında, toplumlarını dünyaya kapatarak 

resmî ideolojilerini ilelebet payidar kılabileceklerini düşünen rejimler için tehlike 

çanları çalmaya başladı. İnsanlar görmeye, öğrenmeye, düşünmeye ve sorgulamaya 

başladılar; baskıya isyana başladılar; insan hakları kavramı evrenselleşti. Artık 

işkence, baskı ve zulüm üzerine kurulu idareler “bunlar benim iç işimdir, size de ne 

oluyor” deyip de işin içinden çıkamaz hale geldiler. Fert ve ferdin hürriyeti ön plana 

çıktı, bütün dünyanın sahip çıktığı değerler haline geldi. 

 

Maalesef bu pembe tabloya gölge düşürmek de mümkün: güçlenen bölgesel fanatik 

siyasi akımlar; gezegenimizin çeşitli köşelerinde yaşanan savaşlar, soykırımlar ve 



 107 

akan bunca kan ve gözyaşına karşı dünyanın “ileri” bölgelerinin utanç verici 

sessizliği; bir elli yıl kadar geriye giderek İkinci Dünya Savaşı’nda yaşananlar. Bütün 

bunlar bahsettiğimiz ilerlemelerin dünyanın bazı imtiyazlı köşelerine has olduğunu 

düşündürmüyor mu? Yoksa teknolojik ilerlemeyle insani ilerleme birbirinden 

tamamen mi bağımsız? Hattâ daha da ileri giderek “insanlık gerçekten ilerledi mi 

acaba?” diye soramaz mıyız? Bugün geçmişe göre daha mı çok adalet var? Ya 

hürriyet? Kardeşlik? İnsan eskisine göre daha mı bilge? Yoksa bir zamanlar tabiatın 

karşısında titreyen insanoğlu bugün kendi ürettiği birtakım kuvvetlerin karşısında mı 

iki büklüm? Bu soruları sormamak mümkün değil; herkes de kendince 

cevaplandıracaktır elbette. 

 

 

 

 

Unutulmaması gereken bir husus var: insanlığın kendisini ileri addederek varmış 

olduğu nokta ile iftihar etmesi sadece asrımıza has bir olgu değildir. Bizim şu anda 

“geri” olarak nitelendirdiğimiz dönemlerde yaşayan insanlar hiç de ne kadar geri 

olduklarını düşünerek hayıflanmıyorlardı. Bilakis bunların bir kısmı bugünü 

aratmayacak iddialar öne sürüyorlardı. Fontenelle, aşağıdaki satırları daha 18. 

yüzyılın başında kaleme almış: 

 

“İlerleme! Tek kelimede toplanan bir zafer hissi… Her günün bir öncekinden daha 

aydınlık olduğu bir yüzyıldayız. Öyle ki bütün önceki asırlar bunun yanında karanlık 

kalıyor.”   

 

Bakın bundan bir asır sonra Victor Hugo kahramanlarından bir tanesini nasıl 

konuşturuyor: “19. yüzyıl büyük bir yüzyıl olmuştur. 20. yüzyıl ise mutlu bir yüzyıl 

olacak, eski tarihimizle hiçbir benzerlik göstermeyecektir. Ne açlıktan, ne sömürüden, 

ne sefaletten korkulacak; ne de savaşlar hüküm sürecektir.” 

 

Böylesi heyecanlı, zengin, iyimser ve maalesef tarih tarafından yanlışlanmış ifadelere 

dair örnekleri arttırmak kolaydır. Zaten bunların dile getirildiği yıllarda karşı fikirde 

olan karamsar yaklaşımlara rastlamak da elbette ki mümkündür. Esasen bütün 

tartışma iki ana soruda düğümlenmektedir. Bunların birincisi, insanın ilerleme ve 

gelişmeye açık olup olmadığı, ikincisi ise teknoloji ve bilgi birikimindeki artışla, 

insanın ve toplumun ilerlemesi arasında bir bağlantı olup olmadığıdır. 

 

Bu satırların yazarı bu sorulardan ilkine gönül rahatlığıyla “evet” cevabını 

verebilmektedir. İnsan elbette ki ilerleme ve gelişmeye açık bir yaratıktır. Bu tek bir 

insan için kendi yaşam müddeti boyunca geçerli olduğu kadar, bir bütün olarak insan 

nesilleri ve insanlık için de geçerlidir. Bundan asırlarca önce görülen zulümlerin 

bugün başka kisveler altında ortaya çıkabiliyor olmaları bizi karamsarlığa 

sevketmemelidir zira insanlığın her dönemde ulaştığı en geniş manasında bir üstyapı 

kültür birikimi, bir insani zirve vardır. İnsanlığın ilerlemesini bu zirvenin 

yükselmesinde aramak gerekir ve bu zirve giderek yükselmektedir. Yüzyılımızın 

öncekilerden olan farklılığı, bu zirveden daha geniş bir kitlenin haberdar 

olmasındadır.  

 

İşte teknoloji ve bilgi birikimindeki artışla insanın ve toplumun ilerlemesi arasındaki 

bağlantı da tam bu noktada -ve zannederim sadece bu noktada- öne çıkıyor. 



 108 

Teknoloji, bu bahsettiğimiz birikimin yayılmasına yardımcı olarak insanlığın 

ilerlemesine destek oluyor. O halde teknolojinin gelişmesi insanın gelişmesinde 

işlevsel bir değere sahip. Bunun dışında teknolojiye bu konuda kendisinden 

kaynaklanan bir değer atfetmek ve sadece teknoloji ilerledi diye insanlığın ilerlediğini 

düşünmek beyhude olacaktır.  

 

 

 

 

Peki masonluk bütün bu tartışmaların neresinde? Bu kuruma ait yazılı belgelerin 

herhangi birisini elinize aldığınızda, bunun her satırında insanın ve insanlığın 

ilerlemeye açıklığına duyulan inancı okursunuz. O halde masonluğun böyle bir çaba 

ve süreçteki rolü ve işlevi nedir?  

 

Hiçbir şey, eğer masonluktan beklenen birtakım sihirli formüller üretmekse.  

 

Hiçbir şey, eğer toplumu değiştirmekten kastedilen birtakım güncel toplumsal 

hadiseler üzerinde doğrudan ve tepeden inme söz sahibi olmaksa.  

 

Hiçbir şey, eğer bir medeniyet krizinin hükümet krizi çözer gibi çözülebileceği ümit 

ediliyorsa. 

 

Masonluğun bu konuya getireceği hiçbir mucizevi çözüm yoktur. Kaldı ki içinde 

barındırdığı insan yelpazesinin benzersiz çeşitlilik ve zenginliği ona bir kurumsal 

hedef tanımlamayı da imkânsız kılmaktadır. Masonluğun tek kurumsal hedefi -eğer 

böyle adlandırmak doğruysa- arayan iyi insanları bir araya getirmek ve bunların 

yürüdükleri gelişme yolunda birbirlerine destek olmalarını sağlamaktır. Kısacası, 

masonluğun esas hedefi bireydir. Doğrudan doğruya insanın iç dünyasına ulaşmaya 

çalışır ve ne kadar ileri olduğunu düşünürse düşünsün, korkuları, heyecanları, 

bencillikleri, sevgileri, nefretleri velhasıl bütün duyguları, meziyetleri ve zaaflarıyla 

bin yıl önceki hemcinsleriyle pek çok ortak noktayı paylaşan bu karmaşık yaratığın 

insan olmaktan -veya olamamaktan - kaynaklanan sıkıntılarına çare getirir.  

  

Bu çare de hazır bir çözümün nakledilmesi tarzında değildir. Sadece insanlığa 

önerdiği bir yer ve bir yöntem vardır. Bu yerin adı locadır. Loca, zamanın ve mekânın 

dışında olan, çok farklı hayat şartlarına, dinî inançlara, siyasi görüşlere sahip; çeşitli 

milliyetlere, sınıflara, yaşlara ait insanların bir araya gelip fikir alışverişinde 

bulundukları yerdir. Burada söz hakkı kutsaldır. Kimsenin bir başkasının sözünü 

kesmesi düşünülemez bile zira hedef tartışarak birbirini mat etmek yahut fikrini kabul 

ettirmek değil, karşısındakini anlamaktır. Nihayet bu fikir alışverişi, eşine zor 

rastlanır bir rahatlık, samimiyet, hürriyet ve hoşgörü havası içerisinde gerçekleşir. 

Üstelik bu hava, ritüellerin getirdiği -herkesin de hür iradesiyle kabul ettiği- son 

derece disiplinli bir ortamda esmektedir.  

 

Bu hava, masonluğun önerdiği yöntemin bir ürünüdür. Bu kitapta tanımlamaya 

çalıştığımız bu yöntem, semboller ve inisiyasyon sayesinde hedefine ulaşmaya çalışır. 

Sembolizmanın yarattığı her türlü doktrini reddeden ortam ve inisiyasyonun 

doğurduğu kardeşlik ruhu sayesinde, mason locaları insana hakikatin araştırılması ve 

bireysel gelişmesi yolunda eşine az rastlanır bir imkân sağlamaktadırlar. Sembollerle 

çalışmak insana gerçeklerle efsaneler arasındaki çizgiyi bulmayı öğretir. İnisiye, 



 109 

efsanelerdeki gerçekleri yakaladığı gibi, “gerçek”lerdeki efsaneleri de görür. Onun 

için de hiç kimsenin peşinden sorgulamaksızın gitmez.  

 

Eğer masonluktan illâ ki bir mucize bekleniyorsa, bunu insana duyduğu güvende 

aramak yerinde olur.  

 

Bu güven, masonluğun mensubu olduğu Gelenek’ten kaynaklanmaktadır. Gelenek 

kelimesinin buradaki kullanımı, onun çalışmamız boyunca ele aldığımız bütün 

manalarının üzerindedir. Buna, geleneğin ezoterik anlamı da diyebiliriz. Bu farklı 

kullanımı vurgulamak için bu kelime, sanki özel isimmişçesine, büyük harfle yazılır. 

Masonluk da Gelenek’in sahibi değil mensubudur. Peki ama nedir bu  Gelenek? 

 

İnsan ömrü kısadır; bundan dolayı da hakikati arayış ve gelişme sürecinde tek bir 

insanın ömrünü ele alarak bir yere ulaşmak mümkün değildir. Ne var ki insanlığın 

ulaşmış olduğu bir birikim vardır. İnsan kendi gelişme sürecinde bu birikime 

muhtaçtır ve insanlığın gelişmesi ancak insanın bireysel gelişme çabalarını bu 

birikimin üzerine oturtmasıyla mümkündür. Onun içindir ki ezoterik anlamıyla 

gelenek –ya da Gelenek- geçmişten miras alınan birtakım usullerin uygulanmaya 

devam edilmesini değil, insanın arayışının kopmadan günümüze gelen zincirini 

kasteder. Bu zincir, insanlığın her dönemde ulaştığı birikimin zirvelerini içermekte ve 

her zirve, çok iyi haberdar olduğu bir öncekinden aldığı destekle, giderek 

yükselmektedir.  

 

İşte masonluk, mensuplarını Gelenek’in bir parçası yapar. Bu sayede insan kendisini 

iyi ve güvende hisseder. Hayat karşısındaki zayıflığını, yalnızlığını giderir. Ne başı ne 

de sonu olan bir zincirin küçük ama önemli bir halkası olduğunu farkeder. Kimler 

gelmiş kimler geçmiştir bu çatının altından, onunla aynı tekrisi yaşamış, aynı 

sembolleri yorumlamış, aynı mabedlerde oturmuş. Yarın kendisi de olamayacaktır 

orada ama onun elinden düşen avadanlıkları devralıp geleceğe taşıyacak yeni kuşaklar 

gelecektir. Bunun içindir ki mason kendisini masonluk içinde ne erimiş hisseder ne de 

yalnız kaldığını düşünür. Orada kendisi olarak vardır ama bu varoluş aynı zamanda 

büyük bir ahengi de beraberinde getirmektedir: mason, mensubu olduğu bütünün hem 

bir parçasıdır, hem de bütünün her parçası kendisinde mevcuttur.  

 

Bunu sağladığı içindir ki inisiyasyon, Bach’ın müziği yahut Rafael’in tabloları gibi bir 

şaheserdir. Ve yine bu sebeptendir ki masonluk, inisiyatik kimliğini koruması 

kaydıyla, asla eskimeyecek, her dem taze kalacaktır. Kâinatta keşfedilmemiş bir tek 

hakikat dahi kaldığı müddetçe, masonluğun insanlara ve insanlığa söyleyecek yeni bir 

sözü, gösterecek yeni bir hedefi mutlaka olacaktır. Yunus’un dediği gibi, “Her dem 

yeni doğarız, bizden kim usanası.” 

 

Bu söylediklerimiz okuyucuya, mükemmelen kurulmuş bu sistemin aynı 

mükemmellikte işlediğini düşündürmemelidir. Başka bir ifadeyle masonlar elbette ki 

kusursuz olduklarını iddia etmemektedirler zira öyle olmadıklarını en iyi kendileri 

bilmektedirler. Sahip oldukları her türlü insani zaaf zaman zaman sistemin işleyişine 

aksetmekte, bu da gerçek olması gerekenlerle gerçekler arasında farklılıklar 

yaratabilmektedir. Olsun ne farkeder ki! İnsan hata ve kusurlarıyla mason olur. 

Mühim olan bu kusurlarımızı tespit edip onlarla mücadele etmektir, bunların bir 

kısmını mezara kadar götüreceğimizi bilsek de.  

 



 110 

 

 

Operatif masonluğa dair elimizde bulunan en eski iki belge - Regius ve Cooke 

elyazmaları- masonluğu şöyle tanımlıyor: 

 

“Geometri, yerde ve gökte bulunan herşeyi ölçme sanatıdır. Bu sanat, hür masonluk 

olarak da adlandırılır… Bütün sanatlar geometrinin üzerinde yükselir. Dilbilgisi ve 

belagat bile geometrisiz var olamazlardı.” 

 

Masonluğun bildiğimiz en eski tanımı onu, en geniş manasıyla, geometri olarak 

tanımlıyor. Bugünkü geometri ise bu tanımın sadece bir parçası. 

 

Evet, masonluk, geometridir. Geometri ise, İskenderiyeli Clément’ın tanımıyla, 

insana, genişliği olmayan uzunlukların, derinliği olmayan yüzeylerin, bölünemeyen 

noktaların dünyasında, doğruyu bulmayı; yanlışı çürütmeyi; çeşitlilikler içindeki 

birliği, farklılıklar arasındaki benzerlikleri yakalamayı ve böylece hissedilenlerden, 

anlaşılabilir gerçeklere ulaşmayı öğretir. 

 

Kitabın daha en başında karaladığım birkaç satır vardı: 

 

“Her insanın bir hikâyesi vardır, doğumuyla başlar ölümüyle biter. Çokları zanneder 

ki kendi hikâyesi yalnız kendisine aittir ve yaşanıp bitecektir hiç kimseyle 

paylaşmadan, hiç kimse onun benzerini yaşamadan. Zannederler ki herkes aynı 

dünyada bambaşka bir hikâyeye sahiptir. Oysa ki hikâyeler aynı, farklı olan ise 

dünyalardır. Hele bazı insanlar vardır ki sembollerden ibaret, bambaşka bir dünyada 

yaşarlar. İşte bu kitap, o insanların hikayesidir.” 

 

İşte o insanlar biziz. 

 

Biz dul kadının çocukları, ataerkil bir gücün baskısından bağımsız, hür, bilginin ve 

arayışın yolunda olan yetimler.  

 

Biz ışığın çocukları, bir nura doğru yürüyen ümit dolu insanlar. 
 



 111 

EKLER 

 

EK 1: Masonluğun Temel İlkeleri 

 

Hür ve Kabul Edilmiş Masonlar Büyük Locası, aşağıdaki hususları temel ilkeleri kabul 

eder. 

 

I 

 

Masonluk, Yüce Varlık’a inanan bir Kardeşlik Kurumu’dur. Masonluk, çalışmalarını, 

Hakikat’in araştırılması yolunda yoğunlaştırır. 

 

II 

 

Bütün insanlar arasında, sevgi, hoşgörü ve kardeşliğin kurulmasını hedefleyen Masonluk, 

tüm insanların özgürlük, barış, adalet ve huzur içinde gelişmesini amaçlar. 

 

III 

 

Masonluk, tüm insanlar için ortak bir İnsanlık Ülküsü’nün gerekliliğini kabul eder. Bu 

ülkünün gerçekleştirilmesi için şu noktaları önemli sayar: 

 

- İnsanlar arasında sevgi, saygı ve hoşgörü. 

- İnsanın temel hak ve özgürlüklerine saygı. 

- İnsanın ahlâki sorumluluğu. 

- İnsanlar arasında hak ve vazife eşitliği. 

- İnsanlar arasında evrensel kardeşlik. 

- Bilimsel gelişme. 

 

IV 

 

Masonluk, vicdan, inanç ve düşünce özgürlüğünü temel hak olarak kabul eder. 

 

V 

 

Masonlar, birer vatandaş olarak ülkelerinin yasalarına uymak ve vatanlarına sadakat ve 

şerefle hizmet etmek zorundadır. Masonlar için ülkelerinin bağımsızlığı kutsaldır. 

 

VI 

 

Masonlar için çalışmak, bir hak ve bir görevdir. Masonlar, insanlığa yararlı eserler 

meydana getiren beden ve fikir işçiliğini aynı derecede onurlu sayarlar. 

 

 

 

VII 



 112 

 

Masonlar, Loca adı verilen birimler halinde çalışırlar. Loca, insan hırslarının 

giremeyeceği tarafsız ve huzurlu bir ortamdır. Localarda din ve politika tartışmaları 

yapılamaz. 

 

VIII 

 

Masonluk, üyeleri arasında din, mezhep, ırk, dil, inanç, unvan ve makam ayrımı yapmaz. 

Üyelerini, inançlı, özgür, iyi ahlâklı, namuslu, şerefli, haysiyetli ve aydın erkekler 

arasından seçer. Hiçbir inancı ve ülküsü olmayanları arasına kabul etmez. 

 

IX 

 

Masonun amacı her bakımdan gelişmiş bir insan olmaktır. Her Mason bu amaca, aklın 

rehberliğinde ve sevgi, hoşgörü, güzellik ve kardeşlik duygularını arındırarak ulaşmaya 

çalışır. 

 

X 

 

Masonluk, hiçkimseyi Mason olması için hiçbir zaman ve hiçbir şekilde zorlamaz. Mason 

sıfatını kazananlar, gerek duymaları durumunda üyelikten ayrılmakta serbesttir. 

 

XI 

 

Masonluğun amacı her Masonun kendini geliştirebileceği ideal bir ortam yaratmaktır. Bu 

çerçevede Masonluk, toplumsal değil, bireysel bir öğretidir. Üyelerini toplu ya da tek tek, 

bir kanaat veya fikri kabul etmeye ve açıklamaya asla zorlamaz. Her Mason, bu temel 

ilkeler ışığında izleyeceği yolu, kendi aklı ve vicdanıyla saptar. 

 

XII 

 

Masonluk, bu ilkeleri benimseyip kabul eden ve bu amaçlara kendini adamak isteyen 

insanların çabalarını biraraya getirir. 

 



 113 

EK 2: Anderson Anayasası (1723) 

 

Hür Masonun Yükümlülükleri 
 

Deniz aşırı ülkelerdeki ve İngiltere, İskoçya ve İrlanda’daki locaların eski kayıtlarından, 

Londra localarında kullanılmak üzere derlenmiştir. Yeni kardeşlerin tekrislerinde veya 

Üstad emrettiğinde okunacaktır. 

 

Genel Başlıklar, yani, 

 

I. Tanrı ve Dine dair 

II. Devlet Erkânı ve Memurlara dair 

III. Localara dair 

IV. Üstadlara, Nazırlara, Kalfalara ve Çıraklara dair 

V. Çalışmada Zenaatin İdaresine dair  

VI. Davranışlara dair, yani 

      1. Toplantı sırasında locada 

      2. Loca bittikten sonra ve kardeşler gitmeden önce 

      3. Loca dışında, yabancılar yokken, kardeşler arasında  

      4. Mason olmayan yabancıların yanında 

      5. Evde ve yakın çevrede 

      6. Yabancı bir kardeşe karşı 
 

 

I. Tanrı ve Dine dair 

  

Bir mason, sıfatının gereği, ahlâk yasasına uymak zorundadır; ve eğer Sanat’ı doğru 

anlıyorsa, asla budala bir ateist, ne de dinsiz bir liberten olacaktır. Fakat eski zamanlarda 

masonlar, her ülkede, o ülkenin ya da ulusun dininden, bu her ne idiyse, olmak 

yükümlülüğündeydiler; şimdi ise, özel kanıları kendilerine bırakılarak, bütün insanların 

mutabık oldukları dinden olmaları yeterli görülmektedir; bu da, onları ayırdeden sıfat ve 

bağlantıları ne olursa olsun, iyi ve doğru, veya onurlu ve dürüst insanlar olmaktır. 

Böylece masonluk, aksi takdirde birbirlerinden ebediyen uzakta kalacak kişilerin arasında 

bir birlik merkezi, hakiki dostluğun kazandırılmasında bir vesile olur.  

 

II. Devlet Erkânı ve Memurlara dair 

  

Bir mason, nerede oturur ve ne işte çalışır olursa olsun, devlet otoritesi için barışçı bir 

unsurdur. Ve hiçbir zaman ulusun barış ve refahına karşı entrikalar ve suikastlar içinde 

bulunmayacağı gibi, görevli olmadıkça da devlet idaresine müdahaleden kaçınır. 

Masonluk, savaş, kan dökülmesi ve karışıklıktan daima zarar görmüş olduğundan, eski 

krallar ve prensler, hep barış zamanlarında gelişmiş olan zenaatkârları, barışseverlikleri 

ve bağlılıklarından dolayı, teşvikten yana olmuşlardır; böylece rakiplerinin saldırılarını 

fiilen karşılamışlar ve kardeşliğin onurunu yüceltmişlerdir. Dolayısıyla, eğer bir kardeş 

devlete karşı isyankâr olursa, hiçbir zaman o isyanında desteklenmez; ancak ona mutsuz 

bir insan olarak acınabilir; sadık Kardeşlik onun bu isyanını asla üstlenmemelidir. Bu 

sırada hükümet  gücendirilmemeli veya siyasi güvensizlik ortamı yaratılmamalıdır. Ne 



 114 

var ki bu kardeş, eğer başka bir suçtan mahkûm olmamışsa, locadan atılamaz, locayla 

ilişkisi kesilemez.  

 

III. Localara dair 

  

Loca, masonların toplandıkları ve çalıştıkları bir yerdir. Dolayısıyla bu toplantıya ya da 

usulüne göre örgütlenmiş masonlar cemiyetine loca denir. Her kardeş bir locaya 

katılmak, ve onun iç tüzüğüne ve Genel Tüzüklere uymak zorundadır.  

 

Loca, toplantısına katılarak ve de buraya eklenmiş olan Genel veya Büyük Locanın 

tüzükleriyle en iyi şekilde anlaşılabilir. Eski zamanlarda hiçbir üstad veya kalfa, özellikle 

önceden haberdar edilmişse, toplantıya gelmemezlik edemezdi; üstad ve nazırların 

mutlak bir zorunluluğun engel olduğuna kanaat getirecekleri bir mazereti yoksa, ciddi bir 

kınamaya uğrardı. 

 

Bir locanın üyesi olabilmek için, iyi ve doğru, hür doğmuş, ergin yaşta, ağırbaşlı, iyi 

şöhret sahibi olmak gerekir. Köleler, kadınlar, ahlâksız veya kötü şöhret sahipleri loca 

üyesi olamazlar. 

  

 

IV. Üstadlara, Nazırlara, Kalfalara ve Çıraklara dair 

  

Masonlar arasındaki her türlü yükselme, yalnız gerçek değer ve kişisel liyakat üzerine 

kuruludur ki böylece lordlara iyi hizmet verilebilsin, kardeşler mahcup olmasın, ne de 

Kralî Sanat hor görülsün. Dolayısıyla bir üstad veya nazır kıdeminden değil, liyakatinden 

dolayı seçilir. Bu hususları yazıyla anlatmak imkânsızdır; onun için her kardeş locada 

yerini boş bırakmamalı ve bunları kardeşliğe özgü yolla öğrenmelidir. Adaylar şunu 

bilmelidirler ki bir üstadın kendisini çırak olarak kabul edebilmesi için ona verecek 

yeterli işi olmalıdır; aday da Sanat’ı öğrenmesine, üstadının lorduna hizmet etmesine, 

kardeş yapıldıktan ve ülkenin âdetlerinin gerektirdiği süre kadar hizmet verdikten sonra 

gereken zamanda kalfa yapılmasına engel olabilecek bedensel bir sakatlığı bulunmayan 

kusursuz bir genç olmadıkça, çırak olarak alınamaz; bir de dürüst ana babadan gelmiş 

olmalıdır ki gerekli niteliklere sahip olarak, liyakatine göre, nazır, sonra loca üstadı, 

Büyük Nazır ve sonunda bütün locaların Büyük Üstad’ı olma şerefine erişebilsin. 

 

Hiçbir kardeş, kalfalıktan geçmeden nazır, nazırlık yapmadıkça üstad ve loca üstadı 

olmadan Büyük Nazır olamayacağı gibi, üst kademelerden bir centilmen, seçkin bir 

bilgin, seçkin bir mimar veya başka bir sanatkâr, onurlu bir aile mensubu ve locaların 

düşüncesine göre müstesna bir büyük yeteneğe sahip olmadan Büyük Üstad olamaz. 

Görevini daha iyi, daha kolay ve daha şerefle yapabilmek için, Büyük Üstadın, bir 

locanın o sıradaki ya da daha evvelden olmuş üstadını kendine Büyük Üstad Vekili 

seçme yetkisi vardır; o da Büyük Üstad’ın yokluğunda onu vekâleten temsil etme veya 

Büyük Üstad yetkisini bir mektupla devrederse, o nasıl hareket edecekse öyle hareket 

etme imtiyazına sahiptir. 

 



 115 

Eski locaların üst düzey ve yardımcı idarecileri olan bu hüküm sahipleri ve yöneticilere, 

mevkilerinin gereği bütün kardeşler tarafından, eski mükellefiyetler ve tüzükler uyarınca, 

alçak gönüllülük, saygı, sevgi ve canla başla itaat edilecektir. 

 

  

V. Çalışmada Zenaatin İdaresine dair 

  

Bütün masonlar iş günlerinde dürüstçe çalışmalıdırlar ki bayram günlerinde ve ülkenin 

yasa ve âdetlerince belirlenmiş tatil günlerinde şerefli bir şekilde yaşayabilsinler. 

 

Kalfaların en uzmanı lordun işine üstad ya da gözetmen olarak seçilecek veya 

atanacaktır; altında çalışanlar kendisine üstad diye hitap edeceklerdir. Zenaatkârlar her 

türlü kötü sözü kullanmaktan kaçınacak ve birbirlerini gücendirecek isimlerle değil fakat 

kardeş veya kalfa diye çağıracaklar ve gerek locada gerekse de locanın dışında 

birbirlerine nazik davranacaklardır. 

 

Kendini ehil ve becerikli bilen üstad, lordun işini en makul biçimde üstlenecek, onun 

mallarını kendisininmiş gibi kullanacak ve hiçbir kardeş veya çırağa gerçekte 

hakettiğinden fazla ücret ödemeyecektir. 

 

Ücretlerini âdilane alan hem üstad hem de masonlar lorda sadık olacaklar ve onun işini, 

ister götürü ister gündelik olsun, dürüstçe bitirecekler; gündelikle yapılması âdet olan işi 

götürüye sokmayacaklardır. 

 

Hiç kimse bir kardeşin refahını kıskanmayacak, onun bitirebileceği bir iş ise işine 

konmayacak veya onu işinden etmeyecektir zira kimse, işe başlamış olan kadar çizim ve 

resimlere aşina olmadıkça, başkasının işini lordun yararına olacak şekilde bitiremez. 

 

Bir kalfa, üstadın altında çalışmak üzere nazır seçildiğinde, hem üstada hem de 

kardeşlerine karşı doğru olacak, üstadın yokluğunda çalışmalara dikkatle nezaret edecek 

ve lordun çıkarını gözetecektir. Kardeşleri de kendisine itaat edeceklerdir. 

 

Çalıştırılan tüm masonlar, ücretlerini sızlanmadan veya itiraz etmeden, alçak 

gönüllülükle alacaklar ve üstad paydos etmeden işi terketmeyeceklerdir. 

 

Genç kardeşe çalışırken malzemeleri bozup ziyan etmemesi öğretilmelidir ki suçlanmasın 

hem de kardeş sevgisi artsın ve devam etsin. 

 

Bütün çalışma avadanlıkları Büyük Loca tarafından onaylanacaktır. 

 

Masonluğa özgü ite düz işçi çalıştırılamaz; âcil bir zorunluluk olmadıkça da, Hür 

Masonlar hür olmayanlarla birlikte çalışmayacaklardır; keza kardeşlere ve kalfalara 

öğrettiklerini düz işçilere ve kabul edilmemiş masonlara öğretmeyeceklerdir. 

 

 

VI. Davranışlara dair, yani 



 116 

 

 

1. Toplantı sırasında locada  

 

Üstattan izin almadan, özel komiteler kuramaz veya ayrı konuşmalar yapamazsınız; 

münasebetsiz veya uygunsuz herhangi bir şeyden bahsedemesiniz; üstadın veya 

nazırların, veya üstada hitaben konuşan herhangi bir kardeşin sözünü kesemezsiniz. Loca 

ciddi ve ağırbaşlı bir konuyla ilgiliyken, gülünç ve alaycı davranamazsınız; hangi 

bahaneyle olursa olsun, yakışıksız bir dil kullanamazsınız; bilakis üstadınıza, nazırlara ve 

kalfalara gerekli saygıyı göstermeli, onları yüceltmelisiniz. 

 

Herhangi bir şikayet vaki olur ve bir kardeş suçlu bulunursa, bu gibi uyuşmazlıkların en 

uygun ve yetkili yargıcı olan locanın hüküm ve kararına uyulur. Eğer Büyük Loca 

nezdinde temyize başvurduysanız, o zaman ona uyulmak zorundadır. Bu arada lordun işi 

aksayacak olursa, bu durumda özel bir uygulama yapılabilir; ancak loca açıkca mutlak bir 

zorunluluk görmedikçe, masonluğu ilgilendiren hususlarda asla mahkemeye 

gidilmemelidir. 

  

 

2. Loca bittikten sonra ve kardeşler gitmeden önce 

 

Masumane bir şekilde eğlenebilir, imkânınıza göre birbirinize ikramda bulunabilirsiniz. 

Fakat her türlü israftan kaçınacak; hiçbir kardeşi isteğinin ötesinde yemeye veya içmeye 

zorlamayacak; işi gerektirdiği zaman onu gitmekten alıkoymayacak; saldırgan veya rahat 

ve özgür konuşmaya mani olabilecek birşey yapmayacak veya söylemeyeceksiniz; zira 

bunlar ahengimizi bozar ve övgüye değer amaçlarımızı yıkar. 

 

Dolayısıyle özel küskünlükler veya kavgalar loca kapısı dışında bırakılır; hele dine veya 

uluslar veya devlet politikası üzerine yahut Katolikliğe dair hiçbir tartışma loca 

kapısından içeri sokulmayacaktır. Biz aynı zamanda bütün uluslardan, lehçelerden, 

akrabalardan ve dillerdeniz ve bugüne kadar locanın refahına olmamış ve hiçbir zaman da 

olmayacak bütün politikalara karşıyız. 

 

Bu yükümlülüğe, her zaman, fakat özellikle Britanya’daki Reform’dan itibaren veya bu 

ulusların Roma Birliği ile ihtilaf ve ayrılığından beri, harfiyen uyulmuştur. 

  

 

3. Loca dışında, yabancılar yokken, kardeşler arasında  

  

Birbirinizi, size öğretildiği gibi, nezaketle selamlayacak, birbirinize kardeş diye hitap 

edeceksiniz; uygun görüldüğünde, görülmeden, duyulmadan ve birinin hakkını ötekine 

vermeden veya bir kardeşe karşı, sanki mason değilmişçesine, doğal olan saygıyı 

kaybetmeksizin, birbirinizi serbestçe eğiteceksiniz; zira tüm masonlar aynı tesviyenin 

üzerinde kardeştirler. Bununla beraber masonluk bir kimseyi önceden sahip olduğu 

şereften yoksun bırakmaz, üstelik onun şerefini artırır; özellikle Kardeşliğe lâyık ve 

müstahak ise, o hakkı olan kimseye şeref vermeli ve terbiyesizlikten kaçınmalıdır. 



 117 

 

  

4. Mason olmayan yabancıların yanında 

  

Sözlerinizde ve tavrınızda ihtiyatlı olmalısınız ki çok çabuk kavrayan bir yabancı bile, 

bilmesi uygun olmayanı keşfedip anlamasın; ve bazen, Muhterem Kardeşliğin onuru için, 

konuşmayı değiştirecek, sözü basiretle yönlendireceksiniz.  

 

  

5. Evde ve yakın çevrede 

 

Ahlâklı ve akıllı bir kimse olarak hareket etmelisiniz; özellikle, ailenizin, arkadaşlarınızın 

ve komşularınızın loca, vs. ile ilgili konuları bilmelerine izin vermeyiniz; burada 

belirtilmemesi gereken sebeplerle, hem kendi hem de Eski Kardeşliğin şerefini 

düşüneceksiniz. 

 

Ayrıca, sağlığınızı da düşünerek, loca saatleri geçtikten sonra, geç vakitlere kadar ve 

evden uzun süre ayrı kalmamalısınız; oburluktan ve sarhoşluktan kaçının ki ne aileniz 

ihmal edilip incinsin, ne de siz çalışmaktan geri kalın.               

  

6. Yabancı bir kardeşe karşı 

  

Onu, ihtiyatlı bir yöntemle ve bilginizden hiçbir ipucu vermemeye dikkat ederek dikkatle 

incelemelisiniz ki istihza ile ve küçümseyerek reddeceğiniz cahil bir sahtekâra 

aldanmayasınız. 

 

Fakat onun doğru ve gerçek bir kardeş olduğunu anlarsanız, ona göre ona saygı 

göstereceksiniz; ve eğer muhtaç durumda ise, yapabilirseniz, ona yardım etmelisiniz veya 

nasıl yardım edilebilecekse onu öyle yönlendirmelisiniz: ona birkaç gün iş vermeli ya da 

çalışması için başka yere tavsiye etmelisiniz. Fakat imkânınızın ötesinde bir şey 

yapmakla yükümlü değilsiniz. Sadece, fakir bir kardeşi, iyi ve doğru bir kimse olması 

şartıyla, aynı durumda olan başka bir fakir insana tercih edeceksiniz. 

 

 

 

NİHAYET,  

 

Bütün bu yükümlülüklere ve ayrıca size başka yoldan aktarılacak olanlara uyacak; bu 

Eski Kardeşliğin temeli ve ana taşı, harcı ve şanı olan kardeşçe sevgiyi geliştireceksiniz. 

Her türlü tartışma ve kavgadan, her türlü iftira ve dedikodudan kaçınacaksınız; herhangi 

bir dürüst kardeşe başkalarının iftira etmesine izin vermeyecek, şeref ve emniyetiniz 

elverdiğince onun itibarını koruyacak ve ona her türlü yardımı yapacaksınız.  

 

Kardeşlerden biri eğer size haksızlık ederse, kendi locanıza veya onunkine 

başvurmalısınız; gerekirse buradan Büyük Loca’nın üç ayda birlik toplantısında, ve 

buradan da Büyük Loca’nın yıllık toplantısına gidebilirsiniz. Her ulustan atalarımızın 



 118 

eski övgüye değer hareket tarzı bu olmuştur; olayın çözümü için başka yol kalmadıkça, 

asla yasaya başvurmayınız; yabancılarla birlikte yasaya gitmenizi önlemek veya bütün 

davalara acilen son vermenizi istediklerinde, üstadın ve kalfaların dürüst ve dostane 

tavsiyelerini sabırla dinlemelisiniz ki böylece masonluk işini daha canla başla ve başarı 

ile kavrayabilesiniz; fakat davalı kardeşler veya kalfalara gelince, üstad ve kardeşler 

nazikçe aracı olmalı, birbirlerine karşı olan kardeşler de buna şükranla itaat etmelidirler; 

ve eğer bu itaat uygulanamazsa, takibatı veya davalarını (başkalarının aksine) hınç ve 

öfkeye kapılmadan, kardeşçe sevgiyi engelleyebilecek hiçbir şey söyleyip yapmadan ve 

hizmet etmeye devam ederek sürdürmek zorundadırlar. Öyle ki herkes, bütün gerçek 

masonların, dünyanın başlangıcından beri yaptıkları ve zamanın sonuna kadar da 

yapacakları gibi, masonluğun iyilik dolu etkisini görebilsin. 

 

Amin, dileriz öyle olsun 

  

 



 119 

 

KAYNAKÇA 

 
AKKERMAN, Naki Cevat Masonik Öğreti Düzeninde Anlam ve İlke Olarak Akıl ve 

Hikmet Kavramı Üzerine Düşünceler, Mimar Sinan, 43, ss.45-58, 1982 

 

AKEV, Mehmet Fuat  İnisiyasyonun Felsefesi, Mimar Sinan, 85, ss.23-32, 1992 

 

ALTAR, İsmail Memduh Din Nokta-i Nazarından Masonluk, Türk Mason Dergisi,  

Sayı 7, 1952 

 

APAK, Kemalettin Ana Çizgileriyle Türkiye’deki Masonluk Tarihi, Türkiye Mason 

Derneği yayını, İstanbul, 1958 

 

ARVASİ, S. Ahmet  Kendini Arayan İnsan, Berekât Yayınevi, İstanbul, 1989 

 

ATABEK, Reşat Masonlukta Sır, Mimar Sinan, 42, ss.22-27, 1981 

 

AYAN, Tamer Basiret, İstanbul, Nisan 1992 

 

BACON, Francis Novum Organum, Collier and Son, New York, 1902 

 

BAYARD, Jean-Pierre La Symbolique du Cabinet de Reflexion, Editions EDIMAF, 

1984 

 

BAYARD, Jean-Pierre Le Sens Caché des Rites Mortuaires, Editions Dangles, 1993 

 

BAYARD, Jean-Pierre La Spiritualité de la Franc-Maçonnerie, Editions Dangles, 1982 

 

BEGUE-CLAVEL, F. P. Histoire Pittoresque de la Franç-Maçonnerie et des Sociétés 

Secrètes Anciennes et Modernes, Paris, 1843 

 

BENAZUS, Hanri  Masonluk Sırları, Ketumiyet ve Susmanın Fazileti, Mimar Sinan, 7, 

ss.12-17, 1968 

 

BERESNIAK, Daniel   La Parole Perdue et l’Art Royal, Tiquetonne Editions, 1990 

 

BERESNIAK, Daniel  La Légende d’Hiram et les Initiations Traditionelles, Editions 

Detrad, 1992 

 

BERTAUX, Raoul La Symbolique de la Loge de Perfection, Edimaf, Paris, 1987 

 

BUĞRA, Ayşe  İktisatçılar ve İnsanlar,  Remzi Kitabevi, 1989 

 

CEVER, Ali Oktay Ritüel ve Sembollerde Tasavvuf, Mimar Sinan, 83, ss.46-48, 1992 

 



 120 

CHALMERS, Alan What is This Thing Called Science, University of Queensland Press 

1976 

 

ÇALIŞKAN, Salim Ahmet Bütün Evren Gayelerin Gayesine Koşar, Sevgi Locası 

Yayınları 1993 

 

ÇELTİKÇİ, Fikret Hür Masonluk Tarihinden Notlar, Mimar Sinan Yayınları No.6, 

1982 

 

DI BERNARDO, Giuliano Filosofia de la Masonería, (Çeviren Antonio Mondús), 

IBEREDICIONES, İspanya, 1991 

 

ELIADE, Mircea Mitlerin Özellikleri, Simavi Yayınları, İstanbul, 1993 

 

ERMAN, Sahir Çağımızda Geleneksel Masonluk, Mimar Sinan, 16, ss.7-19, 1975 

 

FEYERABEND, Paul Against Method: Outline of an Anarchistic Theory of Knowledge, 

New Left Books, London, 1975 

 

GENER, Cihangir Ezoterik ve Batıni Doktrinler Tarihi, Gece Yayınları, 1994 

 

GÜLEN, Nejat  Dünyada ve Türkiye’de Mason Aleyhtarlığı, Nar Locası Yayınları, 

İstanbul, 1997 

 

GÜRATA, Mithat Masonluk Nedir? Ne Değildir?, Hür ve Kabul Edilmiş Masonlar 

Büyük Locası Yayınları No.5, 1988  

 

HANÇERLİOĞLU, Orhan Düşünce Tarihi, Remzi Kitabevi, 1993 

 

HANÇERLİOĞLU, Orhan Başlangıcından Bugüne Mutluluk Düşüncesi, Varlık 

Yayınları, 1973 

 

HAYEK, Friedrich A.  Road to Serfdom, University of Chicago Press, Chicago, 1944 

 

HAYEK, Friedrich A.  Scientism and the Study of Society, Economica, Cilt 9 Sayı 35, 

Ağustos 1942   

 

HAYEK, Friedrich A.  Scientism and the Study of Society, Economica, Cilt 10 Sayı 37, 

Şubat 1943   

 

HAYEK, Friedrich A.  Scientism and the Study of Society, Economica, Cilt 11 Sayı 41, 

Şubat 1944  

 

HEINDEL, Max  Mystéres de la Rose Croix, Association Rosicrucienne, 1986 

 



 121 

HUME, David  An Inquiry Concerning the Human Understanding Essays Moral, 

Political and Literary by David Hume  (der. T.H.Green, T.H.Grose), Longmans, Green 

and Co., London, 1907. 

 

HUTIN, Serge Gizli Cemiyetler (Çeviren: Mehmet Arık), Anıl Yayınevi, İstanbul, 1965 

 

HÜR VE KABUL EDİLMİŞ MASONLAR BÜYÜK LOCASI, internet sitesi, 

www.mason.org.tr 

 

IŞINDAĞ, Selâmi Masonluk Bir Ahlâk Okuludur, Özal Basımevi, İstanbul, 1985 

 

KORAY, Tanju Çırak, Kalfa, Usta, César Rigo Basımevi, İstanbul, 1973 

 

KORAY, Tanju Yorumlar, Anadolu Locası Yayınları No.12, İstanbul, 1992 

 

KORAY, Tanju Masonluk ve Ezoterizm, yayınlanmamış konuşma, Mayıs 1998 

 

KORAY, Tanju Hür Masonun Yükümlülükleri, 1723, 1738, 1764, 1815 Yorumsuz 

Açıklamasız Karşılaştırma, İstanbul, 1998 

 

KUHN, Thomas Bilimsel Devrimlerin Yapısı, Alan Yayıncılık, İstanbul, 1982 

 

LAFUENTE, Francisco Espinar Esquema Filosofico de la Masoneria, Ediciones 

Istmo, Madrid, 1981 

 

LEARCHE, Cox La Regularidad Masonica a una Nueva Luz, 1975 

 

LIGOU, Daniel Franc-Maçonnerie et Révolution Française, Editions Chiron-Detrad, 

Paris 1989 

 

LIGOU, Daniel Dictionnaire de la Franc-Maçonnerie, 3. edition, PUF, 1991 

 

MAAG, Victor  Hür Masonlukta Semboller, Mimar Sinan, 83, ss.65-82, 1992 

 

MANOĞLU, Kaya  Evrenin Ulu Mimarı ve Masonluk, İzmir Locası Yayınları No.2, 

İzmir, 1994 

 

MARIEL, Pierre Rites et Initiations des Sociétés Secrètes, Maison Mame, Fransa, 1974 

 

MONNIER, Abbé Atlas de la Doctrine Catholique, Lyon, 1857 

 

NAUDON, Paul L’Humanisme Maçonnique, Dervy-Livres, Paris, 1962 

 

NAUDON, Paul Sur le Chemin d’Hiram, Dervy-Livres, Paris, 1983 

 



 122 

NEGRIER, Patrick Les Symboles Maçonniques d’après leurs sources, Editions Télètes, 

Paris, 1990 

 

OKAN, Aktan Mason Kimliği, yayınlanmamış konuşma, Eylül 1996 

 

POPPER, Karl The Logic of Scientific Discovery,  Harper Torch, New York, 1965 

 

POPPER, Karl The Poverty of Historicism, Routledge and Kegan Paul, London, 1959 

 

POPPER, Karl Open Society and Its Enemies, Princeton University Press, 1971 

 

RONA, Nezih  Sır Perdemizin Daha Fazla Aralanmasına Doğru, Mimar Sinan, 61, 

ss.36-40, 1986 

 

SADEDDİN, Refet Hermes ve Hermetizm, Türkiye Büyük Locası tarafından bastırılımış 

konferans, 1934 

 

SADEDDİN, Refet Pitagor ve Delf Mabedinin Esrarı, Türkiye Büyük Locası tarafından 

bastırılımış konferans, 1934 

 

SANVER, M. Remzi İnisiyasyonun Metodolojisi ve Masonluk, Ülkü Locası Yayınları 

No.8, 1996 

 

SOYSAL, İlhami Dünyada ve Türkiye’de Masonluk ve Masonlar, DER Yayınları, 1988 

 

TRESCASES, Jacques L’étoile Flamboyante, Editions Henri Veyrier, 1989 

 

TUNUSLUOĞLU, Kemal  Hür Masonluk Tarihi, Yükümlülükleri, Tüzükleri, Anderson 

Nizamatı, İstanbul, 1989  

 

TUZLACI, Uğur Sır, yayınlanmamış konuşma, Aralık 1996 

 

UMUR, Ziya   Masonlukta İntizam, Masonluk Hakkında Konuşmalar, Mimar Sinan 

Yayınları No.14, İstanbul, 1992 

 

UMUR, Ziya   Masonluğun Sırrı, Şakul Gibi, Sayı 11, 1989                                              

 

UMUR, Ziya  Türkiye’de Masonluğun İnkişafını Geciktiren Sebepler, Şakul Gibi, Sayı 

12 1989                                              

 

USLU, Tuncay Ahlâk Üzerine Düşünceler, Burç Muhterem Locası Yayınları, 1986 

 

WIRTH, Oswald Ideal Initiatique, Le Symbolisme, Paris, 1927 

 

WIRTH, Oswald La Franc-Maçonnerie Rendue Intelligible à ses Adeptes, Dérvy-

Livres, Paris, 1977 



 123 

 

WIRTH, Oswald LesMystères de l’Art Royal, Editions Dérvy, Paris, 1998 

 



 124 

 
ARKA KAPAK: Aydınlanma, bilgilenmek ve bilgi kaynaklarını sorgulamaktan 
geçer. Masonluk hakkında herhangi bir bilginiz yok ve “bana ne masonluktan!” 
deyip geçiyor musunuz? Yoksa masonluğun kötü ve zararlı bir kurum olduğunu 
mu düşünüyorsunuz? O zaman bir an sorun kendinize, “bu bilgim nereden 
geliyor?” diye. Ya birisinden duymuş ya da bir yerde okumuşsunuzdur. Peki ama 
size bu bilgiyi ulaştıranlar, onlar nereden bilmektedirler bunu? Merak etmeyin, 
onların bilgi kaynakları da sizinkiyle aynıdır! 
 
Bilinmeyen masonluk! O masonluk ki özgürlük-eşitlik-kardeşlik gibi değerleri 
asırlardan beri içinde barındıran; İnsan Hakları Beyannamesi’nden modern devlet 
fikrine kadar birçok toplumsal gelişmeye temel oluşturmuş aydınlık bir dünya. 
 
İşte bu çalışma, bu aydınlık dünyanın kapılarını aralama gayesini taşıyor. 
 


