
YAVUZ SELİM AĞAOĞLU
M. REMZİ SANVER

OKAN YUNUSOĞLU

MİMAR SİNAN ARAŞTIRMA KİTAPLARI DİZİSİ NO:43

MASONLUK TARİHİMİZDE 

 





 

 

 

 

 

MASONLUK TARİHİMİZDE  

1970’Lİ YILLAR 
 

YENİ BİR KİMLİĞİN İNŞA SÜRECİ 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

YAVUZ SELİM AĞAOĞLU 

M. REMZİ SANVER 

OKAN YUNUSOĞLU 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mimar Sinan Araştırma Kitapları Dizisi No. 43 



İzmir Vadisi Araştırma Locası Yayınları No.43

MASONLUK  TARİHİMİZDE 1970’Lİ YILLAR
YENİ BİR KİMLİĞİN İNŞA SÜRECİ

 ISBN 978-605-9024-76-1 

Bu eserin tüm hakları saklıdır. Yayınevinden yazılı izin alınmaksızın 
kısmen veya tamamen alıntı yapılamaz, hiçbir şekilde kopyalanamaz, 
çoğaltılamaz ve yayımlanamaz.

Yazarlar  :  Yavuz Selim Ağaoğlu, M. Remzi Sanver, Okan Yunusoğlu
Yavuz Selim Ağaoğlu
Serhat Demirel - Samet Öz

Sayfa Düzeni   :  
Kapak Tasarımı :  

1. basım : Ağustos 2021 (300 adet) 

Baskı: 
Metro Matbaacılık San. ve Tic. Ltd. Şti.
Yahya Kemal Beyatlı Cad. No.94 BEGOS 3. Bölge 35400 Buca-İzmir
Telefon: (0232) 290 33 11
www.metro-print.com
Matbaa Sertifika No. 40921

Yayınevi:
Hür ve Kabul Edilmiş Masonlar Derneği İktisadi İşletmesi 
Sertifika No. 48466
Nuru Ziya Sok. No.11, Beyoğlu, İstanbul
Telefon: (0212) 251 26 50
www.mason.org.tr

Sadece dernek üyelerine mahsustur. 

Bu kitapta orijinal belgeler dışında yazılanlar yazarın derledikleri ile şahsi yorumlarını 
ifade etmektedir. Bunların Hür ve Kabul Edilmiş Masonlar Derneği’nin resmi 
görüşlerini ya da fikirlerini temsil ettiği iddia edilemez.

about:blank


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cevad Gürer’in aziz hatırasına... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TEŞEKKÜR 

 

 

Bu kitabı yayınlanmadan önce okuyup değerli eleştirileriyle 

katkıda bulunan Selçuk Akıltopu, Mehmet Bekâr, İlker Kurtlutepe, 

Suphi Varım ile Mehmet Beyazyürek’e ve mütevazı emeğimizi takdir 

eden Mimar Sinan Araştırma Locası'na şükranlarımızı sunarız.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



İÇİNDEKİLER 

 

Giriş ......................................................................................................... 9 

1. Belirli Bir Mesafeye Çekilip Bakmayı Denemek 

1.1. Evrensel Masonluk Kültürüne İlişkin Panorama................ 13 

1.2. 1970’li Yıllara Girerken Türkiye’de Masonluk .................. 21 

 

2. Sanki Tanıdık Bir Sima: Kim Olduğumuza Dair Bir Söylence 

2.1 Hiç Bilinmeyenli Denklem: 1970’li Yıllarda Ritüel ve İnanç 

Tartışmaları .............................................................................. 45 

2.2 Görmediğimiz Dersten Sınava Girmek: Eğitim ve Öğretim 

Locaları .................................................................................... 79 

 

3. Sakin Limanda Açık Deniz Fırtınası 

3.1 Gerekirse Zorla Sevmek: İdari Anlayış ve Örgütlenme 

Tartışmaları ............................................................................... 89 

3.2 Yokluklar İçinde Zenginlik Hissi: Mali Durum .................. 129 

 

4. Hep Bir Endişe ile Sevmek 

4.1 Türkiye Yüksek Şûrası ile İlişkiler ..................................... 141 

4.2 Büyük Mason Mahfili ile İlişkiler ...................................... 155 

4.3 Uluslararası İlişkiler ........................................................... 181 

 

5.  Her Şeyi Bilememek Üzerine  

Genel Değerlendirme ve Sonsöz ................................................ 205 

 

5. Ek – 1970’li Yıllarda Büyük Görevliler Kurulu Üyeleri ...........  211 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

Giriş 

 

Türkiye’de Masonluk, 1948’deki uyanıştan 1970’e kadar geçen 22 sene 

içerisinde çarpıcı ve köklü değişimler yaşamıştır. Yüksek Şûra’nın herhangi bir 

büyük locaya gerek görmeksizin kurduğu yeni localar ile başlayan bu devir, 

1956’da, Türkiye Büyük Locası’nın, Masonluk tarihimizde ilk defa, Yüksek 

Şûra’dan bağımsız ve bütün Türkiye’de Masonik egemenliği olan bir büyük 

loca olarak var oluşuyla yeni bir safhaya girmiştir. Bu bağımsız büyük loca, 

Türkiye'de Masonlukta o zamana kadar kabul gören temel Masonluk ilkelerini, 

kullandığı ritüelleri ve dünyada ilişki kurduğu büyük localar grubunu 

değiştirmiştir. Bu değişiklikler, o zamana kadar bir çatı altında bulunan Türk 

Masonlarının yollarını ayırmaya karar vermeleriyle neticelenmiş; bu ayrım çok 

sert ve kırıcı bir şekilde gerçekleşmiştir. Tarihî süreçlere kesin sınırlar çizmek 

kolay olmasa da, Türkiye Büyük Locası’nın İngiltere Birleşik Büyük Locası 

tarafından tanındığı 1970 yılını bu değişim ve ayrılma devrinin tamamlanması 

olarak görmek mümkündür.  

Bu kadar köklü bir değişimin, kısa sayılabilecek bir zaman dilimi 

içerisinde çok sert bir süreçle gerçekleşmiş olması, Türkiye’de Masonluk 

üzerinde travmatik olarak nitelendirebileceğimiz etkiler bırakmıştır. 1970’li 

yıllar, Türkiye Büyük Locası’nın, bir yandan yeni kimliğini özümsemeye 

çalışırken, diğer yandan bu travmanın tezahürlerini geride bırakmaya 

çabaladığı bir dönem olarak karşımıza çıkıyor.  

Sistemli bir tarih araştırmasına bugüne kadar konu edilmeyen dönemle 

ilgili bildiğimiz tek çalışma Celil Layiktez’in “Türkiye’de Masonluk Tarihi” 

başlıklı eserinin üçüncü cildidir.1 Büyük Görevliler Kurulu tersimatlarını 

derleyen Layiktez’in gözlem ve yorumlarıyla dönemi başarıyla tasvir ettiğini 

                                                 
1 Layiktez, Celil, “Türkiye’de Masonluk Tarihi”, Cilt.3, Yenilik Basımevi, İstanbul 

2003. 



10 

düşünüyoruz. Diğer yandan, dönemin tahlili ve anlaşılması, yaşananları 1948-

1970 arasında meydana gelen büyük değişim ve kırılmayla ilişkilendirmeyi 

gerektirir. Kitabımızla, bu noktada da bir katkı yapabilmeyi ümit ediyoruz. 

Her tahlil, kavramsal ve olgusal bir arka plan bilgisine muhtaçtır. 

Kitabın iki bölümden oluşan ilk kısmını buna ayırdık. Birinci bölümde, 

Masonluğun konumuzu ilgilendiren genel kavramlarını özetlerken2, ikinci 

bölümde 1970’e kadarki Türk Masonluk tarihine toplu bir bakış getirdik. 

Masonik kimliğimizin temel unsurlarını özümseme çabalarını ele alan 

ikinci kısım da iki bölümden oluşuyor. Değiştirdiğimiz ritüellere uyum süreci 

ve bu değişikliklere bağlı olarak ortaya çıkan inanç tartışmaları, ilk bölümün 

konusunu oluşturuyor. Yeni kimliği yerleştirmek gayesiyle 1970’li yıllarda 

kurulan Eğitim ve Öğretim Locaları’nın kabul süreci ise ikinci bölümde 

anlatılıyor.3  

Yeni dönemin idari sancıları, üçüncü kısmın konusunu teşkil ediyor. 

Burada da iki bölüm var. Bunlardan ilki, bir yandan Büyük Görevliler 

Kurulu’nun localarla ilişkilerinde diğer yandan da bölgeler arasında yaşanan 

gerginlikleri ele alıyor. 1970’li yıllarda neredeyse her alanda karşımıza çıkan 

mali problemleri ise bu kısmın ikinci bölümünde özel olarak ele alacak önemde 

bulduk.  

1970’li yılların en belirgin özelliklerinden biri Türkiye Büyük 

Locası’nın diğer Mason örgütleriyle kökten bir şekilde yeniden düzenlediği 

ilişkilerdir. Eskiden kendine bağlı olduğu, 1966 senesindeki ayrılmanın ana 

                                                 
2 Bu bölümü kaleme alırken “Masonluk Tarihimizde 1965 Olayları” başlıklı kitabın 

“Geçmişten Günümüze Dünya Masonluğunun Büyük Resmi” bölümünden yararlandık. 

Bkz. Ağaoğlu, Yavuz Selim – Sanver, M. Remzi, “Masonluk Tarihimizde 1965 

Olayları”, Mimar Sinan Araştırma Locası Yayınları No:33, 3. Basım, Şubat 2018, s:13-

18. 
3 Bu bölümü kaleme alırken “Masonluk Tarihimizde Eğitim Locaları” başlıklı 

makaleden yararlandık. Bkz. Ağaoğlu, Yavuz Selim, “Masonluk Tarihimizde Eğitim 

Locaları”, Mimar Sinan dergisi, Aralık 2017, Sayı:177 s: 27-57. 



11 

unsurlarından birini teşkil eden ve 1967 senesinde yeniden organize edilen 

Türkiye Yüksek Şûrası’yla ilişkilerin 1970’li yıllarda her zaman rahat ve 

ahenkli olduğunu söylemek kolay değildir. 1966 senesinde Türkiye Büyük 

Locası’ndan ayrılmak suretiyle kurulan ve aslında Türkiye Büyük Locası’nın 

terk ettiği kimliği temsil eden Türkiye Büyük Mason Mahfili (bugünkü Özgür 

Masonlar Büyük Locası) ile 1970’li yıllardaki ilişkiler ise, her iki taraf için de, 

kelimenin tam manasıyla travmatiktir. Nihayet, eskiden ilişki kurduğumuz 

büyük localardan kopup yepyeni bir Masonluk dünyasına adım atmamız ve bu 

dünyanın o dönemdeki en güçlü kurumu olan İngiltere Birleşik Büyük 

Locası’yla bilhassa 1960’lı yıllardaki problemli ilişkimiz, 1970’li yılların 

uluslararası ilişkilerimizde bir çıraklık dönemi olmasına yol açmıştır. Dördüncü 

kısımda, bu üç kurumsal ilişkiyi, üç ayrı bölümde ele alıyoruz. 

Dönemin genel değerlendirmesini beşinci kısımda yapıyoruz. Bir nevi 

genel özet işlevini de gören bu kısımda, aynı zamanda, 1970’li yılların 

zorluklarının yarattığı kültürel zeminin daha sonraki nesillerin Masonluğa 

bakışının şekillenmesindeki güçlü izlerine işaret ediyor ve böylece, bir ülkede 

uygulanan Masonluğu anlamakta tarihsel perspektifin önemine de vurgu 

yapıyoruz.   

Bu tarz tarih çalışmalarında kaçınılmaz olduğu üzere, belgeleri orijinal 

imlaları ile alıntıladık. Bu durumun, Türkçe’nin yıllar içerisindeki hızlı 

değişimiyle birlikte, okumayı zorlaştırdığının farkındayız. Diğer yandan, 

tarihsel tahlilimizi belgelerle destekleme çabamızın anlayışla karşılanacağını 

düşünüyoruz. 

Kitabımız, 1970’li yılları tamamen tahlil etmiş olma iddiasını taşımıyor 

elbette. Diğer yandan, bu çalışmayla gelecekte yapılacak araştırmalara zemin 

teşkil edebilmiş ve Türk Masonluk tarihinin daha iyi anlaşılmasına küçük de 

olsa bir katkı yapabilmiş olmayı umuyoruz. Hata ve eksiklerimiz mutlaka 

vardır ama niyetimiz halis ve kardeşçedir. 



12 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 

1. Belirli Bir Mesafeye Çekilip Bakmayı Denemek 

1.1. Evrensel Masonluk Kültürüne İlişkin Panorama 

 

Spekülatif Masonluğun doğuşunun üzerinden üç asrı aşkın zaman 

geçtikten sonra, Dünya Masonluk panoraması, birbirinden farklı anlayışlar ve 

uygulamalarla kayda değer bir çeşitlilik arz etmektedir. Bu çeşitliliği üç 

kavramsal eksende sınıflandırabiliriz.  

a. Muntazam olan ve olmayan Masonluk, 

b. Anglosakson dünyada ve Kıta Avrupası'nda Masonluk, 

c. Büyük localarda ve ritlerde Masonluk. 

Bir kitap bölümünü aşan tarihsel ve kavramsal zenginliğe sahip bu 

eksenleri, konuyu her cephesiyle inceleme iddiası taşımaksızın, kitabın 

kavramsal zeminini oluşturmaya yetecek kadarıyla ele alacağız. 

 

a. Muntazam Olan ve Olmayan Masonluk 

 

Bugün, Masonluk, dünyada var olduğu her toprakta, bazı geleneksel 

Masonluk ilkelerinin benimsenmesi ya da benimsenmemesi ekseninde ikiye 

ayrılmıştır. Fransa Büyük Doğusu’nun 1877 yılında Tanrı'ya inanma şartını 

kaldırması ve İngiltere Birleşik Büyük Locası'nın bunu kabul edilemez bulması 

ile başlayan süreç, temel ilkelerde ayrışan ve birbiriyle Masonik ilişki 

kurmayan iki ayrı Masonluk dünyasının varlığıyla neticelenmiştir. Bu ayrılışın 

19. yüzyıldan günümüze uzanan ilginç hikâyesini burada anlatmasak da, bu 

hikâyenin bir sonucu olarak ortaya çıkan Muntazam Masonluk ilkelerini 

zikredeceğiz. Bu ilkelerin temeli, İngiltere Birleşik Büyük Locası'nın 1929 

yılında yayınladığı başka büyük locaları tanıma ilkeleri beyannamesidir.4 Bu 

                                                 
4  Sekiz maddelik bu beyanname şu şartlardan oluşmaktadır: 



14 

beyannamede ifade edilen şartlar, dünya Büyük Locaları arasında bazen 

ziyadesiyle karmaşıklaşabilen ilişkiler yumağının etkisiyle evrilmiş ve 

günümüzde ifadesini aşağıdaki altı ana başlıkta bulur hale gelmiştir:  

 

- Mason olacaklarda Tanrı'ya inanç şartının aranması; 

- “Kutsal Kitaplar”, “Gönye” ve “Pergel”in Masonluğun üç büyük 

sembolik nuru olarak kabulü; Kutsal Kitapların loca çalışmalarında 

açık olmaları ve yeminlerin bunlar üzerine edilmeleri; 

- Kadınların tekris edilmemeleri; 

- Din ve siyaset tartışmalarının Büyük Loca'nın kurumsal bünyesinin 

dışında tutulmaları; 

                                                 
 Menşe intizamı, yani bir büyük locanın tanınmış bir büyük loca tarafından 

yahut en az üç menşei muntazam locanın bir araya gelmesiyle, usulüne uygun biçimde 

kurulmuş olması. 

 Evrenin Ulu Mimarı’na ve onun vahyedilmiş iradesine inancın üyeliğe kabul 

için temel nitelik olması. 

 Tekris edilenlerin, yeminlerini açık olan Kutsal Kanunun Kitabı’nın üzerine 

etmeleri ve böylece vicdanlarını yukarıdan gelen vahiyle bağladıklarını göstermeleri. 

 Büyük locanın ve locaların üyelerinin yalnızca erkeklerden oluşması ve 

kadınları üye kabul eden localar ya da oluşumlarla hiçbir şekilde Masonik ilişki 

kurulmaması. 

 Büyük locanın kendi kontrolü altındaki localar üzerinde hükümranlığa sahip 

olması, yani jüridiksiyonu altındaki sembolik dereceler (Çırak, Kalfa ve Üstat) üzerinde 

tek ve tartışmasız bir otoriteye sahip olan sorumlu, bağımsız ve kendi kendini idare 

eden bir kurum olması; bu otoritenin bir Yüksek Şûraya veya bu dereceleri kontrol 

etmek ya da gözetmek iddiasında olan herhangi bir güce bağlı olmaması ya da bunlarla 

paylaşılmaması. 

 Hür Masonluğun üç büyük nurunun (Kutsal Kanunun Kitabı, gönye ve pergel) 

büyük loca ya da ona bağlı locaların çalışmaları esnasında açık bulundurulmaları -  

bunlar arasında Kutsal Kanunun Kitabı başta gelir. 

 Loca içinde siyaset ve din tartışılmasının kesinlikle men edilmesi. 

 Mesleğin eski landmarklarına, örf ve âdetlerine sıkı bir şekilde riayet edilmesi. 

 

 



15 

- Büyük Locaların Çırak-Kalfa-Üstat derecesi üzerinde tek otorite olup, 

bu otoritelerini doğrudan ya da dolaylı olarak başka Masonik örgütlerle 

paylaşmamaları; 

- Menşe intizamı.5 

Bugün dünyada Masonluğun var olduğu ülkelerde, kimi Mason 

örgütleri, Masonluğu bu altı ilke çerçevesinde anlar ve uygular; kimi Mason 

örgütleri de bu altı ilkeden biri ya da birden fazlasını benimsemez. Bu ilkesel 

ayrılığın önemli bir pratik sonucu vardır: Muntazam Masonluk anlayışını 

benimseyen büyük localar benimsemeyenlerle tanışmazlar, yani Masonik ilişki 

kurmazlar; buna bağlı olarak da bu iki farklı anlayışın Masonları birbirlerinin 

ritüelik çalışmalarında bulunamazlar. Diğer yandan, Muntazam Masonluk 

anlayışını benimseyen büyük localar kendi aralarında; benimsemeyen büyük 

localar da yine kendi aralarında Masonik temasta bulunabilirler. Dolayısıyla, 

bu ilkelere yaklaşım farkı, dünyada Masonluğu, var olduğu her toprakta, 

muntazam olup olmama ekseninde ikiye ayırır. 

Bu noktada dikkate değer bir husus, intizam ve tanışmanın birbirinden 

ayrı kavramlar olduğudur. İntizam, benimsenen Masonluk anlayışıyla alakalı 

olduğundan, her büyük locanın kendi vereceği karara bağlıdır; yani bir büyük 

loca Muntazam Masonluk âleminde olup olmamaya kendi iradesiyle karar 

verir. Tanışma ise, iki büyük locanın karşılıklı verecekleri bir karardır. Bu 

kavramlar birbiriyle ilişkilidir: Muntazam Masonluk dünyasında intizam 

tanışmak için gerekli ancak yeterli olmayan bir şarttır. Başka bir deyişle, 

muntazam bir büyük loca ancak muntazam bir büyük locayı tanır. Diğer 

                                                 
5  Bu şart, bir büyük locanın benimsediği ilkelere değil kuruluş usulüne dairdir. 

Menşe intizamının ana fikri tekris zincirinin kesintisizliği olmakla birlikte bunun 

uygulanışına dair Dünya Masonluğu’nda mutabakat sağlanmış olduğunu söylemek 

kolay değildir. Mesela, bu şart İskoçya Büyük Locası’nın tanıma ilkeleri arasında 

yoktur. İngiltere Birleşik Büyük Locası da bu şartı her zaman, her durumda aynı şekilde 

uygulamış değildir. 



16 

yandan, iki muntazam büyük locanın birbirini tanımaması pekâlâ mümkündür. 

Nitekim Muntazam Masonluk dünyasında, muhtelif sebeplerden, birbirini 

tanımayan büyük localar mevcuttur.6   

Muntazam Masonluk ilkelerinin tümünü benimsemeden, dolayısıyla 

Muntazam Masonluk dünyasının dışında kurulmuş olan Türkiye Büyük 

Locası’nın 1948-1970 yılları arasında yaşadığı dönüşüm, Muntazam Masonluk 

ilkelerinin benimsenişi ve Muntazam Masonluk âlemi tarafından kabul görme 

mücadelesidir. Büyük Loca bünyesinde bu değişimi istemeyen kardeşler de 

1966 senesinde eski anlayışta çalışmak üzere yeni bir büyük loca (Türkiye 

Büyük Mason Mahfili) kurmuşlardır. 

Muntazam Masonluk ilkelerinin tümünün benimsenmesinin mutlaka 

ortak bir Masonluk kültürünü yansıtacağı düşünülmemelidir. Esasen, Tanrı'ya 

inanma ve siyasetle uğraşmama şartlarının geniş bir yorum yelpazesine sahip 

olmaları, muntazam büyük localar arasında da kayda değer Masonik kültür 

farklarına yol açmıştır. Ele alacağımız ikinci eksen, bu kültür farklarına dairdir. 

 

b. Anglosakson Dünya’da ve Kıta Avrupası'nda Masonluk  

 

Dünya Masonluğu’ndaki bir ikinci ayrım da aydınlanma kavramı 

etrafındadır. Kimi büyük localar, temelinde hakikat arayışı yatan, entelektüel 

ve seküler bir Masonluk kültürüne sahipken; kimi büyük localar da Masonluğu 

dinsel kavramlara vurgu yapılan teist karakterli bir ahlak okulu olarak görürler. 

Bu ayrımın temeli, ezoterizm kavramının Masonluktaki yerine dair anlayış 

                                                 
6  Birbiriyle tanışmayan muntazam büyük locaların uzun sayılabilecek listesi 

konumuzun dışında olsa da, bir fikir vermek açısından, İtalya'da birbirini tanımayan iki 

muntazam büyük locanın (Grand Oriente d'Italia ve Gran Loggia Regolare d'Italia) 

mevcut olup, dünyadaki muntazam büyük locaların bazılarının birini, bazılarının 

diğerini tanıdığını söyleyebiliriz. Benzeri bir resim Yunanistan'da da mevcuttur. 

 



17 

farkıdır. Bugün dünyada ezoterizmi Masonluk anlayışının merkezine 

yerleştiren büyük localar olduğu gibi, bu kavramı Masonluğun ziyadesiyle 

dışında gören büyük localar da vardır. Bu kavramsal farklılaşma önemli kültür 

farklarına yol açar. Ezoterik Masonluğun benimsendiği büyük localarda, belirli 

bir heterodoksi kültürünü yansıtan aydınlanmacı ve entelektüel bir kimlik ağır 

basar. Ezoterizmden uzak duran büyük localarda ise, bu boşluk dinsel 

vurguların güçlenmesiyle doldurulmakta; kökeni dine uzanan bir ahlak fikri 

hakikat arayışının önüne geçmektedir.  

Yukarıda anlatılan farklı anlayışların ilki Kıta Avrupası'nın, ikincisi ise 

Anglosakson dünyanın kültürüdür. Anglosakson kültürünün Masonluklarında 

ritüel, ezoterizmin kavramları yerine dinsel unsurlara vurgu yapar; localarda 

fikri tartışma kültürü yok mertebesindedir; üye alımındaki kıstaslar arasında 

entelektüel birikimin yeri yukarılarda değildir; Masonluğun siyasetle 

ilgilenmemesini ise, toplumu ilgilendiren her türlü meselede tarafsızlık olarak 

anlama eğilimi yüksektir. Bu kimlik, İngiltere, İrlanda, İskoçya, Kuzey 

Amerika ve Avustralya'da güçlü olarak karşımıza çıkar. Burada tespite değer 

bir husus, Anglosakson Masonluk kültürü ile Muntazam Masonluk ilkelerinin 

birbirinden bağımsız kavramlar olduklarıdır.  

Türk Masonluğu’nun tarihsel kökenleri Kıta Avrupası kültürüne 

dayanır. Nitekim Türkiye Büyük Locası’nın Muntazam Masonluğa geçiş 

sürecinde, muntazam olmakla Anglosakson olmak arasındaki farkın 

anlaşılamamış olması, 1970’li yıllarda dikkate değer kavramsal karışıklıklara 

yol açmıştır.7 

 

 

                                                 
7 Bunun sebeplerinin detaylı analizi için Bkz. Ağaoğlu, Yavuz Selim – Sanver, M. 

Remzi, “Masonluk Tarihimizde 1965 Olayları”, Mimar Sinan Araştırma Locası 

Yayınları No:33, 3. Basım, Şubat 2018. 



18 

c. Büyük Localarda ve Ritlerde Masonluk  

 

Dünya Masonluk panoramasına baktığımızda, karşımıza çıkan üçüncü 

bir ayrım da büyük localar ve ritler eksenindedir. Masonluğun var olduğu 

coğrafyalarda, bir yanda Çırak, Kalfa, Üstat derecelerinde çalışan localar ve bu 

locaların federatif bir örgütlenmesi olan büyük locaları görürken, diğer yanda, 

üyelerini Üstat Masonlardan alan; kendine has derecelendirme sistemleri ve 

alegorileri olan, yine inisiyatik karaktere sahip derecelendirme sistemleri yani 

ritler karşımıza çıkar. Dünyada farklı sayıda dereceye sahip birçok rit 

mevcuttur. Türkiye'de ise sadece 33 Dereceli Eski ve Kabul Edilmiş Skoç Riti 

vardır.  

Büyük loca-rit ilişkilerinin mahiyeti, Masonluğun en girift alanlarından 

biridir. Muntazam Masonluğun penceresinden bakıldığında, Masonluğun 

sembolizması, Çırak-Kalfa-Üstat dereceleriyle tamamlanır. Başka bir deyişle 

bu üç derece, Masonluğun sembol dağarcığını bütünler. Zaten onun için 

Üstatlık, Masonluğun son ve âli derecesidir. Ritlerin misyonu ise, kendi sembol 

ve alegorileriyle, mensuplarına yeni inisiyatik bakış açıları kazandırmak ve 

böylece Masonluğun ifadesini üç derecede bulan sembol dağarcığını daha iyi 

idrak etmelerini sağlamaktır. Böyle olunca her rit, Masonluğa bir bakıştır ve 

her ritin kendine has bir bakışı, yani Masonluk anlayışı vardır. Her Mason, 

Masonlukla kurduğu ilişkide bu anlayışlardan birini seçebileceği gibi, hiçbirini 

de seçmeyip Masonluk içerisindeki arayışını bağımsız olarak sürdürebilir. Her 

halükârda, hiçbir rit, Masonluğu sadece kendisinin temsil ettiği ve kendisinin 

dışında Mason olunamayacağı iddiasında bulunamaz.  

Bu son tespit, Muntazam Masonluk anlayışının büyük loca-rit 

ilişkilerine bakışında belirleyici unsurdur. Büyük Locaların Çırak-Kalfa-Üstat 

dereceleri üzerinde tek otorite olup, bu otoritelerini doğrudan ya da dolaylı 

olarak başka Masonik örgütlerle paylaşmamaları ilkesi ve buna bağlı olarak 



19 

ritlerin büyük loca dışında örgütlenmeleri; büyük loca yönetimine 

karışmamaları ve Çırak-Kalfa-Üstat derecelerinde loca kurmamaları şartları, 

ritlerin kendilerine özel anlayışlarını Masonluğun bütününe yaymamaları 

içindir. Büyük loca-rit ilişkisinin normlarının belirlenmesi tartışmaları, 

dünyanın birçok yerinde ve günümüze kadar uzanan çeşitli devirlerde önemli 

gerginliklere yol açmıştır. Bu gerginlik, 1966’daki örgütsel kırılmanın önemli 

dinamiklerinden biridir.  

Tespit etmekte fayda gördüğümüz bir başka husus da, büyük localarla 

ritlerin örgütlenme modellerinin farklılığıdır. Büyük localarda esas olan 

locadır. Locaların temsilcileri büyük locayı oluştururlar; Masonik iktidar da 

locadan büyük locaya gider. Ritlerde esas olan ise, o ritin en üst derecesindeki 

(mesela Eski ve Kabul Edilmiş Skoç Riti’nde 33. derecedeki) kardeştir. Bu 

kardeşler bir araya gelerek Eski ve Kabul Edilmiş Skoç Riti'nin yönetim 

otoritesi olan yüksek şûrayı oluştururlar; yüksek şûra da atölyelerini kurar. 

Dolayısıyla burada Masonik iktidar yüksek şûradan atölyeye gider. Bu 

durumun önemli bir sonucu, localar olmadan büyük locanın var olamayacağı; 

diğer yandan yüksek şûranın atölyeler olmaksızın da faaliyet 

gösterebileceğidir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 

1.2. 1970’li Yıllara Girerken Türkiye’de Masonluk 

 

Dünyanın pek çok yerinde olduğu gibi Osmanlı coğrafyasında da 

Masonluk 18. yüzyılın ilk yarısından itibaren mevcuttu. Ancak yerel unsurları 

da bünyesine katarak güçlenmesi çok daha sonraları mümkün olmuştu. 

Masonluğun İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin toplumsal projelerinden birisi 

olarak kurumsallaşması ise ancak 2. Meşrutiyet’ten sonra gerçekleşmişti. Çok 

dilli, çok kültürlü ve çok katmanlı Osmanlı toplumunun bir yansıması olarak 

1909 yılında kurulan Osmanlı Maşrık-ı A’zamı hızla etkinlik kazanmasına ve 

gelişmesine mukabil kısa süre içinde büyük bir imparatorluğun çöküşüne 

tanıklık etti. Osmanlı siyasetinde farklı muhalif grupları çok geniş bir çatı 

altında toplayan İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin Arnavutluk İsyanı, İtalya 

Savaşı, Balkan Savaşı, 1913 Seçimi, Birinci Dünya Savaşı, “Tehcir” ve 

“Mütareke” gibi önemli tarihsel hadiseler çerçevesinde zamanla ayrışması 

Osmanlı İmparatorluğu gibi Osmanlı Maşrık-ı A’zamı’nı da etkiledi. Tüm bu 

toplumsal sarsıntılar, Osmanlı Maşrık-ı A’zamı’nın kuruluşunun üzerinden on 

sene geçmeden İstanbul dışındaki tüm localarını ve üyelerinin önemli bir 

kısmını kaybetmesi ile sonuçlandı.8 Parçalanmış bir imparatorluğun 

bünyesinden yepyeni bir devletin, Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulmasının 

ardından ismi Türkiye Maşrık-ı A’zamı olarak yeniden düzenlenen büyük loca, 

siyaset ve toplum ile ilişkilerini denge içinde tutmaya çalışarak ve yeri 

geldiğinde bedeller ödeyerek 1935’teki zorunlu “Uyku Dönemi”ne kadar 

varlığını korudu. 

                                                 
8  1920 yılında Osmanlı Maşrık-ı A’zamı’na bağlı tamamı İstanbul’da olmak 

üzere sadece dokuz faal loca kalmıştı. Bunlar; Muhibbân-ı Hürriyyet, Vefâ, Resne, 

Ziyây-ı Şark, Bizansiyo Rizorta, Sebât, Necât, Selâmet ve İntibâh localarıydı. Bkz. 

Ağaoğlu, Yavuz Selim, “Osmanlı Masonluğu 1917-1920: Dâimî Hey’et-i Muazzama 

Zabıtları 29 Ocak 1917 – 7 Mayıs 1920”, İzmir Vadisi Araştırma Locası Yayınları 

No:18, Aralık, 2018, s:44. 



22 

Bu tablo içinde siyaset ve toplum ile ilişkiler kadar, Osmanlı’dan Türk 

Masonluk kültürüne devredilen bir başka tanımlayıcı özellik de iki Masonik 

kurum, Yüksek Şûra ile Büyük Loca arasındaki hiyerarşik yapılanma idi. 

Osmanlı Yüksek Şûrası’nın 1909 yılında yukarıdan aşağı şekillendirerek 

kurduğu Büyük Loca ile arasında yaşanan gerek kurumsal gerekse kişisel 

gerilimler Masonluk kültüründe derin izler bırakmıştı.  Maşrık-ı A’zam’ın en 

eski belgelerinden başlayarak tarihçesinin her safhasında gözlemlenebilen bu 

gerilim özellikle 1930’lu yıllara damgasını vurmuştu.9 Bu etkinin 1948 

yılındaki “Uyanış”a da kuşku bırakmayacak şekilde yansıdığı söylenebilir. 

1948 “Uyanış”ının bir büyük loca olmaksızın Yüksek Şûra tarafından 

gerçekleştirilmesi, eski devrin loca isimlerinin dahi kullanılmasına izin 

verilmemesi, sadece katılmasına izin verilen eski üyelerle bu “Uyanış”ın yeni 

bir Masonik kurum ve yeni bir resmî dernek bünyesinde planlanması bunun 

temel göstergeleri arasında sayılabilir.10 Öyle ki 1950 yılında Yüksek Şûra 

tarafından tüzüğü kaleme alınıp 1951 yılı başında “Tesis ve İs’at Töreni” 

gerçekleştirilen ve ismi “Yüksek Şûraya Tabi Büyük Mahfil” olarak konan yeni 

büyük locanın ritüeller ve “Uyandırma” işlemleri ile mevzuat gibi temel 

konular üzerinde yetkisinin olmaması yeni dönemin Masonik kimliğinde 

muhtemelen telafisi güç izler bırakmıştır. Yüksek Şûra’dan bağımsız bir büyük 

locanın kuruluşuna geçiş ancak 16 Aralık 1956 tarihinde gerçekleşebilmiştir.  

                                                 
9  1930’lu yıllarda iki kurum arasındaki ilişkilere damga vuran bu gerilimler 

arasında yeni ve bağımsız sembolik localar kurma tehdidi, iki kurum arasında 

konkordato tadili ve feshi tartışmaları, Büyük Üstat seçimlerine itirazın iki ayrı kurum 

üzerinden şekillenmesi, üyeler önünde fevri tutum ve konuşmalarla gerginlik 

sahalarının büyütülmesi, iki kurum arasındaki ast üst ilişkilerinin idari görevlilerin 

seçimi üzerindeki etkisi gibi konular hakkında daha detaylı bilgi edinmek için Bkz. 

Ağaoğlu, Yavuz Selim – Sanver, M. Remzi, “Masonluk Tarihimizde 1965 Olayları”, 

Mimar Sinan Araştırma Locası Yayınları No:33, 3. Basım, Şubat 2018, s:53-138. 
10  Türk Masonluğu’nda Uyanış ve Uyandırma süreci hakkında daha detaylı bilgi 

edinmek için Bkz. Ağaoğlu, Yavuz Selim, “Merak Edilmemiş Yıllar: Masonluk 

Tarihimizde Uyandırma”,  İzmir Vadisi Araştırma Locası Yayınları No:14, Nisan 2017. 



23 

Bu geçiş sürecinde etkisi gözlemlenen dört temel hususa özel olarak 

dikkat çekmek gerekir. Bunlardan ilki Masonik kurumsallaşma açısından 

1950’li yılların ilk yarısında kurulan üniteler, bölge büyük locaları, bölge 

büyük üstatları, gran lojlar gibi farklı denemelerin yol açtığı idari ve bürokratik 

sıkıntılardır. İkinci olarak Türkiye siyasetinin de bir yansıması olarak İstanbul 

ve Ankara arasında yaşanan bölgeler arası çekişme üzerinde durulabilir. 

Nitekim 1956 sonrası büyük loca merkezinin İstanbul’dan Ankara’ya alınması 

bu açıdan bir örnek teşkil eder. Üçüncü olarak eski devrin Yüksek Şûra yönetim 

anlayışının bağımsız büyük loca dönemine taşınması ele alınabilir. Bu 

dönemde Büyük Üstat’ın Hâkim Büyük Âmir gibi etkili bir Masonik hiyerarşi 

etkinliğine sahip olması işaret edilmeye değerdir. Nitekim haricî görevi 

Başbakanlık Müsteşarı olan en üst seviyede bir bürokratın aynı zamanda Büyük 

Üstat olarak tüm büyük loca levhalarını kendi imzasıyla yayınlaması dikkat 

çekici bir örnek olarak düşünülebilir. Dördüncü ve son olarak 1950’lerin yeni 

siyaset anlayışının bir sonucu olarak Anglosakson dünyası ile etkileşim 

kapılarının açılması üzerinde durulabilir. 

Uyanış Dönemi’nden başlayarak tüm 1950’li yıllarda kendini gösteren 

bu temel tesir sahalarının hepsinin birden 1960’lı yıllarda çözüme ulaştığını 

söylemek mümkün değildir. Buna mukabil Kıta Avrupası Masonluğu kültürü 

ile harmanlanmış Türk Masonluğu’nun İkinci Dünya Savaşı sonrasında 

kurulmaya başlayan yeni dünya düzeni ile daha uyumlu, eskisinden farklı bir 

Masonluk anlayışına doğru güzergâh çizmeye çalıştığını söylemek 

mümkündür. 

Dikkatle incelendiğinde 1955 yılının ikinci yarısından itibaren çizilen 

bu yeni güzergâha ilişkin bazı hususların Türk Masonluk camiasında hararetle 

tartışıldığı görülür. Bu hususlar arasında farklı Masonluk kültürlerinde büyük 

locaların bağımsızlığı, loca - büyük loca ilişkileri, rit değişikliği tartışmaları, 

yüksek dereceli atölye üyelerinin sembolik localardaki konumları, yüksek 



24 

şûraların sembolik loca kurup kuramayacağı ile “İntizam” şartları yer alır. Hiç 

şüphe yok ki bu tablo içinde önce 1953 yılında New York Büyük Locası Büyük 

Üstadı Ward Arbury’nin, daha sonra 1956 yılında Büyük Üstat Charles W. 

Frossel’in Türkiye ziyaretleri ile İskoçya Büyük Locası’nın İzmir’de ikamet 

eden üyesi Robert T. Sime ile yapılan görüşmeler; “Square and Compass 

Masonic Club” ve “Anadolu Mason Kulübü” üyesi yabancı Masonlarla kurulan 

ilişkiler de etkili olmuştur. Öyle ki daha 1958 yılının sonunda Büyük Loca’nın 

görevlendirdiği Dış Münasebetler Komitesi, geleneksel Masonluğun tanınma 

şartlarını incelemiş ve bununla ilgili değerlendirmesini yayınladığı bir raporla 

üyelere duyurmuştur. Bu değerlendirmeye göre Masonlukta Anglosakson 

yaklaşımının “ruha ve içtimai hayata daha uygun” bulduğunu belirtmesi not 

edilmeye değerdir.11 

1959 yılında bu kez İskoçya Büyük Locası Önceki Büyük Üstadı Lord 

McDonald ile Büyük Sekreter Alexander Buchan’ın Türkiye ziyaretlerinin 

anılan süreç içerisinde bir başka dönüm noktasını teşkil ettiği söylenebilir. 

Ardından Necdet Egeran’ın kendisine verilen özel yetki ile New York Büyük 

Locası Büyük Üstadı Froessel ve Önceki Büyük Üstadı Arbury ile New York’ta 

yaptığı görüşmeler de aynı çerçevede değerlendirilebilir.12 Tüm bu girişimlerin 

sonucunu 1959 yılının ikinci yarısında yayınlanan yeni ritüellerde görmek 

mümkündür. Örneğin, Türk Masonluğu ritüellerine ilk defa üzerinde açık duran 

                                                 
11 Ağaoğlu, Yavuz Selim – Sanver, M. Remzi, “Masonluk Tarihimizde 1965 Olayları”, 

a.g.e., s: 181-184. 
12 Anılan seyahat öncesinde 30 Nisan 1959 tarihli ve 59/14 sayılı Daimi Heyet 

tersimatında Necdet Egeran’a verilen bu yetkinin tarif edildiği görülmektedir. Ayrıca 

bu yetki 5 Mayıs 1959 tarihli büyük Üstat Ahmet Salih Korur imzalı bir mektup ile 

New York Büyük Locası Büyük Sekreteri’ne de bildirilmiştir. Söz konusu seyahat 

izlenimleri ise 1959 yılı Çalışma Raporu’nda yer almıştır. Bkz. HKEMBL Tarihî Arşivi 

Belge No:401.03/799.  



25 

“Kutsal Kitaplar, Gönye ve Pergel” ile düzenlenmiş ve “Orta Sütunlar” ile 

bütünleşmiş bir yemin kürsüsü 1959 tarihli ritüelle girmiştir.13   

Bununla beraber Anglosakson Masonluk dünyasına doğru atılan bu 

adımların kalıcı olabilmesi ancak bu dünyanın temel eksenini belirleyen 

İngiltere, İskoçya ve İrlanda Büyük Locaları’nın Türkiye Büyük Locası’nı 

tanıması ile yapılabilecektir. Bu hususta İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın 

olumsuz yaklaşımına rağmen İskoçya Büyük Locası’nın menşe konusundaki 

sıkıntı hariç olmak kaydı ile Türkiye Büyük Locası’nın tanınmasının önünde 

bir engel kalmadığını bildirmesi dikkat çekicidir. Menşe sıkıntısını aşmak için 

İskoçya Büyük Locası’nın önerisi bir “Tesis ve Takdis Töreni”dir ki bu tören 

ileride “Konsekrasyon Töreni” olarak anılarak tarihe geçecektir.14  Bir adım 

geri çekilip bakıldığında o dönemde İskoçya Büyük Locası’nın etkinlik 

sahasını genişletme stratejisi ile İngiltere Birleşik Büyük Locası ile arasındaki 

mesafeli ilişkilerin belirleyici önemde olduğu hemen fark edilmektedir. 

Türk Masonluğu hızla bir kabuk değişimine doğru yol alırken 27 Mayıs 

1960 tarihinde tüm Türkiye’yi olduğu gibi Türk Masonluğu’nu da derinden 

etkileyen ihtilal gerçekleşir. 1960 İhtilali’nin Türk Masonluk tarihindeki tesiri 

                                                 
13  1959 tarihli ritüel metni ve önceki ritüellerden farkları için Bkz. Ağaoğlu, 

Yavuz Selim, “Başlangıcından Günümüze Türk Masonluğunda Ritüeller, Çırak 

Derecesi, 1909-2004”, İzmir Vadisi Araştırma Locası Yayınları No:20, Ekim 2019, 

s:785-858. 
14  Konsekrasyon için zaman zaman kullanılan “tesis ve takdis” tabirinin bazı 

dönemsel hassasiyetlere sebep olduğu genellikle dile getirilir. Nitekim o yıl yapılan 

Genel Kurul’da muntazam olmak için bir başka büyük loca tarafından “tesis” edilmek 

uygun bulunmamış, onun yerine “sade bir tanışma töreni” şeklinde tarif edilmesi 

üzerinde durulmuştur. “Takdis” tabiri ise dinî hassasiyetler nedeniyle tercih 

edilmemekle beraber dönemin Daimi Heyet tersimatlarında yer yer kullanılmıştır. 

Daimi Heyet tersimatlarına yansıyan bir başka dikkat çekici ifade ise “tahkim ve takdis 

yoluyla legalize edilme”dir. Necdet Egeran ise tercümesini yayınladığı dönemin 

yazışmalarında kimi yerde “takdis” kimi yerde “tanzim” tabirini kullanmayı tercih 

etmiştir. (Egeran, Enver Necdet, “Gerçek Yüzüyle Masonluk”, Kazancı A.Ş. Yayını, 

İstanbul, 1996, s:54.) 1965 yılına gelindiğinde bu tören için kullanılan tabirler arasına 

“tanışma töreni”, “yeniden ithaf töreni” ve doğrudan doğruya “ konsekrasyon töreni” 

ifadeleri de girecektir. 



26 

sadece Anglosakson Masonluğu ile yakınlaşma sürecinin kesintiye uğraması 

ile sınırlı değildir, çok daha kapsamlıdır. İhtilal sonrası başta Büyük Üstat 

olmak üzere tutuklanan bazı partili üyeler, bu üyelere İhtilal sonrası kurum 

içinde gösterilen tepkiler, İhtilali destekleyici beyanname girişimleri ve istifa 

tehditleri, kurumsal mevzuat zeminine dayanmayan tasfiye çalışmaları, İhtilal 

öncesinde hazırlanmış Türk Mason Dergisi sayısının toplatılıp yakılması 

kaydedilmeye değer başlıklar olarak sıralanabilir.15 Özellikle bazı üyelere 

uygulanan tasfiye işlemleri, tıpkı “Uyandırma” sürecinde olduğu üzere, tarihten 

silinmeye veya göz ardı edilmeye çalışıldığı ölçüde Türk Masonluk kültürü 

üzerinde iz bırakmış gözükmektedir. 16 

1961 yılında, Anglosakson Masonluğu ile yakınlaşma sürecinin kaldığı 

yerden tekrar başlatıldığı görülür. Ancak ilk defa olarak bu konudaki 

muhalefetin sesini yükselttiği, örneğin ritüelik toplantı açılış kapanışları ile 

ilgili düzenleme değişikliklerinin 6’ya karşı 5 oyla ancak geçebildiği; Büyük 

Loca’nın merkezinin tekrar İstanbul’a alındığı bir dönüm noktası olarak da 

tarihe geçmiştir.17 Fakat 1961 yılındaki en önemli gelişme her halde İskoçya 

                                                 
15 İhtilal öncesinde Demokrat Parti’ye karşı sert muhalefetiyle tanınan Kim 

Dergisi’nin 63 nolu sayısında yayınlanan ve Büyük Üstat Ahmet Salih Korur’un 

dönemin Başbakanı Adnan Menderes’le yakınlığı üzerinde duran yazıya Ahmet Salih 

Korur’un verdiği cevap Türk Mason Dergisi’nde yayınlanmıştı. İhtilal sonrasında 

tutuklanan Büyük Üstat Ahmet Salih Korur’un bu cevap yazısının yer aldığı sayı 

sonradan dernek bünyesinde toplatılıp yakılmıştı. Detaylı bilgi için Bkz. Ağaoğlu, 

Yavuz Selim – Sanver, M. Remzi, “Masonluk Tarihimizde 1965 Olayları”, a.g.e., 

s:198-202; Türk Mason Dergisi, Yıl:10, Sayı:37, HKEMBL Tarihî Arşivi Belge No: 

403.03/325. 
16  20 Eylül 1961 tarihli Daimi Heyet toplantısında “Mahkûm olmuş üyelerin 

Masonluk sıfatlarının otomatik olarak zeval bulmuş olduğuna ve adlarının matrikülden 

silinmesi gerektiği” oy birliği ile kararlaştırılması ve bu kararın 9 Ekim 1961 tarihli 

tamim ile localara duyurulması ile aralarında Büyük Üstat Ahmet Salih Korur’un ve 

eski Demokrat Parti Milletvekillerinin de bulunduğu çok sayıda dernek üyesinin 

kayıtları 23 Aralık 1961 tarihli Daimi Heyet toplantısında alınan kararla silinmiştir. 

Tasfiye işlemlerinin 1962 yılında da devam ettiği görülmektedir. 
17  30 Temmuz 1961 ve 30 Eylül 1961 tarihli Daimi Heyet tersimatları, ritüel 

değişiklikleri ile ilgili yapılan müzakereler açısından dikkat çekici tarihî belgelerdir. 



27 

Büyük Locası’nın menşe intizamından bahsetmeyen bir Tanınma Şartları 

Deklarasyonu yayınlaması sayılmalıdır. Böylelikle en önemli engel de 

aşılmıştır. Nitekim 1963 yılının hemen başında İskoçya Büyük Locası Türkiye 

Büyük Locası’nı tanımıştır.18  Bunu New York Büyük Locası da takip 

edecektir, ancak İngiltere ve İrlanda Büyük Locaları katı tutumunu 

sürdürmektedir.19 İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın menşe intizamı 

konusundaki sorularına tatmin edici cevap bulunamaması “konsekrasyon 

töreni” konusunu yeniden gündeme getirmiştir. 

1963 yılında yaşanan en dikkat çekici gelişme, 27 Nisan 1963 tarihli 

Genel Kurul’da Anglosakson Masonluk camiasına ait bütün obediyansların 

ritüel ve anayasalarının tercümelerinin yapılması hususunda karar 

alınmasıdır.20 Bu yolda atılan adımlar ritüeller açısından bakıldığında Çırak 

derecesi için 1967, Kalfa ve Üstat derecesi için 1968 yılına kadar bir neticeye 

varamayacaktır. 

1964 yılına gelindiğinde Türkiye Büyük Locası katıldığı yeni 

Masonluk ailesinden Avusturya, Fransa Milli, Almanya Birleşik, Hollanda, 

İskoçya, İsviçre Alpina, Arizona, Arkansas, Colorado, District of Columbia, 

Connecticut, Delaware, Georgia, Illinois, Iowa, Indiana, Kansas, Kentucky, 

Louisiana, Maryland, Massachussetts, Michigan, Nebraska, New Hampshire, 

New York, Pennsylvania, Rhode Island, Texas, Virginia, Porto Riko, Arjantin, 

Bolivya, Ekvator, Peru ve İsrail Büyük Locaları ile karşılıklı tanışmıştır. Bu 

sayı ilerleyen günlerde daha da artacaktır.21  Buna mukabil Grande Loge de 

                                                 
18  İskoçya Büyük Locası, 7 Şubat 1963 tarihli toplantısında Türkiye Büyük 

Locası’nı tanıma kararını oy birliği ile almış ve bunu 14 Şubat 1963 tarihli bir yazı ile 

Türkiye Büyük Locası’na bildirmiştir. 
19  New York Büyük Locası, 16 Eylül 1963 tarihli bir yazı ile Türkiye Büyük 

Locası’nı tanıdığını bildirmiştir. 
20  Bu hususta yapılan teklif müzakere edilmiş ve gereği yapılmak üzere Daimi 

Heyet’e yetki verilmesi 2 muhalif oya karşılık çoğunluk oyu ile kabul edilmiştir.  
21  1964 yılı Daimi Heyet Raporu’na göre o dönemde tanışılan büyük loca sayısı 

46’ya çıkmıştır. HKEMBL Tarihî Arşivi Belge No: 402.03/95, s:13. 



28 

France, Grand Orient de France, Lüksemburg  Büyük Locası ve İtalya Büyük 

Locası ile ilişkilerini kesmiştir. 

1964 yılı Kasım ayında yapılan Adalet Partisi Kongresi sadece Türkiye 

siyaseti için değil, aynı zamanda Türkiye Masonluğu için de bir dönüm noktası 

olmuştur. 29 Kasım 1964 tarihli bu kongrede Haziran ayında vefat eden Ragıp 

Gümüşpala yerine genel başkan seçimi yapılacaktı. Seçime girecek iki adaydan 

birisi Sadettin Bilgiç, diğeri ise Süleyman Demirel’di. Kongre öncesi Sadettin 

Bilgiç’i destekleyenler Bilgi Locası’nın albümünden yararlanarak Süleyman 

Demirel’in Masonluğunu “teşhir eden” bir yayın hazırlayıp dağıtmışlardı. Bu 

propagandaya karşılık olarak Süleyman Demirel, 14 Kasım 1964 tarihli Türk 

Yükseltme Cemiyeti tarafından verilmiş bir belgeyi açıklayıp dağıttı. Antetli 

kağıtta ikinci başkan imzası ve Ankara Şubesi mührü taşıyan bu belgede 

“İsteğinize uyarak yapılan tetkiklere göre cemiyetimizde kaydınızın 

bulunmadığı anlaşılmıştır” ifadesi yer alıyordu. Neticede Süleyman Demirel 

bu kongreyi kazanarak Adalet Partisi Genel Başkanı oldu ama hem siyaset 

dünyasında hem Masonluk dünyasında tartışma bitmedi. Çünkü Masonluk 

dünyasında büyük bir sarsıntı yaratan yazıdaki açıklama doğru değildi. 

Süleyman Demirel’in aktif olarak toplantılara katılmasa da, Bilgi Locası’nın 

matrikülünde yer aldığı biliniyordu. Üstelik bu belgeyi imzalayan da aynı 

locanın bir üyesi ve Süleyman Demirel’in tekris töreni sırasında Bilgi 

Locası’nın 2. Nazırı olarak görev yapan Necdet Egeran’dı.22 Dolayısı ile Büyük 

Üstat Kaymakamı’nın bu beyanı Masonlar arasında bir tepki yarattı. Masonlar 

arasındaki bu tepkinin giderek sertleşmesinde dört hususun daha etkili olduğu 

söylenebilir: Bu hususlardan ilki hadisenin açığa çıkması ile birlikte hem 

kurumsal hem de kişisel açıklamaların tutarlılık arz etmemesidir. Bu da konu 

                                                 
22  Enver Necdet Egeran Bilgi Locası’nda 1954-1955 döneminde Hatip, 1955-

1957 döneminde 2. Nazır, 1957 yılında da Üstadı Muhterem görevlerini üstlenmiştir. 

O itibarla kendisi Süleyman Demirel’in 15 Şubat 1956 tarihli tekrisi sırasında Bilgi 

Locası’nın 2. Nazırı’dır.   



29 

etrafındaki belirsizlik ve şüphe sahasının genişlemesine sebep olmuştur.23 

İkinci husus rencide edici bir konunun hızla basının gündemine girmesi ve uzun 

süre gündemde kalmasıdır. Siyasetle alevlenen bir konu için bu durum 

tarafların inat ve ısrarını arttırmıştır. Üçüncü husus, bu belge ile ilgili olarak 

kurum içinde kurulan “Tahkikat Komisyonu”nun objektif bir şekilde konuyu 

bir türlü çözüme kavuşturamamasıdır.24 Dördüncü husus olarak, Necdet 

Egeran’ın Türk Masonluğu’nun güzergâh değişiminde rol oynayan isimlerden 

birisi olarak zaten mevcut tartışmaların içinde yer alması söylenebilir. Bu da 

sıkıntıların keskinleştirmesine vesile olmuş ve muhtemelen meselenin kişisel 

çekişme sahalarına da kaymasına sebep olmuştur. 

Tam da bu tartışmalar arasında 29 Nisan 1965 tarihinde İskoçya Büyük 

Locası Büyük Üstadı Lord Bruce ve Büyük Kâtibi Alexander Buchan’ın 

katılımı ile gerçekleştirilen “Konsekrasyon Töreni”nin yaşanan sıkıntıları 

büyüttüğü söylenebilir. Bu törende Necdet Egeran’ın İskoçya Büyük Locası 

Fahrî 2. Büyük Nazırı olarak İskoçya Heyeti ile birlikte sonradan törenle 

alınması, törende de Fahrî Büyük Hatip olarak bir dua okuması dikkatten 

kaçmaz. İngiltere Birleşik Büyük Locası tarafından tanınmak amacıyla menşe 

sıkıntısını çözmek için yapılan bu törenin ismi bile tartışma konusu olmuştur. 

                                                 
23  Örneğin localara gönderilen 28 Aralık 1964 tarihli Büyük Sekreterlik 

yazısında özetle adı geçen kişinin dernek kayıtlarında bulunmadığı, ayrıca adı geçen 

kişiye Büyük Üstat ve Daimi Heyet’in bilgisi dâhilinde hiçbir belge verilmediği 

duyulmuştur.   
24  Burada kastedilen hem komisyon raporunun çok uzun sürede hazırlanmış 

olması hem de netice olarak giderek artan rahatsızlıkları çözümleyici netlikte 

olmamasıdır. Halit Arpaç, Hulusi Selek ve Saffet Rona’dan oluşan heyetin düzenlediği 

14 Mart 1965 tarihli raporda Süleyman Demirel’in Bilgi Locası’nda tekris edilmekle 

beraber kayıtların sağlıklı tutulamaması nedeniyle Bilgi Locası matrikülünde 

gözükmediği, Hikmet Turat isimli bir başka üye tarafından talep edilen belgenin de 

Necdet Egeran tarafından “İnsanî hislerin tesirleri altında karşılıklı yardım gayesine 

matuf olarak” verildiği belirtilmiştir. Bir başka ifade ile “ortada bilerek isterek 

işlenmiş bir suç” yoktur. Buna karşılık raporda adı geçen Hikmet Turat bütün localara 

gönderdiği beyanat ile kendisinin bu olayla ilgisinin bulunmadığını belirtmiştir. Daimi 

Heyet de bu beyanatı nedeniyle kendisi hakkında bir soruşturma başlatmıştır. 



30 

Öyle ki toplantı davetiyelerinde “Tanışma Töreni”, tören kitapçığında 

“İskoçya Büyük Locasının Türkiye Büyük Locasını Muntazam Masonluğa 

Tanıtma Merasimi”, Lord Bruce’un törende yaptığı konuşmaya göre “Yeniden 

İthaf Töreni” (The Ceremony Of Rededication), New Age Magazine dergisinin 

Kasım 1965 sayısına yer alan açıklamaya göre “Büyük Loca’nın Konsekrasyon 

Töreni” (Ceremony of Consecration) ya da ilk tanımlandığı şekliyle “Tesis ve 

Takdis Töreni” olarak adlandırılan törenin üyeler arasında bir tereddüde yol 

açtığı söylenebilir. Bu tören 25 büyük locanın daha Türkiye Büyük Locası’nı 

tanımasını sağlamışsa da İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın olumsuz 

tutumunu değiştirmeye yetmemiştir. 

2 Mayıs 1965 tarihinde tarihî bir Genel Kurul yapılmıştır. Bu toplantıda 

önceden aday olmayacağı deklare edilen Necdet Egeran’ın sonradan Büyük 

Üstat seçimine katılmasının tepki yarattığı vurgulanmalıdır. 91 üyenin oy 

kullandığı ve balotaja kalan seçimde Necdet Egeran 44, Necmettin Sahir Sılan 

ise 42 oy almış ve beş oy pusulası da boş atılmıştır. Necdet Egeran’ın adaylığına 

tepki gösteren üyeler, boş oylar nedeniyle mevcut mevzuata göre seçimin de 

tartışmalı olduğunu öne sürmüşlerdir. Kasım ayından beri süren tepki artık 

büyük bir fay hattına dönüşecek ve Yüksek Şûra ile Büyük Loca iki ayrı safta 

yerlerini alacaklardır. Önce Yüksek Şûra’nın sonra Büyük Loca’nın karşılıklı 

restleşmeleri, kurumlar arası anlaşmazlıkların basına aksetmesi, mevcut 

sorunların çözümünün daha güç sahalara aktarılması, bazı localarla büyük loca 

arasındaki ilişkilerin zedelenmesi, karşılıklı olarak kullanılan dil ve üslubun 

keskinleşmesi ile Türk Masonluğu’nda varlığı bilinen bir fay hattı kırılmıştır. 

Öyle ki arabulucu girişimler de karşılıklı güvensizlik engelini aşamamıştır. Öte 

yandan tüm bu gelişmelerin 10 Ekim 1965 tarihinde yapılacak ve esas olarak 

Süleyman Demirel ile İsmet İnönü arasında geçecek çok çekişmeli bir genel 

seçim atmosferinde yaşandığı hatırda tutulmalıdır. Bir başka dikkat çekici 

husus da iki Masonik kurumun başındaki iki görevlinin yani Büyük Üstat 



31 

Necdet Egeran ile Hâkim Büyük Âmir Hazım Atıf Kuyucak’ın haricî hayatta 

aynı şirkette ancak farklı ihtisas sahalarında yönetici olarak çalışmalarıdır.25 

Bu tablo içinde 3 Ekim 1965 tarihinde 113 delegeyle toplanan 

Olağanüstü Genel Kurul’un tarihî bir önem taşıdığı söylenebilir. Bu toplantıda 

büyük locanın en yetkili organında sözü edilen ihtilafların bir çözüme 

ulaştırılacağı varsayılmışsa da olumlu bir netice elde edilememiştir. Bu toplantı 

tersimatı incelendiğinde, bir tarafın Necdet Egeran’ın üzerinde baskı 

oluşturarak istifa etmesini sağlamak, diğer tarafın ise konuyu son gelişmeler 

üzerinden Yüksek Şûra ile Büyük Loca ilişkilerine getirerek bir karşı hamle 

oluşturmak istediği anlaşılmaktadır. Sonuçta toplantı somut ve olumlu bir 

netice alınamadan dağılacak, ancak ilerleyen günlerde her iki tarafın da 

amaçlarına farklı yollardan ulaştığı görülecektir. Bir taraftan Egeran, üzerinde 

baskı oluşturularak yalnızlaştırılmak suretiyle istifa etmeye mecbur 

bırakılacak, diğer taraftan da Yüksek Şûra’ya karşı Büyük Loca’nın 

bağımsızlık mücadelesi yepyeni bir safhaya girecektir.  

30 Ekim 1965 tarihinde Yüksek Şûra, Bir Önceki Büyük Üstat Ekrem 

Tok’a verilen bir yıllık “Masonluk hak ve hizmetlerinden mahrumiyet” cezası 

ile Büyük Üstat Necdet Egeran’a verilen “Masonluktan tard ve ihraç” cezasını 

Büyük Loca’ya duyurur.26 Daimi Heyet üyelerinin de yavaş yavaş desteğini 

kaybeden Necdet Egeran 14 Kasım 1965 tarihinde hem Büyük Üstatlık 

                                                 
25  Her ikisi de aynı dönemde Mobil şirketinin çatısı altında ayrı şirketlerde görev 

yapmıştır. Necdet Egeran petrol arama ve üretimi yapan Mobil Oil Exploration 

Mediterranean Inc.’in yöneticisi, Hazım Atıf Kuyucak ise Mobil Oil Türk dağıtım 

şirketinin hukuk müşaviridir. 
26  Yüksek Şûra’nın bu cezaları vermesinin temelinde iki şikâyet bulunmaktadır. 

Bunlardan ilki 18 Mayıs 1965 tarihinde Yüksek Şûra üyelerinden Selami Işındağ’ın 

kendisi gibi Yüksek Şûra’nın 33. dereceli üyelerinden olan Önceki Büyük Üstat Ekrem 

Tok’u “Masonluğun esaslarından fazilet ve adalet mefhumlarını çiğnemekle” 

suçlayarak Yüksek Şûra’ya şikâyet ettiği yazıdır. Büyük Üstat Necdet Egeran ise 

Cemal Kıpçak ve Enver Şazi Sirel tarafından şikâyet edilmiştir. Bkz. Aksoy, Suha, 

“1965-1966 Olayları”, Ülkü Locası Yayınları, No:9, İstanbul, 2003, s:70-71.  



32 

görevinden hem de Masonluktan istifa etmişse de altı gün sonra Masonluktan 

istifasını geri almıştır. Artık atılan her adımın yaşanan gerilimi bir parça daha 

büyüttüğü söylenebilir. Daimi Heyet ile birlikte Büyük Üstatlık görevinden 

istifa eden Necdet Egeran’ın 5 Aralık 1965 tarihinde toplanan Olağanüstü 

Genel Kurul toplantısında başkanlık makamına geçmesi gerilimi arttıran bir 

başka örnek olarak değerlendirilebilir.27 Olağanüstü Genel Kurul’da Büyük 

Üstat seçilen Hayrullah Örs ise yaptığı “Teşekkür” konuşmasında “Mücadeleye 

devam” mesajını vermiştir.28 Yeni Daimi Heyet’in görevlendirdiği Dış 

Münasebetler Komitesi’nde de Necdet Egeran’ın ismi hemen dikkati 

çekmektedir.29  

1966 yılı Türk Masonluğu’nda kırılmanın yaşandığı yıldır. Önce 

Büyük Loca, iki Büyük Üstat hakkında Yüksek Şûra tarafından alınan 

                                                 
27  Necdet Egeran’ın Masonluktan istifasını 20 Kasım 1965 tarihinde geri 

aldığını bilmeyen delegelerin 5 Aralık 1965 tarihinde Genel Kurul’a katılmasına ve 

buna ilaveten Genel Kurul’a başkanlık etmesine tepki göstermesi muhakkak ki 

toplantının gerilimini arttırmıştır. Bilgi Locası, Necdet Egeran’ın istifasını geri aldığını 

Büyük Sekreterlik’e 29 Kasım 1965 tarih ve 34 sayılı yazı ile bildirmiştir. Genel Kurul 

tarihinde çoğu delegenin bu durumdan haberinin olmamasının sebebi muhtemelen 

budur.  Yine bu sebepten ötürü 5 Aralık 1965 tarihli Genel Kurul toplantısının hemen 

başında Bilgi Locası’nın bu yazısının Necdet Egeran tarafından okunduğu 

düşünülebilir. 
28  5 Aralık 1965 tarihli Genel Kurul tersimatına göre yaptığı teşekkür 

konuşmasının bir bölümünde Hayrullah Örs orijinal imlasıyla şu sözleri söylemiştir: 

“Hiçbir sebep yok iken, sırf dediğim olsun diye müesseseyi yıpratmaktan, onu kendi 

düşüncelerine uygun aşırı açılardan teşhir etmekten çekinmiyen zavallıların aramızda 

yaşadıklarını, yüzümüze bakarak, bize kardeşim diye hitap ettiklerini müşahade 

ediyoruz. Bu suçluları bulup Haysiyet Divanına sevketmek için hep beraber 

çalışacağız. Büyük Üstad için söylenen ağır sözler bile söyliyenleri en hafifinden 

Üstadlık yeminine hanis olmak zilletinden kurtaramaz. Artık buna son vermek, vaki 

bütün müdahaleleri şiddetle reddetmek, ilerideki müdahaleleri de önliyecek tedbirleri 

almak emelinizin ifadesi olarak bugün bizler vazifeye çağrılmış bulunuyoruz. Bu gaye 

uğrunda elbirliği ile çalışacağız. Ben de hata edebilirim, Büyük Üstad lâyuhti değildir. 

Fakat bir Büyük Üstad hakarete uğramaz, aksi takdirde ona yapılan hakaret Türkiye 

Büyük Locasına, hepinize, yapılmış demektir. Büyük Daimî Heyetiniz buna karşı 

duracaktır.” 
29  4 Ocak 1966 tarih ve 2166 sayılı tamim.  



33 

kararların iki kurum arasındaki konkordatoya uygun olmadığını belirterek 

verilen cezaların “hükümsüz ve keenlemyekün”30 olduğunu bildirmiş ve anılan 

konkordatonun Büyük Loca’ın bağımsızlığını vurgulayacak şekilde yeniden 

düzenlenmesini istemiştir.31 Yüksek Şûra’nın buna verdiği yanıt ise iki kurum 

arasındaki konkordatonun fesh edildiği şeklindedir.32 Öte yandan bazı Yüksek 

Şûra üyelerinin aslında böyle bir ortak kararın alınmadığını yazılı olarak beyan 

etmeleri dikkat çekicidir.33 Aynı üyeler daha sonraki dönemde Yüksek 

Şûra’dan ayrılarak yeni bir Yüksek Şûra’nın kuruluşunda görev alacaklardır. 

Bu dönemde iki kurum arasındaki konkordatonun feshi farklı yönleri 

ile müzakere edilmiştir. Bir yandan konkordatonun feshinin locaların 

çalışmalarına engel teşkil etmeyeceği, ancak sembolik localardaki sıfatını 

kaybedenlerin artık yüksek derecelerde Muntazam Mason sıfatı ile çalışmaya 

devam edemeyecekleri üzerinde durulmuştur. Bu dönemde aynı üyelerin 

birbiriyle ilişkisi kesilmiş iki Masonik kurumun toplantılarına katılabildikleri, 

hatta İstanbul dışında bu toplantıları aynı bina içinde yaptıkları 

unutulmamalıdır. Söz konusu dönemde yaşanan bir başka gelişme ise 22 Nisan 

1966 tarihli Genel Kurul’da Necdet Egeran’ın Yüksek Haysiyet Divanı’na 

verilip verilmemesi ile ilgili oylama yapılmasıdır. Genel Kurul tersimatına 

                                                 
30  Yok hükmünde, hiç olmamış gibi.  
31  Hayrullah Örs ve Nafiz Ekemen tarafından imzalanarak Türkiye Yüksek 

Şûrası’na gönderilen yazı 7 Şubat 1966 tarihini taşımaktadır. 
32  Türkiye Yüksek Şûrası’ndan gönderilen yazı 9 Nisan 1966 tarihini 

taşımaktadır.  
33  Mukbil Gökdoğan Yüksek Şûra’nın tüm aktif ve agreje üyeleri ile paylaştığı 

13 Nisan 1966 tarihli mektubunda Yüksek Şûra’da konuyla ilgili toplanan sekiz kişilik 

idari kurulda yer alan altı üyenin Büyük Loca’dan gelen konkordatonun tadili teklifine 

meyil gösterip diyalog teklif etmesini kararlaştırdığını hatırlatarak, bu karara uymadan 

konkordatoyu fesheden Hâkim Büyük Âmir Hazım Atıf Kuyucak’ı istifaya davet 

etmiştir.  



34 

göre, toplantıya katılan 81 üyeden 49’unun karşı oyu ile Necdet Egeran 

Haysiyet Divanı’na verilmemiştir.34  

Tüm bu yaşananların yurt dışında da yansımaları olmuştur. Özellikle 

Amerika Birleşik Devletleri Güney Jüridiksiyonu Hâkim Büyük Âmiri A. 

Luther Smith’in Hâkim Büyük Âmir Hazım Atıf Kuyucak’a yolladığı mektup 

yakın gelecekte olabileceklere ilişkin bir uyarı niteliğindedir. Bu uyarı özetle, 

Yüksek Şûra tarafından iki Büyük Üstada verilen cezaların bir müdahale 

niteliği taşıdığı ve şayet Büyük Loca buna benzer şekilde mukabelede 

bulunursa sonucun bir felaket olacağı şeklindedir. Bir başka ifade ile sembolik 

localardan ilişkisi kesilmiş Masonların artık Yüksek Şûra bünyesinde faaliyet 

gösteremeyecekleri hatırlatılmıştır. 

Böylelikle Yüksek Şûra tarafında, kendi sembolik localarının 

kurulması gündeme gelmiştir. Hatırlanacağı üzere bu uygulama daha önce hem 

1909’da hem 1948’de hayata geçirilmiştir. Bu şartlar altında Yüksek Şûra 4 

Mayıs 1966’da İstanbul’da farklı bir obediyans kurmak üzere ilk hazırlık 

toplantısını gerçekleştirmiş ve hemen üç gün sonra 7 Mayıs 1966’da ilk loca 

Tepebaşı 111 numaralı binada Helikon ismi verilerek kurulmuştur. 

Bu noktada bir grup Üstad-ı Muhterem’in aynı günlerde başlattığı bir 

arabuluculuk girişimi üzerinde durmak şarttır. 10 Mayıs 1966 tarihinde bir 

araya gelen bir grup Üstad-ı Muhterem aralarında mutabakata vararak 16 Mayıs 

1966’da imzaladıkları protokolle bir yol haritası çizmiş ve bu amaçla iki kurum 

arasında en üst seviyede bir görüşme tertip etmişlerdir.35  19 Mayıs 1966 

tarihinde yapılan görüşme -toplantı tersimatından anlaşıldığına göre- 

                                                 
34  Türkiye Büyük Mason Mahfili’nin 1966 yılında yayınladığı “Türk 

Masonluğu İçinde Bir Olay ve Tahlili” başlıklı kitapçıkta ise 32 oya karşı 44 oyla bu 

kararın alındığı ifade edilmektedir. 
35  19 locanın Üstad-ı Muhteremi’nin bir araya geldiği 10 Mayıs 1966 tarihli 

toplantı sonunda hazırlanan protokol metnini sadece iki locanın Üstad-ı Muhteremi 

imzalamamıştır. Protokol metni ve imzalar için Bkz. Aksoy, Suha, “1965-1966 

Olayları”, a.g.e., s:149-150. 



35 

beklentinin ötesinde olumlu geçmiş ve meselenin çözümü için gerekli ilk 

adımlar atılmıştır. Bu toplantıya ilişkin olumlu izlenimlerin 22 Mayıs 1966 

tarihli Daimi Heyet toplantısına da yansıdığı görülmektedir.36    

Öte yandan tüm bu gelişmeler sırasında yeni kurulacak obediyansla 

ilgili 13 Mayıs 1966 tarihinde İzmir’de Feza Locası’nın kurulması, 16 Mayıs 

1966 tarihinde İzmir’de büyük locaya bağlı olarak çalışan Kemal Locası’ndan 

21 üyenin istifa etmesi, 18 Mayıs 1966 tarihinde İstanbul’da Ar, Özgür ve 

sonradan Nar ismini alacak üç yeni locanın 111 numaralı binada kurulma 

kararının alınması not edilmeye değerdir. Çünkü anılan girişimler 19 Mayıs 

1966 tarihli uzlaştırma toplantısı öncesinde hayata geçmiştir. Toplantı 

tarihinden iki gün sonra da İzmir’de Kemal Locası’nın istifa etmiş üyeleri 

tarafından Namık Kemal Locası kurulmuştur.  

22 Mayıs 1966 tarihli Daimi Heyet toplantısından sonra 24 Mayıs 1966 

tarihinde Büyük Üstat Hayrullah Örs, Hâkim Büyük Âmir Hazım Atıf 

Kuyucak’a bir mektup yazarak görüşmelerin devamı için kendisinden davet 

beklediğini yazmış ve bu talebi 25 Mayıs 1966 tarihinde yanıtlanmıştır. Gelen 

yanıt Türkiye Yüksek Şûrası’nın Türkiye Büyük Locası ile ilişkilerini kestiği 

şeklindedir.37 Bu gelişmenin kimi üyeler arasında şaşkınlıkla karşılandığı 

bilinmektedir. Bunların arasında Yüksek Şûra üyesi Mukbil Gökdoğan da 

vardır. Bu şaşkınlığın sebebi, Kuyucak’ın gönderdiği yazıda münasebetleri 

kesme kararının ittifakla alındığını belirtmesidir. Mukbil Gökdoğan Yüksek 

                                                 
36  Anılan tersimatta yer alan şu hususlar dikkat çekicidir: “Haklarımızdan hiçbir 

fedakârlık yapılmadan uzanan elin sıkılmasına, bundan sonraki konuşmaların iki 

taraftan aynı adette olarak devamına ve her defasında zabıtla tesbit ve tevsikine, 

cereyan eden muhaberenin imhası mümkün olmadığından bunun keenlemyekün 

sayıldığının bir tutanakla ifade olunması, yapılacak anlaşmanın hiç bir tereddüde 

meydan vermiyecek şekilde ve tam hukukî olarak tesbitine, yapılacak anlaşmanın aynı 

günde iki taraftan da tamimine ve bunun dışında hiçbir şekilde konuşulmamasına, 

gerek müzakerelerin icrası gerekse konkordato müzakerelerine sıra gelince murahhas 

heyetin tayini için Büyük Üstada tam yetki verilmesine oy birliği ile karar verildi.” 

37  Türkiye Yüksek Şûrası’nın 25 Mayıs 1966 tarih ve 531.00/146 sayılı yazısı.  



36 

Şûra’nın İdari Encümeni’nin 33 dereceli bir üyesi olmasına rağmen bu karardan 

haberdar değildir.38 Hatırlanacağı üzere benzer durum, iki Büyük Üstad’ın 

Yüksek Şûra tarafından cezalandırma kararının açıklanmasında da yaşanmıştır. 

Arabuluculuk girişimini başlatan İstanbullu Üstad-ı Muhteremler grubu da 

gelinen bu son durumu yine bir tutanak ile tespit etmiş ve kendi adlarına süreci 

sonlandırmıştır.39 Bir başka ifade ile ok yaydan çıkmıştır.  

Bu dönemde de birbirine muhalif iki grubun, örneğin İzmir’de aynı 

binada toplantılara devam etmesi dikkat çekicidir. Öyle ki Namık Kemal 

Locası’nın 21 Mayıs 1966 tarihli kuruluş tersimatının imzaya açılması ve 

İstanbul’da kurulacak yeni obediyansın kuruluş toplantısı için delege seçimi 1 

Haziran 1966’da İzmir lokal binasında gerçekleşmiştir.40 Ayrıca Yüksek Şûra 

atölyeleri ile büyük locaya bağlı loca toplantılarının Ankara ve İzmir’de aynı 

binada 25 Aralık 1966 tarihine kadar devam ettiği görülecektir.  

Yeni obediyans 4 Haziran 1966 tarihinde İstanbul’da Türkiye Büyük 

Mason Mahfili adıyla kurulmuştur.41  Bu gelişmenin ardından farklı localardan 

istifaların arka arkaya geldiği görülür. Bu çerçevede bazı localarda aile 

celselerinin toplandığı hatırda tutulmalıdır. 4 Haziran’dan sonraki günler, 

Türkiye Büyük Mason Mahfili’nin ritüel ve tüzüklerinin hazırlanması, Yüksek 

Şûra ile gerekli yazışmaların tamamlanarak hem 111 numaralı binada çalışma 

                                                 
38  Mukbil Gökdoğan, Hâkim Büyük Âmir Hazım Atıf Kuyucak’a 27 Mayıs 

1966 tarihinde bir mektup yazarak “olaylar sulh yoluna sokulmuşken” atılan bu adımı 

anlayamadığını belirtmiştir.  
39  Gelinen durum 27 Mayıs 1966 tarihli bir metin ile kayıt altına alınmıştır.  
40  Daimi Heyet’in 22 Mayıs 1966 tarihli toplantısında İzmir Vadisi’nde yaşanan 

ve Kemal Locası’ndaki istifalarla başlayan hadiseleri tahkik etmek için görevlendirilen 

ve Büyük Üstat Kaymakamı Şekûr Okten, Büyük Birinci Nazır Celal Olcay ve Büyük 

Birinci Muhakkik Sahir Talat Akev’den oluşan heyet 2,3 ve 4 Haziran 1966 tarihinde 

İzmir’de incelemelerde bulunup 5 Mayıs 1966 tarihinde bir rapor hazırlamıştır.  
41  Türkiye Büyük Mason Mahfili 1966-1968, Kulen Basımevi, 10 Mayıs 1968, 

s:5.  



37 

izni alınması, hem de tanzim edilecek konkordato için hazırlıkların başlaması 

ile geçecektir. 

Öte yandan Yüksek Şûra içinde de görüş ayrılıkları vardır. Bu görüş 

ayrılıkları 10 Haziran 1966 tarihli Yüksek Şûra toplantısında açıkça dile 

getirilmiş, yazılı olarak da sunulmuştur.42 

Haziran ayının başında başlayan sürecin yeni bir safhasına geçilmiş, 7 

Ağustos 1966 tarihinden itibaren yeni obediyansın kuruluşunda görev alanların 

Büyük Loca’dan ihracına başlanmıştır.43 Büyük Üstad’ın Büyük Loca 

Anayasası’nın 18. maddesine istinaden kullandığı bu yetkinin Türk Masonluk 

tarihinde nadir kullanılan yetkilerden olduğu ayrıca not edilmelidir. 

Yeni kurulan Türkiye Büyük Mason Mahfili bünyesinde ilk Tekris 

Töreni İstanbul’da Helikon Locası’nda 1966 yılı Kasım ayında icra edilmiştir. 

Türkiye Büyük Mason Mahfili localarında kullanılan ritüeller esas itibarı ile 

1959 tarihli ritüelle aynıdır ve doğal olarak “Yemin Kürsüsü” üzerinde “Kutsal 

Kitaplar, Gönye ve Pergel” düzenlemesi de bu ritüellerde mevcuttur.44 

1967 yılına gelindiğinde İskoçya Büyük Locası’nın kullandığı 

ritüellerden biri olan The Modern Ritual’ın tercüme çalışması tamamlanmış ve 

“pilot localar”da uygulamaya koyulmuştur. Uzun yıllardır uygulanan 

ritüellerden dinsel göndermeleri ile farklılıklar arz eden bu ritüel seti tepki 

uyandırmışsa da bu ritüelle yapılan uygulamaların geçerli olacağı 

duyurulmuştur.  Tepki çeken farklılıklar ve uyumsuzlukların tespiti için 

kurulan komiteler birkaç yıl sonra, 1969 yılına gelindiğinde eski ve yeni 

                                                 
42  Mukbil Gökdoğan’ın 11 Haziran 1966 tarihli yazısı buna örnek olarak 

verilebilir. Bkz. Ekemen, Nafiz, “Arşivlerimiz İçinde 1965 Olayları”, Hür ve Kabul 

Edilmiş Masonlar Büyük Locası Yayınları, Yenilik Basımevi, İstanbul 1978, s:364-

365. 
43  Bu konuda yayınlanan ilk “Büyük Üstad Mesajı” 9 Ağustos 1955 tarih ve 

2650 sayılı levhadır. 
44  HKEMBL Tarihî Arşivi Belge No:403.01.26.  



38 

ritüellerin karmasından oluşan bir sentez ritüel metnini hazırlayacaklardır. 

Ancak bu ritüel metni de 1971’e kadar değişecektir. 

1967 yılı ile birlikte istifa edip diğer obediyansta çalışmaya başlayan 

fakat sonra karar değiştirip localarına geri dönmek isteyen üyelerin konusunun 

sık sık gündeme geldiği bir yıldır. Bu konu üzerindeki müzakereler 1970 yılına 

kadar sürecek ve 2 Şubat 1970 tarihinde bu üyeler için haricî işlemlerinin 

uygulanması kararlaştırılacaktır.45 Bu tutum not edilmeye değerdir.  

Öte yandan Yüksek Şûra’nın 1 Ekim 1967 tarihli toplantısı bir başka 

tarihî dönüm noktalarından birisini teşkil etmektedir. Bu toplantıda Yüksek 

Şûra, on üyesinden Büyük Loca’dan ayrılarak yeni kurulan Büyük Mahfil’e 

katılmalarını istemiş ve on beş gün içinde katılmadıkları takdirde Yüksek 

Şûra’daki Masonik haklarından mahrum bırakılacaklarını duyurmuştur. 

Kararın 9’a karşı 11 oyla alınması dikkat çekicidir.46 9 Aralık 1967 tarihine 

gelindiğinde bu on üye, daha önce Yüksek Şûra tarafından hakkında 1 yıl hak 

mahrumiyeti cezası uygulanan Önceki Büyük Üstat Ekrem Tok Başkanlığında 

yüksek şûrayı reorganize edecektir.47   

Böylelikle Türkiye’de iki büyük loca ve iki yüksek şûradan oluşan dört 

Masonik kurumlu bir tablo ortaya çıkmıştır. Ancak bir farklılık hemen dikkati 

çeker; Büyük Loca reorganize edilen Yüksek Şûra ile ilişkilerinde oldukça 

mesafelidir ve bundan böyle iki kurum arasındaki ilişkileri düzenleyen bir 

konkordato da olmayacaktır.48   Reorganize edilen Yüksek Şûra’nın çalışma 

hazırlıklarını tamamlamasının ardından 18 Mart 1968 tarihli Büyük Üstat 

                                                 
45 2 Şubat 1970 tarih ve 5134 sayılı Büyük Sekreterlik levhası.  
46 Ekemen, “Arşivlerimiz İçinde 1965 Olayları”,a.g.e., s:450.  
47 Ekemen, “Arşivlerimiz İçinde 1965 Olayları”,a.g.e., s:453-459.  
48 Nitekim bu durum bugün için de geçerlidir ve hâlâ iki kurum arasındaki 

ilişkileri düzenleyen bir konkordato mevcut değildir. 



39 

Mesajı ile büyük loca bünyesindeki Masonların yeni kurulan atölye 

çalışmalarına katılabileceği duyurulmuştur.49   

1968 yılı Türk Masonluğu’ndaki bölünmenin ardından hem Büyük 

Loca’nın hem de reorganize edilen Yüksek Şûra’nın yurt dışı ilişkilerini 

düzenlediği bir yıldır. 1968 yılı aynı zamanda Necdet Egeran ile Büyük Loca 

arasındaki ilişkilerde de bir mesafenin konduğu yıl olarak kayda geçmiştir.50   

1968 yılının Ekim ayında ise tarihî bir gelişme daha yaşanmış ve 

İngiltere ve İrlanda Büyük Locaları ile irtibat tekrar gündeme gelmiştir. Buna 

zemin hazırlayan Robert Sime’dır. 16 Ekim 1968 tarihinde Robert Sime’ın 

Nafiz Ekemen’e gönderdiği mektupla İngiltere ve İrlanda Büyük Localarına 

tekrar başvuruda bulunulması gerektiğini söylemekle kalmamış, ayrıca 

gönderilecek yazıların taslağını da hazırlayıp iletmiştir. 

1969 yılı Mart ayında İskoçya, Almanya Birleşik ve Fransa Milli 

Büyük Locası Büyük Görevlileri’nin bir kısmından oluşan bir grup İskoçya 

Büyük Locası’nın icra ettiği İran Büyük Locası’nın Konsekrasyon Töreni 

dönüşünde Türkiye’ye uğramış ve localarda toplantılara katılmıştır. Bu 

ziyarette edinilen olumlu izlenimlerin İskoçya, İrlanda ve İngiltere Birleşik 

Büyük Localarının yaptıkları ortak toplantıda da konu edildiği anlaşılmaktadır. 

Bu toplantının ardından İskoçya Büyük Locası Büyük Sekreteri Buchan’ın 

Nafiz Ekemen’e yazdığı 23 Nisan 1969 tarihli mektupta muntazam 

obediyanslara mensup locaların Osmanlı Maşrık-ı A’zamı’nın kuruluşundaki 

muhtemel rolüne istinaden Resne Locası’nı ilk defa gündeme getirmesi bir 

dönüm noktasını işaret etmektedir. Sadi Aral aracılığı ile sözlü olarak bu 

konuda bilgi verilmesinin ardından 9 Mart 1970’de Osmanlı Maşrık-ı 

                                                 
49 18 Mart 1968 tarih ve 3602 sayılı Büyük Sekreterlik levhası. 
50 Bir örnek olarak 7 Ocak 1968 tarihli Daimi Heyet toplantısında Necdet 

Egeran’ın muhtemelen yurtdışı yazışmalarında kullanmak üzere Büyük Loca antetli 

kağıtları temin etmesi tepki görmüş ve bu hususun Büyük Sekreter tarafından kendisine 

bildirilmesi kararlaştırılmıştır. 



40 

A’zamı’nın kuruluşunda 5 numara ile yer alan ve zamanında muntazam Mısır 

Büyük Locası’nda İngiliz ritüelleri ile çalışan Resne Locası hakkında bilgi 

vermiş ve bu loca üyelerinin 1948 Uyanış’ında İdeal, Kültür, Ülkü, Uyanış, 

Hürriyet ve Atlas Localarını doğrudan kurduklarını bildirmiştir. Bu yolda 

yapılan girişimlerin sonunda İngiltere Birleşik Büyük Locası 9 Eylül 1970 

tarihli toplantısında oy birliğiyle Türkiye Büyük Locası ile tanışmaya karar 

vermiştir. Böylelikle Türk Masonluğu tarihçesinde büyük güzergâh değişikliği 

tamamlanmıştır.  

1970’lere girerken bölge büyük localarının Türk Masonluğu idari 

sisteminden çıkarılması sağlansa da bazı önemli konularda kesin neticeye 

varılamamıştır. Örneğin hem ritüel hem de mevzuat konularında çalışmalar 

tamamlanamamıştır. Hatta üyelerin “Evrenin Ulu Mimarı” ve “Ruhun 

Ölmezliği” kavramları ya da “İntizam” konuları hakkında tatmin edici seviyede 

bilgi sahibi olmadıkları sık sık dile getirilmiştir. 

Türk Masonluğu’nda 1960’lı yıllara damgasını vuran bölünme sadece 

tarihsel bir dönüm noktası olma özelliği taşımaz, kardeşlikte kırılmayı temsil 

etmesi nedeniyle travmatik bir yönü de barındırır. Birbirine “Kardeş” diye hitap 

edenlerin derin kırgınlık ile ayrılığın yarattığı bu  travma, olayların etkisini daha 

da arttırmış hatta kişi ve kurumlar arası zıtlaşmadan daha önemli kılmıştır. Bu 

dönemde baba ve oğul “Kardeş”lerin ayrı Masonluk kurumlarda çalışmaya 

karar vermesi bu tabloyu özetleyen bir örnek niteliğindedir.51 

                                                 
51  Bu konuda yaşanan en çarpıcı neticelerden birisi de aralarında kan bağı olan 

“Baba-Oğul Kardeşlerin” bile ayrılarak ayrı ayrı müesseselere devam eder hale 

gelmeleridir. Mahmut Yalay ve Ayhan Yalay bu açıdan önemli bir örnek teşkil 

etmişlerdir. Her ikisi de Türkiye Masonluğu’na yaptığı katkılarla tanınmış olan bu baba 

ve oğulun Masonik yaşantıları ile ilgili yaptıkları seçimler birbirinden farklı olmuştur. 

Yalay ailesi, Robert Sime’ın önce İzmir sonra da Türk Masonluğu ile irtibatını 

sağlayanlardandır. Baba Mahmut Yalay, hem Daimi Heyet’te hem de Bölge Locası’nda 

görev almış İzmir Mason camiasının saygın bir üyesi olarak tarihe geçmiştir. Oğul 

Ayhan Yalay, İzmir’de Ephesus Locası’nın kuruluşunda Robert Sime’ın Loca 

Sekreteri’dir, aynı zamanda Konsekrasyon Töreni’nin hazırlığının sorumluluğu başta 



41 

Bölünme, 1966 yılında 125 üyenin ayrılması ile gerçekleşmiştir. Aynı 

yılın sonunda Büyük Loca tarafında 2.400, Büyük Mahfil tarafında 153 üye 

mevcuttur.52 1970 yılına gelindiğinde bu üye sayıları 2.724 ve 303 olarak 

gerçekleşmiştir.53 Ancak yaşanan travma, bu sayısal tablonun yansıttığından 

çok daha etkileyici ve derindir.  

Dünyanın hemen her ülkesinde farklı Masonluk anlayışlarına sahip 

obediyanslar mevcuttur. Bu ayrımın Türkiye’de de olması normal 

karşılanmalıdır. Ancak Türkiye’de bunun çok sert, kırıcı ve travmatik bir 

şekilde gerçekleşmesi, etkisini uzun yıllar boyunca hiç azalmadan sürdürmesi 

bu konuyu ayrıcalıklı kılmaktadır.  1960’lı yıllara damgasını vuran bu 

bölünmeyi Osmanlı Maşrık-ı A’zamı’ndan Türkiye Büyük Locası’na tarihsel 

süreç çerçevesinde Masonluk kültürü ile bağlantılı olarak ana hatlarıyla şu 

şekilde değerlendirmek mümkündür: 

İki Masonluk kurumu arasındaki ilişki, hiyerarşik yapılanma modeli 

nedeniyle kuruluştan itibaren her zaman gerilimli bir zemin oluşturmuştur. Kısa 

konkordato metinleri üzerindeki uzlaşmazlıklar bile hep sürüncemeye 

bırakılmış, çözüme kavuşturulamamıştır. Bu gerilimin belirli bir aşamada artık 

üstü örtülemeyecek, geçiştirilemeyecek veya katlanılamayacak bir kırılma 

yaratması kaçınılmazdır. 

Kuruluştan itibaren Masonluk ile siyaset arasındaki ilişki kutuplaştırıcı 

bir başka zemini oluşturmaktadır. İttihat ve Terakki’nin bir toplumsal projesi 

olarak kurulan ve padişaha karşı siyasi muhalefetin bir cephesini oluşturan 

                                                 
olmak üzere İskoçya Masonluğu’nun ritüel ve mevzuatının Türkiye’de tanınmasında 

ve uygulanmasında birinci derecede rol oynamıştır.  
52  Ayfer, Murat Özgen, “Özgür Masonlar Büyük Locası Nereden Nereye?”, 

Mason Dergisi, Sayı: 127, Şubat 2004, sayfa: 48-65. 
53  31 Mart 1970 itibarı ile Büyük Loca tarafında tanışılan toplam büyük loca 

sayısı 79’dur. Aynı dönemde Büyük Mahfil tarafında ise Fransa Büyük Locası (Grand 

Loge de France), Belçika Grand Orient’i ve Lübnan Grand Orient’i ile tanışma işlemleri 

tamamlanmıştır. 



42 

Masonluk, siyasetle dinamik ilişkisini hiç koparmamıştır. Bunun 1909 sonrası 

1919, 1925 ve 1930 yıllarında keskin karşılıkları vardır. 1930’lu yıllara 

girilirken, siyasi iklimdeki değişimlerin etkisiyle önce 1931 ve 1932’de basına 

da yansımış olan bu gerilim, tüm cemiyetlerin ve sivil toplum örgütlerinin 

merkezileştirilmesi eğilimiyle birlikte en sonunda 1935 yılında Türk 

Masonluğu’nun “Uyku Dönemi”ne girmesi ile sonuçlanmıştır. Bu tabloya 1948 

Uyanış’ı ve 1950’li yıllardaki Demokrat Parti tesiri, 1960 İhtilali de 

eklenmiştir. 1964 Kasım ayında gerçekleşen Adalet Partisi Genel Başkanlık 

seçiminin dönemin kutuplaşmış siyasi ikliminde üyeler üzerindeki ciddi bir 

etkisinin olması kaçınılmazdır. Bununla birlikte, yaşanan büyük kırılmayı bir 

“Belge Olayı”na indirgemek ise daha büyük tablonun görünmesini 

engellemektedir.  

Yaşanan kırılmada kurum içi idari yapılanmanın ve yönetim 

şekillerinin etkisi olduğu muhakkaktır. Anlaşılıyor ki en basit protokol 

önceliklerinden başlayarak, teftiş ve müdahale yetkilerinin kullanılış biçimleri 

zamanla bazı hassasiyet sahaları yaratmıştır. Bu sıkıntılar zamanında ve uygun 

şekilde çözümlenememiştir. Öte yandan localarla büyük loca arasındaki 

ilişkiler de aynı çerçevede değerlendirilebilir. Tarihsel süreç içerisinde localarla 

büyük loca arasında irtibat kurmak üzere “Ünite”, “Granloj”, “Bölge Büyük 

Locası” ve “Bölge Locası” gibi idari yapılanma denemelerinin hep 

başarısızlıkla sonuçlanması üzerinde dikkatle durulmalıdır.  

Masonik mevzuatla ilgili eksiklikler de bir başka kırılgan zemin 

oluşturmaktadır. Örneğin 1965 yılındaki seçimde görüldüğü üzere yetkin bir 

Büyük Loca Tüzüğü o tarihte mevcut değildir.  Bu tür mevzuat eksiklikleri idari 

açıdan kişisel tasarruf sahalarını açmıştır. Öte yandan daha 1930’lu yıllardan 

itibaren bir mevzuata dayanmayan cezalandırmaların ve soruşturmaların 

sonradan zaman içine yayılarak geçiştirilmesi, hatta bazen yok sayılması da 

sorunların büyümesine sebep olmuştur. Muhakeme bile olmadan hayata 



43 

geçirilen cezalandırmalar ya da etki sahası dışında verilen cezalar üyelerin 

adalet ve aidiyet duygularını muhakkak ki yaralamıştır. Nitekim 1965 

Olayları’nın bir cephesini de haysiyet divanlarına verilen üyeler oluşturmuştur. 

Bunlar kolayca görüleceği üzere yeni ve şiddetli reaksiyonların doğmasına ve 

doğal sayılabilecek bir bölünmenin travmatik bir kırılma haline dönüşmesine 

sebep olmuştur. 

Masonluk kültürü açısından ifade edilmesi gereken bir başka husus ise 

kişisel tutum ve hesaplaşmaların yarattığı sıkıntılardır.  Türk Masonluğu 

tarihçesi incelendiğinde idari açıdan çok geniş kadroların karar mevkiinde 

olmadığı görülür. Örneğin sorunlu seçimlerde oy kullanan üye sayısı her zaman 

100’ün altındadır. Herkesin birbirini tanıdığı, uzun yıllar beraber hareket eden, 

sayısı belli bir grubun kendi aralarındaki sıkıntıların veya hesaplaşmalarının 

hızla geniş çevrelere aksetmesi bir vakıa olarak ortadadır. Bunlara ilaveten 

yüksek yetki ile donatılmış kişilerin farklı zamanlarda zıt tutumlar içine 

girmeleri üyeler arasında tepki çekmiştir. Bu nedenle bireysel tutum 

sorunlarının ve fevri kararların kardeşlikte kırılmaya etki ettiği kolayca 

söylenebilir. Sorunların uzlaştırıcı tutumlardan çok tarafları keskinleştirici 

yaklaşımlar ile ele alınması doğal bir bölünmenin travmatik hale gelmesinde 

muhtemelen etkili olmuştur. 

1960’lı yılların en belirleyici özelliği Masonluk kültüründeki eksen 

değişikliği girişimidir. Kıta Avrupası Masonluk kültüründe doğmuş Osmanlı - 

Türk Masonluğu’nun, içinde yer aldığı camiayı değiştirerek Muntazam 

Masonluk dünyasının kıstaslarına göre bir dönüşüm sürecine girmesi ve 

Anglosakson Masonluk dünyasında kabul görmek üzere adımlar atması önemli 

sonuçları olan bir tesir sahasıdır. Bu konunun İkinci Dünya Savaşı sonrası 

dünya Masonluk tablosu ve genel siyasi konjonktür ile de ilgili olduğu 

unutulmamalıdır. Öte yandan bu eksen değişikliğinden kastedilenin muntazam 

olmak mı yoksa Muntazam Masonlukla tanışmak mı olduğu sorusunun cevabı 



44 

belirsizdir. Eksen değişikliğinin ana gayesinin İngiltere Birleşik Büyük Locası 

tarafından tanınmak olması, sürecin anlaşılmasını güçleştirmektedir. Uzun 

yıllar belli bir Masonluk kültürüne bağlı olarak belli kavramlar çerçevesinde ve 

belli ritüellerle çalışan üyelerin, karşılaştığı uygulama yeniliklerini kolayca 

kabul etmesi beklenemez. Bu güzergâh üzerinde sürecin İskoçya Büyük Locası 

tarafından tüm detayları ile yönetilmesi dikkat çekicidir. Çünkü bu tutum belli 

ki “Konsekrasyon Töreni”, “The Modern Ritual”in tercümesinin doğrudan pilot 

localarda uygulanması, Masonik regalyadan Masonik selam değişikliğine 

kadar pek çok adımın gerekçesi tam sorgulanmadan atılmasına ve doğal olarak 

tepki duyulmasına sebep olmuştur. Öte yandan 1959 yılında ritüelik 

uygulamalara giren “Kutsal Kitaplar” ve “Yemin Kürsüsü” düzenlemesinin 

Türkiye Büyük Mason Mahfili’nin ilk ritüellerine de geçmesi özel olarak not 

edilmeye değerdir. Bu husus sonraki yıllarda değişecektir. 

Türk Masonluğu Büyük Üstat Hayrullah Örs’ün liderliğinde 1970’li 

yıllara girerken 1960’lı yılların üzücü ve yaralayıcı tecrübelerine, mevzuat ve 

ritüellerle ilgili uzun yıllardır süren belirsizliklere mukabil yol ayrımını 

tamamlamış ve Muntazam Masonluk dünyasında arzu ettiği hedefe ulaşmıştır. 

Ancak bu genel tablonun eksiklerinin tamamlanması ve ardından 

konsolidasyonu hiç de kolay olmayacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



45 

2. Sanki Tanıdık Bir Sima: Kim Olduğumuza Dair Bir Söylence 

2.1. Hiç Bilinmeyenli Denklem: 1970’li Yıllarda Ritüel ve İnanç 

Tartışmaları  

 

1971 tarihli ritüeller, Türk Masonluğu tarihinde yeni bir dönemin 

açıldığını işaret eden bir dönüm noktasıdır. Her şeyden önce, bu ritüellerin Türk 

Masonluğu’nda farklı görüşlerden bir sentez oluşturabilme kabiliyetini 

gösterdiği söylenebilir. Hatta bu durum, Osmanlı Maşrık-ı A’zamı’nın Eski ve 

Kabul Edilmiş Skoç Riti ritüel metinlerindeki çok renkliliğin yeni dönemdeki 

yansıması olarak da görülebilir. Yine de unutulmamalıdır ki bu değişim ve 

dönüşüm sancılı bir sürecin sonucunda gerçekleşmiştir.  

Türk Masonluğu ritüel tarihinde bu dönüşüm sürecinin ilk ve en önemli 

adımı 1959 tarihli ritüelle atılmıştır. Öyle ki bu ritüelle birlikte Muntazam 

Masonluğun kapılarının açılmaya başladığı ifade edilebilir. 1961 yılında 

yayınlanan ritüel redaksiyon metni de aynı çerçevede anlamlıdır. Ancak 1967 

yılında zorlukla tamamlanabilen “The Modern Ritual” tercümeleri için aynı 

şeyleri söylemek mümkün değildir. “The Modern Ritual” İskoçya Büyük 

Locası’nda kullanılan ritüellerden birisidir ve bu ritüelin tercümesi bizde birkaç 

“pilot loca”da uygulanmışsa da yaygınlık kazanamamıştır. Anlaşıldığı kadarı 

ile bu Anglosakson ritüeli, Türk Masonluk geleneği içinde çok erken dönemden 

itibaren önemli bir yeri olan tefekkür hücresi, elementlerle arınma, tekris 

yolculukları gibi ezoterik unsurları içermemesinin yanı sıra nurun veriliş 

şeklindeki farklılık ile dinsel referansların yoğunluğundan ötürü hayli tepki 

çekmiştir. 1967 tarihli ritüelin Türk Masonluğu ritüel tarihçesi içinde yer 

almasının ilk ve en önemli sebebi, kısıtlı sayıda da olsa bu ritüelle yapılan 

Masonik törenlerin geçerli sayılmasıdır. Öte yandan “The Modern Ritual” 

tercümelerinde bir tercüme metninin çerçevesini aşan redaksiyonların başlı 

başına ele alınması gereken bir husus teşkil ettiği ayrıca not edilmelidir. 1967 



46 

tarihli ritüellerin Türk Masonluğu ritüel tarihçesi içinde özel olarak 

değerlendirilmesini zorunlu kılabilecek bir başka sebep ise 1969 tarihli ritüel 

metnine olan etkisidir. Çünkü ancak bu suretle hem Kıta Avrupası eski ritüel 

geleneğinden hem de Anglosakson “The Modern Ritual” tercümelerinden 1969 

tarihli bir sentez taslağı oluşturulabilmiştir. Ancak bu sentez taslağı doğrudan 

doğruya metin aktarımı yoluyla kurgulanmamıştır yani iki unsurun karışımı 

olarak görülmemelidir. 1969 tarihli ritüeller kısa süre içinde yaygın şekilde 

localarda uygulamaya konmuş, karşılaşılan sıkıntılar aşılmaya çalışılmış, 

uygulamada elde edilen sonuçlar tekrar tekrar tartışmaya açılmış, metinler dil 

ve ifade açısından da gözden geçirilmiş, redakte edilerek yeniden 

kurgulanmıştır. 

1969-1971 dönemindeki ritüel müzakere süreci oldukça ilgi çekicidir 

ve bu sürecin farklı sahalardaki yansımaları Türk Masonluğu’nun o dönemdeki 

panoramasını çizecek gelişmelere işaret etmektedir. Bu dönemde ritüel 

tartışmaları dört temel başlık üzerinde incelenebilir. Bu dört temel husus 

üzerinden 1970’li yılların ritüel tartışmalarını kronolojik olarak incelemek, 

Türk Masonluğu’nun Muntazam Masonluk dünyasına adaptasyon sürecini 

anlamak açısından önemlidir. 

Öncelikle 1969 tarihli ritüelin içerdiği yeni unsurlar nedeniyle 

localarda dirençle karşılandığı söylenebilir. Bu direnç yaygın olarak bilinenin 

aksine 1971 tarihli derece ritüel setinin basılıp devreye alınmasından sonra da 

uzun yıllar sürmüştür. 1970’li yıllar kronolojik sıra takip edilerek 

incelendiğinde Türk Masonluğu’nda ritüel tartışmalarının canlılığını hep 

sürdürdüğü görülür. 

İkinci husus olarak ritüel tartışmalarında bir alt başlık olarak 

gözükmekle beraber aslında merkezde yer alan inanç tartışmaları ele alınabilir. 

Burada en genel “Evrenin Ulu Mimarı” tabirinden, “Yemin Kürsüsü”ne 

getirilmiş olan “Kutsal Kitaplar”ın bu yeni Masonik anlayıştaki yeri ve elbette 



47 

“Ruhun Ölmezliği”nin tartışmaya açıldığı görülür. Bu tartışmaların da 1970’li 

yıllarda yaygın bir mutabakatla sonuçlandığını söylemek mümkün değildir.  

Üçüncü husus olarak 1970’li yıllarda derece ritüellerinin yanı sıra yeni 

baştan ele alınan Tören Ritüelleri ve Türk Masonluğu için yeni bir uygulama 

olan İngiliz Masonluğu kaynaklı Üstad-ı Muhterem İs’at Ritüeli konusu öne 

çıkar. Üstad-ı Muhterem İs’at Ritüeli tartışmalarının boyutu ritüelin kaynağı ve 

eski ritüelden bütünüyle farklı konseptinin Türk Masonluğu’na tanıtımı, 

müzakere edilme şekli, başta toplu İs’at Törenleri olmak üzere uygulamaya 

konuş usulü ile bir bütün olarak 1970’li yıllarda her yönüyle çözümlenebilmiş 

olduğunu söylemek mümkün değildir. 

1970’li yılların ritüel tartışmaları çerçevesinde dördüncü husus olarak 

yeni ritüellerin adaptasyon sürecinde kullanılan vasıtalar üzerinde durulabilir. 

Bunların başında Eğitim ve Öğretim Locaları gelir. İngiltere kaynaklı Eğitim 

ve Öğretim Locaları’nın Türkiye’deki serüveni sadece 1970’li yıllarda değil, 

2000’li yıllarda bile tartışma konusu olmaya devam edecektir. Ritüellerin 

uygulanmasını sağlamak üzere film çekimi, vadilerde eğitmen tayini, localara 

özel eğitim yazıları gönderilmesi, genel kurulda uygulama yapılması, 

komisyon oluşturulması, eğitim kitabı basımı gibi usuller 1970’li yıllarda 

tecrübe edilmiştir. Bu çalışmaların aynı dönemde ritüel müziği gibi sahalara 

adım atılmasını sağladığı da gözden kaçırılmamalıdır.  

1969 tarihli ritüellerle birlikte gündeme gelen konulardan ilki bu taslak 

ritüellerin localara tanıtılması ve uygulamada karşılaşılan sıkıntıların tespit 

edilmesi olmuştur. Bu amaçla önce Eğitim ve Öğretim Locaları’ndan 

faydalanılmak istenmiştir. Anglosakson Masonluk kurumları arasında yer alan 

eğitim locaları Türk Masonluğu’nda ilk defa 1963 yılında gündeme gelmişse 

de mevzuatı ile birlikte ilk adımlarının hayata geçirilmesi ancak 1973 yılında 



48 

mümkün olabilmiştir.54 O nedenle başlangıçta 1969 tarihli ritüel taslağının 

localarda uygulanmaya konması için başka yollar aranmış hatta yeni 

uygulamaya göre değişen derece işaretlerinin ve yürüyüşlerin tanıtımı için bir 

film çekimi de yapılmıştır. 11 Ocak 1970 tarihli Daimi Heyet toplantısında 

konuyla ilgili şu hususlar orijinal imlasıyla tersimata geçmiştir: 

“Eğitim ve Öğretim Locaları kurulana değin bilhassa yeni ritüellerin 

iyice belletilmesi gayesiyle: 

Her üç derecenin işaret ve yürüyüşlerini gösteren bir filmin 

yapılmasına ve bu filmin birer kopyalarının vadilere gönderilmesine ve Üstad 

derecesinde –veya ilgili derecelerdeki Kardeşlere gösterilmesine, Eğitim ve 

Öğretim Locaları olmamakla beraber, İstanbul’da Büyük Üstad, Ankara’da 

Büyük Üstad Kaymakamı ve İzmir’de Büyük “1. Nazır” tarafından bilgili ve 

liyakatli ve hevesli Biraderlerden müteşekkil birer kurul tertibine ve ritüellerin 

bu kurullar tarafından gösterilmesine ve tatbikatın Locaları ziyaret etmek ve 

Locaları bu tatbikata katılmağa mecbur etmek suretiyle yapılmasına oybirliği 

ile karar verildi.” 

Aynı ayın sonunda teksir edilerek localara gönderilen 1969 tarihli 

metinlerdeki yazım hatalarının düzeltilmesi için bir düzeltme cetveli ile yalnız 

Üstad-ı Muhteremler tarafından kullanılmak ve muhafaza edilmek üzere bir 

yeni kısaltma dizin anahtarı da hazırlandığı dikkatten kaçmaz.55 23 Şubat 1970 

tarihine gelindiğinde “Gönye ve Pergel”in dereceye göre “Kutsal Kitaplar” 

üzerindeki konumları yeni bir levha gönderilerek tekrar tarif edilmiştir.56 

5 Nisan 1970 tarihine gelindiğinde ise “Yemin Kürsüsü” üzerinde yeni 

bir düzenlemeye gidildiği görülmektedir. Bu yeni düzenlemeye göre “Kutsal 

                                                 
54 Türk Masonluğu’nda eğitim localarının tartışmalı tarihsel süreci ile ilgili olarak Bkz. 

Ağaoğlu, Yavuz Selim, “Masonluk Tarihimizde Eğitim Locaları”, Mimar Sinan 

dergisi, Aralık 2017, Sayı:177 s: 27-57. 
55 29 Ocak 1970 tarih ve 5130 sayılı “Envara Mahsus” Büyük Sekreterlik levhası. 
56 23 Şubat 1970 tarih ve 5158 sayılı “Envara Mahsus” Büyük Sekreterlik levhası. 



49 

Kitaplar”ın üzerine kılıç konmaması karara bağlanmıştır. Hatırlanacağı üzere 

“Yemin Kürsüsü” üzerinde kılıç bulundurulması Eski ve Kabul Edilmiş Skoç 

Riti Masonluk geleneğinden intikal etmiş bir uygulamadır ve bu düzenleme ile 

birlikte kaldırılmıştır. Ancak bu düzenlemenin localarda uygulanması zaman 

almıştır.  

1970’lı yılların hemen başında ritüellerle ilgili gündeme gelen bir başka 

konu ise Üstad-ı Muhterem İs’at Ritüeli’dir. Bilindiği üzere Eski ve Kabul 

Edilmiş Skoç Riti uygulamalarında Üstad-ı Muhterem İs’at Töreni’nin benzer 

Görevli İs’at Töreni’nden bir farkı yoktur ve her safhası üyelere açık 

yapılmakta ve Üstad-ı Muhteremliğe özgü Masonik bir sır içermemektedir. Bu 

nedenle Üstad-ı Muhterem’in toplantıda bulunmadığı zaman yerine 1. Nazır’ın 

vekâlet etmesi bilinen bir uygulamadır. Anglosakson Üstad-ı Muhterem İs’at 

Töreni ise temel konsept olarak farklıdır. Törenin belli kısımları her dereceden 

üyeye açık olmadığı gibi bazı kısımları da sadece is’at edilmiş Üstad-ı 

Muhteremlere açıktır. O nedenle bu İs’at Töreni’ne katılmamış olan yani 

Üstad-ı Muhterem seçilmemiş veya o görevi yapmamış olan hiç kimse loca 

toplantısını yönetemez. Bu konu ilk defa 1967 yılında yeni bir derece olarak 

gündeme gelmiş ve İstanbul’da eski Üstad-ı Muhteremlerin “İskoçya Büyük 

Locası adına” Robert T. Sime tarafından toplu is’at edilmesi ile kayda 

geçmiştir. 1968’de yeni is’at ritüeli taslağı kabul edildikten sonra da yıllarca 

uygulanamamış ve eski is’at ritüeli ile uygulamaya devam edilmiştir. 

5 Nisan 1970 tarihli Daimi Heyet toplantısında yukarıda anılan 

hususlarda şu kararların alındığı görülmektedir: 

“Yeni ritüellerin uygulanması ile ilgili olarak işaret ve hareketleri 

gösteren filmlerden beklenen neticenin elde edilemediği anlaşılmakla, bu 

hususların her vadide kuruluşunu tamamlaması gereken Eğitim ve Öğretim 

Muhterem Localarınca gösterilmesine ve bu Localara gerekli imkânların ve 

araçların verilmesine, 



50 

Yeni Ritüellere göre, Kutsal Kitaplar üzerine Kılıç konmasına mahal 

olmadığından bu hususun bir tamimle Muhterem Localara bildirilmesine, yine 

yeni ritüellere göre, Üstadı Muhteremlerin bulunmadığı celselerde, en 

sonuncusundan başlayarak ve kıdem sırasıyla geriye doğru giderek, önceki 

Üstadı Muhteremlerin celseyi idare etmek yetkisini haiz olduklarını, 1. Nazırın 

vesairenin vekâlet etmek salahiyetini haiz bulunmadıklarını belirten bir 

tamimin Muhterem Localara gönderilmesine oybirliğiyle karar verildi.”57 

25-26 Nisan 1970 tarihli Genel Kurul’a sunulan İdare Raporu’nun ilk 

satırlarındaki yer alan ifade orijinal imlâsıyla şöyledir: 

“8 Kasım 1969 da toplanan olağanüstü Konvanda, yeni Ritüellerin 

kabul edilmesi ve eski Konvanlardan devrolunan görevlerden önemli bir 

kısmının yapılması ile geçen çalışma yılı Türk Masonluğu için bir ilerleme ve 

yeni bir davranış dönemi olmuştur.” 

Aynı raporun “Eski Konvanlarda Verilen Görevler” bölümünün 

“Ritüeller” başlığı altında şunlar yazılmıştır: 

 “Yeni çalışma ritüelleri, 1970 senesi başından beri Türkçe çalışan 

Localarımızın tümünde tatbik olunmaktadır.  

Localarımızda yapılmakta olan geniş tatbikat, teferruat ve dil 

bakımından bazı ufak tefek aksaklıklar göstermiştir. Bunlar, 8 Kasım 1969 

Konvanının öngördüğü süreler ve esaslar çerçevesinde düzeltilecektir. 

Bu hususu açıklıkla ve şükranla belirtmek yerinde olur ki, on dört senelik 

çabalar – en demokratik esaslar ve usuller içinde – başarı ile 

sonuçlanmıştır.”58 

Aynı İdare Raporu’nda yabancı dillerde çalışan locaların ritüelleri ile 

ilgili şu ifade vardır: 

                                                 
57 Bu hususta localara 7 Nisan 1970 tarih ve 5240 sayılı Büyük Sekreterlik levhası 

gönderilmiştir. 
58 25 Nisan 1970 tarihli Türkiye Büyük Locası 1969 Yılı İdare Raporu, HKEMBL 

Tarihî Arşivi Belge No:401.01/1471. 



51 

“Başka dillerde çalışan Localarımızda, 8/11/1969 Konvanının tayin 

ettiği süreye yetişmek amacıyla, tercüme işlerine gayretle devam 

olunmaktadır.” 

8 Mayıs 1970 tarihine gelindiğinde yabancı dilde çalışan localara bir 

Büyük Sekreterlik levhası gönderilmiş ve Türkçeden tercüme edilmesi gereken 

ritüellerle ilgili olarak kendilerine verilen sürenin uzatıldığı hatırlatılmıştır: 

“Yeni ritüelleri kabul eden Konvan, Türkçeden gayrı dilde çalışan 

Muhterem Localara, tercümeleri yapıp Büyük Daimî Heyetin tasdikine sunmak 

üzere altı aylık süre tanımış ve bu süre nihayetinden yeni ritüellere göre 

çalışma durumuna gelemedikleri takdirde bu Muhterem Locaların, tercüme işi 

tamamlanana kadar Türkçe çalışmaları lüzumuna karar vermişti.  

Vaktü zamanında Muhterem Localara tebliğ edilmiş olan bu karar, altı 

aylık süre dolduğu halde, henüz Muhterem Localarınız tarafından icra edilmiş 

değildir.  

Büyük Üstadımız, Localarınıza daha bir aylık süre verilmesini kabul 

etmiş, aksi takdirde Konvan kararı gereğince hareket edileceğini bildirmekle 

beni vazifelendirmiştir.”59 

Bu levhayla ilgili olarak Daimî Heyet’in 6 Eylül 1970 tarihli 

toplantısında Hakikat ve Hulûs Locaları tarafından Rumca tercümesi 

tamamlanmış olan Çırak derecesi ritüeline izin verilmesi gündeme alınmış ve 

oy birliği ile kabul edilmiştir. 

Aynı toplantıda “Ritüeller hakkında düşüncelerini bildirmeleri 

hakkında Muhterem Localara gönderilmiş olan tamimim tekidine” oy birliği 

ile karar verilmiştir.  

Tam da bu dönemde Türkiye Büyük Locası İngiltere Birleşik Büyük 

Locası tarafından 9 Eylül 1970 tarihinde tanınmıştır.60 İngiltere’nin Türkiye 

                                                 
59 8 Mayıs 1970 tarih ve 5330 sayılı “Envara Mahsus” Büyük Sekreterlik levhası.  
60 Ekemen, Nafiz, “Arşivlerimiz İçinde 1965 Olayları”, İstanbul, 1978, s:110. 



52 

Büyük Locası’nı tanıması ile ilgili olarak hazırlanan 21 Temmuz 1970 tarihli 

ve A.S. Frere imzalı raporda menşei hususunda, Türkiye Büyük Locası’nın 

1909’da İngiltere Birleşik Büyük Locası tarafından tanınan Mısır Büyük Locası 

vasıtası ile kurulduğu ve Mısır Büyük Locası tarafından Arapçaya ve oradan da 

Türkçeye çevrilen İngiliz ritüellerinin kurulan bu büyük locada kullanıldığı 

ifade edilerek bir çözüm bulunduğu görülmektedir. Bir başka ifade ile tanınma 

işlerinin mesnedi olarak ritüeller gösterilmiştir. Ardından İrlanda Büyük Locası 

da, 7 Ekim 1970 tarihli levhası ile karşılıklı tanışma ve dostluk münasebeti 

kurmağa karar verdiğini bildirmiştir. Gelinen nokta, dış ilişkilerle ilgili önemli 

bir mücadelenin sonuna gelindiğinin göstergesidir. Ancak ritüellerle ilgili 

tartışmaların tamamlandığını söylemek için erkendir. 

Öncelikle 1969 tarihli ritüel metinlerinin localarda uygulanması ile 

ilgili sorunların bir türlü aşılamadığını tespit etmek gerekir. Nitekim 23 Ekim 

1970 tarih ve 5570 sayılı ve “Üstad-ı Muhteremlere Özel ve Mahrem” bir 

Büyük Sekreterlik levhası yayınlanmış ve bu levhada uygulama ile ilgili bazı 

yardımcı metinlerin Üstad-ı Muhteremlere verileceği şu şekilde ifade 

edilmiştir: 

 “Yeni Ritüellerin tatbike başlamasından beri, selâm, yürüyüş ve 

kelimelerin Muhterem Localarımızda gereği gibi kullanılmadığı ve 

yanlışlıklara mahal verildiği müşahede olunmaktadır. 

Buna çare olunmak üzere, bu hususları belirtmek üzere bu kerre özel 

olarak teksir ettirilen levhaları Üstadı Muhteremlerin şahıslarına kısa bir süre 

için emaneten tevdi ediyorum. Bu levhaların ışığı altında, gerekli tedrisatı 

Muhterem Localarınızda yapmanızı ve 30 Ocak 1971 tarihine kadar bu 

levhaları Büyük Kâtipliğimize iade etmenizi rica ederim. 

Not: Bu levhaların Üstadı Muhteremlerden gayrı kimsenin eline 

geçmemesi ve hiçbir surette teksir olunmaması gerektiğini önemle rica 

ederim.” 



53 

14 Kasım 1970 tarihinde toplanan Genel Kurul, anayasa ve mevzuat 

taslaklarını oy birliği ile kabul etmiştir. Bu taslakta pek çok konu ve tabirin yanı 

sıra “Kâinatın Ulu Mimarının Yüce Şanına” yerine “Evrenin Ulu Mimarını 

Anarak” ifadesinin kullanılmasının da kararlaştırıldığı görülmektedir. Necdet 

Egeran’ın “Kurucu Meclis” olarak tanımladığı bu toplantı Masonluk tarihinde 

bir başka dönüm noktası olarak değerlendirilebilir.61 

Söz konusu Genel Kurul’da alınan kararlar 21 Kasım 1970 tarih ve 

5612 sayılı bir yazı ile tüm localara duyurulmuştur. Bu çerçevede kabul edilen 

Anayasa’ya göre Localar Genel Tüzüğü’nü hızla hazırlamak ve uygulamaya 

koymak üzere Daimi Heyet’in yetkilendirildiği bildirilmiştir. Yine aynı şekilde 

Büyük Loca Tüzüğü, Masonik Yargı Tüzüğü ve Teftiş Tüzüğü de hazırlanıp 

Genel Kurul toplantısına getirilecektir. 

13 Aralık 1970 tarihli Daimî Heyet toplantısına gelindiğinde İskoçya 

Büyük Locası’ndan Robert T. Sime’ın kendisine iletilen ritüel tercümeleri ile 

ilgili gönderdiği cevap şu şekilde tersimata geçmiştir: 

“Ritüellerimizin tercümelerinin İskoçya Büyük Kâtibi ile 

görüşüldüğüne ve esaslardan ayrılmamış olması hasebiyle bunların şayanı 

kabul bulunduğunu bildiren Sime Birader’in 3 Aralık 1970 tarihli yazısı ile 

buna verdiğimiz cevap okundu, bilgi edinildi.” 

Aynı toplantıda hazırlanan ritüeller ve ritüel uygulamalarıyla ilgili 

olarak şu ifadeler tersimata geçmiştir: 

“Ritüeller hakkında kelime ve ibare değişiklikleri için yapılması 

gerekli tadil tekliflerinin Şubat’ın ilk haftasına kadar gönderilmesi, bundan 

sonra gelecek tekliflerin nazara alınmayacağı yolunda eski tamimin tekidine, 

                                                 
61 Necdet Egeran’ın bu ifadesi için Bkz. 14 Kasım 1970 tarihli toplantı tersimatı, 

HKEMBL Tarihî Arşivi, Belge No: 401.01/1472. 



54 

Üç Kutsal Kitabın da çalışmalarda açık bulundurulması Anayasa 

hükümlerinden olduğu hususunun bir tamimle Localara duyurulmasına 

oybirliği ile karar verilmiştir.” 

Bu ifade, “Yemin Kürsüsü” ile ilgili düzenlemelerin localarda tam 

olarak uygulanamadığının bir işareti olarak kabul edilebilir. Öte yandan 21 

Aralık 1970 tarih ve 5644 sayılı levha ile localara ritüellerle ilgili değişiklik ve 

düzeltme önerilerinin Nisan ayında yapılacak Genel Kurul öncesinde Şubat 

ayının ilk haftasına kadar bildirilmesi istenmiştir. Bu ifade, yapılan 

müzakerelerin artık tamamlanması gerektiğine ilişkin bir işaret olarak 

değerlendirilebilir. 

Bu tablo içinde, hazırlanmakta olan yeni ritüellerle ilgili Genel Kurul 

öncesi yaşanan tartışmaların boyutu hakkında bir fikir edinebilmek için Daimi 

Heyet’in 10 Ocak 1971 tarihli toplantı tersimatındaki şu satırlara bakmak 

yeterlidir: 

“Büyük Üstad, Mimar Sinan Muhterem Locasının 2 Ocak 1971 

tarihinde yapılan toplantısında, 10 Numaralı Derginin basılmış olduğunun 

Fikret Çeltikçi Kardeş tarafından tebliğ edildiğini, bu nüshanın ilk 

sahifelerinde Türkiye Büyük Locasının yeni Anayasa ve Ritüellerle belirtilen 

genel prensiplerine aykırı olarak ‘bir panel düzenlendiğinden bahis’ bir 

yazının Çeltikçi Kardeş tarafından kendi initiative’i ile bastırılmış olduğunun 

görüldüğünü bildirdi, ve Büyük Üstad, bu nüshanın dağıtılmadığını ve bu 

yazının Mimar Sinan Muhterem Locası tarafından çıkartıldığını, 10.ncu 

nüshanın bu suretle dağıtılacağını söyledi. 

Kardeşler ayrı ayrı söz aldılar ve Panel tertibi ile Büyük Locamızı ve 

Derneğimizi çeşitli zorluklarla karşı karşıya getirmenin ağır sorumluluğu 

üzerinde durduktan sonra yetkili organlara danışmadan onlara bilgi dahi 

vermeden Büyük Locamızın yayın organı olan bir dergi üzerinde ne yetki ile 

tasarruf edildiğinin Fikret Çeltikçi Kardeş’den sorulmasına, kendisine cevap 



55 

için bir hafta mehil tanınmasına ve gelecek cevaba göre muamele tayinine ve 

konunun önümüzdeki toplantıda görüşülmesine oybirliği ile karar verildi.” 

Tersimatta adı geçen Fikret Çeltikçi’nin daha o yıllarda bile çeşitli 

vesilelerle Türk Masonluk tarihine geçmiş etkili bir Mason olduğu 

söylenebilir.62  

Fikret Çeltikçi’nin Daimi Heyet’e verdiği cevap 14 Şubat 1971 tarihli 

Daimi Heyet toplantı tersimatına şu şekilde yansımıştır:  

“Fikret Çeltikçi Kardeşin, Büyük Üstadın 14 Ocak 1971 tarihli 

levhasına verdiği 22 Ocak 1971 tarihli cevapları okundu. Bu yazılardan, 

yaptığı yanlışı anladığı ve camiamıza hizmet etmek istediği manası çıktığından 

konunun kapanmış sayılmasına oybirliğiyle karar verildi.” 

Mimar Sinan dergisinden çıkartılan bu yazıda genel olarak, mevcut 

ritüellerin başka kurumların ritüellerine uyum sağlayacak şekilde büyük 

değişikliğe uğratılması, bu amaçla doğrudan tercüme yoluna gidilmesi, 

kullanılan dil özellikleri ve terimlerin değiştirilmesi ile ritüel içindeki Tanrı ve 

“Kutsal Kitaplar”la ilgili kısımların ağırlığı gibi hususlarda üyelerden gelen 

eleştiriler dile getirilmektedir. Özellikle laikliğe göndermede bulunarak dinî 

özelliklerin ritüellere katılmasını eleştiren görüşler öne çıkmaktadır. Aslında bu 

yazı, 17 Mart 1970 tarihinde Pınar Locası’nda ve 9 Haziran 1970 tarihinde 

                                                 
62 Fikret Çeltikçi, 1955 yılının idari sıkıntılarını inceleyen “Türkiyede Gran-Loj 

Müessesesi” başlıklı kitapçığı, 16 Aralık 1956’da nihayet bağımsız bir büyük locanın 

kuruluşu öncesi Ankara ve İstanbul grupları arasında yaşanan tartışmalarda Ankara’dan 

yana koyduğu tutumu, 1960 İhtilali sonrasında Büyük Loca’nın askeri darbeye destek 

beyannamesi hazırlaması gerektiği konusundaki dilekçesi, 18 Nisan 1964 tarihli Genel 

Kurul toplantısında Eski ve Kabul Edilmiş Skoç Riti ile Büyük Loca’ya bağlı sembolik 

locaların çalışma usulleri arasındaki ayırımı işaret eden dikkat çekici sözleri, 2 Mayıs 

1965 tarihli olaylı Büyük Üstat seçiminin yapıldığı Genel Kurul toplantısında Necdet 

Egeran’ı aday gösteren delege olması, ardından Büyük Üstatlık görevinden istifa eden 

Necdet Egeran yerine seçim yapılmak üzere 5 Aralık 1965 tarihli Genel Kurul’a 

giderken Daimi Heyet’te istifa etmeyen tek üye olmasıyla Türk Masonluk tarihine 

geçmiştir. 



56 

Fazilet Locası’nda gerçekleştirilen iki panelde görüşülenlerin bir özeti 

niteliğindedir. Bu panellerde dile getirilen görüşlere örnekler vermek gerekirse: 

“Ritüel merasim kılavuzu manasına gelmektedir, her şeyden evvel 

şekille ilgilidir. Ritüeller Masonik esaslara aykırı olmamak kaydıyla istenildiği 

gibi tanzim edilebilir, ancak obediyansların bulundukları memleketin 

yasalarına, örf ve adetlerine ve müşterek inançlarına uygun olması gerektiğini 

izah etmiş ve toplumun hukuk kuralları dikkatle incelenmeden hazırlanan 

merasim kılavuzlarının anlamsız kalacağı...”  

“Şimdi tatbikine çalışılan ritüeller Eski ve Kabul Edilmiş İskoç 

Ritinden mülhem kısımlarla York tipi ritüellerin bir karışımıdır.”63 

 “Rite uygun ritüel, Anderson nizamnamesine aykırı olmamak, 

landmarklarla çelişmemek şartıyla, mahalli örf ve adetlere, kanun ve nizamlara 

uygun hale getirilebilir”  

“Tercümeler, metne ne kadar sadık kalırlarsa kalsınlar, muhtevanın 

bütün alegorilerini, renklerini canlandırmaktan uzak kalırlar.”64  

Keza bu panellerde “Tekris” yerine “Eriştirme”, “Mazeret” yerine 

“Özür” kelimelerinin kullanılması, “Dış Muhafız”ın yani “Gözcü”nün hep 

dışarıda kalması nedeni ile her toplantıda farklı bir üyenin bu göreve tayin 

edilmesi, ritüelde “tüm insanlar için” toplanıldığı belirtilmiş olduğu halde; 

kapanışta, Evrenin Ulu Mimarı’nın sadece Masonlara yardım etmesi yolundaki 

temenni, tekris sırasında Masonluğun herkesi inancında serbest bıraktığının 

söylenmesinin hemen ardından “Tanrıya inanır mısınız?” diye sorulması, 

ritüelde yurttaş olarak ilk görevin yasalara saygı olduğunun belirtilmesinin 

ardından mükellefiyetlerin kutsal kitaplarda bulunacağının söylenmesinin 

laikliğe aykırı olduğu, eski ve yeni ritüelde kullanılan Türkçeden kaynaklanan 

                                                 
63  Bu iki görüş Fikret Çeltikçi tarafından dile getirilmiştir. Bkz. Layiktez, Celil, 

“Türkiye’de Masonluk Tarihi”, Cilt:3, İstanbul, 2003, s: 23-24. 
64  Bu görüşler Esat Güven tarafından dile getirilmiştir. Bkz. Layiktez, Celil, 

“Türkiye’ de Masonluk Tarihi”, Cilt:3, a.g.e. s: 25, 31. 



57 

rahatsızlıklara daha dengeli bir çözüm getirilmesi gerektiği dile getirilmiştir. 

Ayrıca senelerce sadece bu konu ile uğraşmanın büyük bir zaman kaybına 

sebep olduğu da vurgulanmıştır. 

Ritüel tercümelerinden sorumlu olan İbrahim Hoyi de katıldığı panelde 

eski ritüellerden birinde Tekris Töreni’nde adaya, Allah deyince ne anladığının 

da sorulduğunu hatırlatarak; “Bu ritüel tabiatıyla dinî noktadan hareket ediyor. 

Eğer Masonluk 1717’de İngiltere’de başlayacağına Türkiye’de başlamış olsa 

idi, ritüeller tabiatıyla fıkıh ve Kuran’a istinat edecekti”, demiştir.  

Halit Arpaç ise ritüel meselesinin 1957’den beri sürdüğünü 

hatırlatarak, bu tartışmaların artık bir yere bağlanması gerektiğini vurgulamış 

ve “Bu konuşmalar fikir mücadelesinden gövde mücadelesine dönerse, 

zannederim Masonluk Türkiye’de bir daha açılmamak üzere kapanır” diyerek 

uyarmıştır. Bu ifadeler farklı görüşteki grupların ritüeller üzerinde 

cepheleştiğinin göstergesi olarak değerlendirilebilir. 

Panellerle ilgili yazının netice bölümünde özetle; Operatif 

Masonlardan intikal eden yazılı bir ritüel bulunmadığı, bu itibarla bütün 

obediyanslarda tek bir ritüelin kullanılmasının mümkün olmadığı, ritüellerin 

memleket mevzuatına aykırı olamayacağı, Eski ve Kabul Edilmiş Skoç Riti’ne 

ait ritüellerde Masonik esaslara aykırı bir durum olmadığı ve istenirse gözden 

geçirilebileceği, tartışılan yeni ritüel metninin “Tekris” bölümünde geçen Tanrı 

vurgusunun laikliğe aykırı olduğu, “Kâinatın Ulu Mimarı” deyiminin tüm 

Masonları birleştirdiği, esas olanın ritüel değil rit olduğu, yeni ritüellerin York 

ve Skoç Riti’nden mülhem kısımları ihtiva eden karma bir ritüel olduğu, dil 

açısından tatmin edici olmadığı, aslında tercüme yerine adaptasyonun daha 

uygun bir teknik olduğu, ritüel metni içinde çelişkilerin olduğu, tatbikinin 

güçlüğü hususları üzerinde durulmuştur. 

Tüm bu gelişmeler arasında 14 Şubat 1971 tarihine gelinmiş ve bu 

tarihte yapılan Daimi Heyet toplantısında ritüeller hakkında localardan gelen 



58 

değerlendirmeleri incelemekle Şekûr Ökten başkanlığında bir komite 

kurulması kararlaştırılmıştır. 

Ancak temel konular, özellikle yeni ritüellerde yer alan inanç konusu 

çerçevesinde gelişen tartışmalar henüz tamamlanmamıştır. Buna ilişkin bir 

örnek 7 Mart 1971 tarihli Daimi Heyet toplantı tersimatında orijinal imlasıyla 

şu şekilde görülmektedir: 

 “Hulûsi Selek Kardeş, İzmir’de bir Locanın isadını takip eden resmî 

agapta, üstadı muhteremlik yapmış bir Kardeşin Üstadı Muhteremin kendisine 

söz vermemesine rağmen RUHUN ÖLMEZLİĞİ hakkında Büyük Locamızın 

felsefesine uygun olmayan bir konuşma yaptığını, bil’ahara yapılan 

incelemeden bu olayın klandesten teşkilâtın tahriki neticesi olduğunun tespit 

edildiğini, konunun bazı Kardeşler üzerinde şaşırtıcı tepkiler yaptığından bu 

mevzuun ne gibi zaruretler altında kabul edildiğinin açıklanmasında fayda 

gördüğünü söyledi. 

Büyük Sekreter, bu konunun İstanbulda da bazı Kardeşler tarafından 

bahis konusu edilmekte olduğunu, fakat buradaki konuşmaların münferit 

vakalar olmaktan ileri gitmediğini, bir tamimle bunu anlatmanın güçlüğü bir 

tarafa, böyle bir tamim gönderildiği takdirde hem münakaşaları tahrik edeceği 

hem de dış tanışmaları gereği gibi kurmak için vaki suallere verilen müsbet 

cevaplara rağmen konunun hala tartışma mevzuu olduğunun duyulması 

halinde bu münasebetlerimizin de bundan müteessir olacağından endişe 

ettiğini ve kısaca bu konu hakkında konuşulamayacağı yolunda yasaklayıcı bir 

tamimin ise büsbütün işi alevlendireceğini söyledi. Açıkça ‘biz ruhun 

ölmezliğine inandığını ilân eden bir obedyansız, beğenmiyen gider’ demekten 

başka yol göremediğini, bu suretle belki daha 150 kişi gider amma, biz de 

rahata kavuşuruz, klandesten teşkilâtın tahriklerine cevap vermekle onu 

kendimize muhatap saymış oluruz, ve bu işin sonu gelmez dedi. 



59 

Büyük Üstad, Macit Erbudak, Şekûr Okten Kardeşler aynı mütalâaya 

iştirak ettiklerini bildirdiler. Konu hakkında hiçbir karar alınmadı.” 

24-25 Nisan 1971 tarihli Genel Kurula sunulan İdare Raporu’nda 

ritüellerle ilgili olarak verilen şu bilgiler oldukça detaylıdır:  

“Yeni Çalışma Ritüelleri artık bütün Localarımızda uygulanmaktadır.  

Localarımızda yapılan geniş tatbikat sırasında rastlanan bazı noksanların 

tamamlanması yolunda Localarımızca ileri sürülen teklif ve mütalâaların ışığı 

altında Muhterem Kurulunuz ritüellerimize son şeklini verecektir. Umarız ki, 

uzun yıllar için bu konuya halledilmiş gözüyle bakmak mümkün olacaktır. 

Gelen mütalâalar ve teklifler Büyük Daimî Heyetçe ve bu Heyetin kurduğu özel 

komisyonca incelenmiştir. Bu komisyon gerçekten çok yoğun bir çalışma 

yapmış ve esas metinleri, Konvanca kabul edilen Türkçe ritüelleri ve 

Localardan gelen düşünceleri birer birer incelemiş ve değerlendirmiştir. Bu 

Komisyonun sunduğu raporu bilgilerinize sunuyoruz.” 

Sözü edilen komisyon raporu şöyledir: 

“Saygı Değer Büyük Üstad, 13.2.1971 günlü toplantıda bize verilen 

görevi yerine getirerek ritüellerimizin son şeklini vermek üzere çeşitli 

Localardan gelen teklifleri inceledik: 

1. Tekliflerden biri, ritüelleri genel olarak eleştirmekte, gerek dil ve 

gerekse muhteva bakımından yamalı bir bohçaya benzettikten sonra, Umumi 

Heyette bir komisyon teşkil edilerek bu işin yeniden ele alınmasını istemektedir. 

Bu teklif, ritüeller Umumi Heyet tarafından esas itibariyle kabul edilmiş ve bir 

senelik deneme süresinde, sadece dil ve hareketler bakımından iyi 

anlaşılmasına ve akıcılığına engel olan yerleri görülürse bunların düzeltilmesi 

kararlaştırılmış olduğundan Komisyonumuzca nazarı itibara alınamamıştır. 

2. Tekliflerden biri de, konuyu sadece dil bakımından ele almış ve 

hemen her eski, Arapça ya da farsça kelimede bir özel mana, bir kudsiyet ve 

bir güzellik görerek, buna karşılık her öz Türkçe yeni kelimede bir anlam 



60 

yetersizliği, bir kakofoni ve bir bayağılık olarak bütün bunların eski halleri ile 

kalmasını öngörmektedir. Bu teklifte, şimdi vereceğimiz örneklerden ve 

dosyada mevcut tam teklifin incelenmesinden de anlaşılacağı veçhile, en 

azından mübalağalı bulunduğu ve ritüellerde kullanılan öz Türkçe kelimelerin 

%99u, teklifte iddia edildiği gibi uydurma ve anlamsız olmayıp, Türkçe bilen 

her yaşta insanın kolayca anlayıp kullandığı ve dilimizde tutan, yavaş yavaş 

yerleşen kelimeler olduğu için nazarı itibara alınmamıştır. (...) 

3. Diğer iki teklif Umumi Heyet kararına uygun bulunduğundan nazarı 

itibara alınmış, yapılan öneriler tartışılarak ya kabul edilmek suretiyle bir 

nüsha eski metin üzerine geçirilmiş, ya da reddedilmiştir. 

4. Tekliflerin tartışılmasında ve ritüellere son şeklin verilmesinde, 

bilhassa şu hususlar göz önünde tutulmuştur: 

a. İfade noksanlığı veya karışıklığı yüzünden manası anlaşılmayan ve 

hatta anlaşıldığı görülen kısımlar anlaşılır hale getirilmiştir. 

b. Herkes tarafından henüz bilinmeyen bilgiler, kısaltmalar ve bundan 

dolayı da yanlış yapılan hareketler gereken yerlerde açıklayıcı ilâveler 

de yapılarak açıklığa kavuşturulmuştur. (Bilhassa hazırlık ve seremoni 

ile ilgili bölümlerde) 

c. Terim kesinliği ve yeknesaklık sağlanmıştır. 

d. Hareketlerin karışıklığı giderilmiştir. 

e. Evvelce gözden kaçmış cümle düşüklükleri ve gramer yanlışlıkları 

düzeltilmiştir. 

f. Her üç ritüelde bir birine paralel kısımlardaki benzersizlikler 

giderilmiştir. 

g. Burada yeri olmayan, tüzükte bulunması gerekli kısımlar 

çıkarılmıştır. 

Bu suretle bizce son şeklini almış üç ritüeli ekli olarak sunuyoruz.” 



61 

24-25 Nisan 1971 tarihli Genel Kurul’a sunulan İdare Raporu’nun 

ekleri arasında Robert T. Sime’ın ritüellerle ilgili olarak Nafiz Ekemen’e 

gönderdiği 21 Ocak 1971 tarihli mektup da yer almaktadır. Söz konusu mektup 

şöyledir: 

“Sevgili Kardeşim Ekemen, 

Her şeyden önce, Türkiye Localarında kullanılmak üzere önerilmekte 

olan Birinci ve İkinci Derecenin tasarı kopyalarını iliştirerek gönderdiğiniz 

sevindirici mektubunuza karşılık vermekteki gecikmem dolayısiyle özür dilerim. 

Bunları ilgiyle okudum, dikkatle inceledim ve bu ritüel tasarılarının 

bütün Masonik Amaçlar için hem uygun hem de tamamen elverişli olduğu 

kanısına vardım. Ayrıca İskoçya Büyük Locasının Büyük Sekreteri Dr. Alex 

Buchan’ın da bu kanıma tamamen katılmakta olduğunu size bildirmekle kıvanç 

duymaktayım ve her ikimiz de bu ritüellerin uygulanmasında size başarı dileriz. 

Yeni çalışmalarınızın, Locanın standard açılış ve kapanışını, her 

derecedeki çalışma araçlarının sunulmasını, derecenin sonundaki 

yükümlülüğü ve tabii olarak resim tablolarını da kapsamakta olduğu not 

edilmiştir. Bunlar ana temellerdir ve sizin mevcut kendi ritüellerinizin, özellikle 

Hazırlık Hücresini, Üç geziyi ve Aynanın kullanılması gibi son derece 

mükemmel bölümleri de ritüele koymuş olmanıza gerçekten sevindim; bunların 

hepsi çok etkilidir ve ilerideki adaylarınız için çok büyük değerler taşıdıkları 

muhakkaktır. 

Gerek sizi gerekse Türkiyedeki Kardeşleri, bu eserlerin toparlanması 

için hazırladıkları zaman ve çaba için en içten şekilde kutlar ve bunların 

kabulünde başarıya ulaşmasını dilerim. 

Sırası geldiğinde, benzeri bir inceleme yapmak üzere Üçüncü 

Derecenizin de bir kopyasını gönderirseniz memnun olurum ve bu meyanda çok 

kolaylıkla uygulayabileceğiniz İs’ad Edilmiş Üstad Derecesinin veya Töreninin 

de kabul edilmesinin tarafınızdan ciddî olarak incelenmesini tekrar öneririm. 



62 

Bu önerinin kesin olarak kabul edilmesi halinde size yardımcı olmaktan büyük 

kıvanç duyarım.” 

Bu mektupta Robert T. Sime’ın Anglosakson Masonluk geleneğinde 

bulunmayan “Tefekkür Hücresi”, “Üç Gezi” ve “Ayna” gibi unsurların bu 

ritüellerde bulunmasından dolayı memnun olduğunu belirtmesi kaydedilmeye 

değerdir. Netice olarak 24-25 Nisan 1971 tarihli Genel Kurul’da ritüellerle ilgili 

alınan şu karar tersimata geçmiştir: 

 “I., II., ve III., Derece Ritüellerinin son rötuşlarını yaparak, ve bunun 

için dilerse bir komisyon kurmakta muhtar olmak üzere, Büyük Kurulun 

Ritüelleri bastırmasına ve yürürlüğe koymasına oybirliği ile karar verildi.”65 

Büyük Kurul’un66 20 Haziran 1971 tarihli toplantısında ise ritüellerin 

basımı ile ilgili şu not tersimata geçmiştir: 

 “Ritüeller okundu, gerekli son tashihler yapıldı, bastırılmasına ve 

baskı işleri ile Büyük Sözcü67 Ziya Umur Kardeşin görevlendirilmesine 

oybirliği ile karar verildi” 

1971 yılının Ekim ayına gelindiğinde basımı tamamlanan ritüellerin ve 

yeni ritüellere göre yeniden tanzim edilen “Yemin Varakaları”nın localara 

gönderildiği görülmektedir.68 

1971 yılında yayınlanan Çırak derecesi ritüeli bir sentez metin olarak 

kabul edilebilir. Bu suretle hem uluslararası Masonluk dünyasında konulan 

hedeflere ulaşıldığı hem de 1909’daki Masonik köklere sahip çıkılmış olduğu 

söylenebilir. Bu ritüellerin farklı ritüel sistemlerinin izlerini taşıdığı 

                                                 
65 29-30 Nisan 1972 tarihli Türkiye Büyük Locası Genel Kurul kitapçığında yer alan  

24-25 Nisan 1971 tarihli Türkiye Büyük Locası Genel Kurul tersimatı, HKEMBL 

Tarihî Arşivi, Belge No:401.01/1483. 
66 24-25 Nisan 1971 tarihli Genel Kurul’da “Büyük Daimî Heyet” adı “Büyük Kurul” 

olarak değiştirilmiştir. 
67 Büyük Hatip. 
68 11 Ekim 1971 tarih ve 6119 sayılı Büyük Sekreterlik levhası ile ritüeller, 12 Ekim 

1971 tarih ve 6122 sayılı Büyük Sekreterlik levhası ile de üç dereceye ait “Yemin 

Varakaları” localara gönderilmiştir. 



63 

kuşkusuzdur. O nedenle çok katmanlı, çok kültürlü özgün bir metin olmanın 

getirdiği tartışmaların Türk Masonluğu camiasında 1971 yılından sonra da uzun 

yıllar sürmesi belli yönleriyle anlaşılır bir durum olarak kabul edilebilir. 

1971 yılında yeni ritüellerin yayınlanmasından sonraki dönemde, hem 

ritüelin tatbiki ile ilgili sorunların tartışıldığı hem de uygulamada tespit edilen 

eksikliklerin tamamlanmasına gayret edildiği anlaşılmaktadır. Bu çerçevede, 

karşılaşılan en küçük eksiklik veya tereddütlerin bile müzakere edildiği 

dikkatten kaçmaz. Örneğin Büyük Kurul’un 16 Ocak 1972 tarihli toplantı 

tersimatında “Mabetlere kutsal kitapları taşımak için birer yastık tedariki 

hakkında idare müdürlerine talimat verilmesine oybirliği ile karar verildi”, 

denmektedir. 

Öte yandan Türk Masonluğu yeni ritüellerini oluştururken sıra Tören 

Ritüelleri’ne gelmiştir ve anılan 16 Ocak 1972 tarihli toplantıda yeni tören 

ritüel taslaklarının Büyük Üstat, Büyük Sekreter ve Büyük Hatip tarafından 

incelenerek son şekillerinin verilmesine karar alınmıştır. 

1971 ritüelleri ile ilgili yabancı obediyansların ne şekilde yorum yaptığı 

merak edilebilir. Bu hususta en ilginç örnek İngiltere Birleşik Büyük Locası 

Kütüphane Müdürü A.R.Hewitt’in Büyük Sekreter Stubbs’a yolladığı 12 Ocak 

1972 tarihli kişisel değerlendirmedir. Bu değerlendirme şöyledir: 

“Bu ritüelin sayfalarını karıştırdım, çok değişik ve karışık 

kaynaklardan (ploygot69) geldiğinden ne diyeceğimi bilemiyorum. Anlaşılan 

ritüelleri düzenleyenler birçok değişik ritüelden alıntılar yapmışlar ve en 

azından şaşırtıcı bir sonuç elde etmişlerdir. Sorulu cevaplı tedrisatta görülen 

ifrat devamlılığı bozmakta olup namzedi sersemletecek karakterdedir. Ritüelin 

                                                 
69   Oyun-dili anlamında türetilmiş İngilizce bir sözcük 



64 

çoğu İngiliz’dir, bir miktarı Schroeder’den70 alınmadır, Kontinental71 

olduğunu tahmin ediyorum, gerisini ise teşhis edemedim. Locada oturma 

düzeni Schroeder’deki gibidir: Önceki Üstad-ı Muhterem Üstad-ı Muhterem’in 

sağında (bir nevi hocalık etmektedir); Sekreter takriben Güney Doğu’da 

oturmaktadır; her üç derecede tersimat okunmakta, açılışlar uzun sürmekte ve 

Loca açıldıktan sonra gelen Kardeşler ayrıntılı bir merasimle kabul 

edilmektedirler. 

Tekristen hemen önce uzun bir sual-cevap faslı vardır. Muhakkik adayı 

getirir. Uzun bir boş laftan sonra bizde olduğu gibi mükellefiyetler tevdi edilir. 

Hasenat kutusunun takdimi de bizim usullerimize uygundur. Yemin metni de 

benzemektedir, ancak bazı kısımları çıkarılmıştır. İkincide, adayın Nazırlar 

tarafından sorgulanması İngiliz uygulamasına çok yakındır. Adım atmayı 

öğretmeden önce Muhakkik Kelimeyi verir...”72 

1972 yılının Nisan ayında toplanan Türkiye Büyük Locası Genel 

Kurulu’na kadar çok önemli bazı gelişmeler yaşanmıştır.  

Öncelikle Büyük Kurul’un 13 Şubat 1972 tarihli toplantı tersimatında 

Tören Ritüelleri’nin (Protokol, İs’at, Resmî Ziyafet, Açık Celse, Evlenme, 

Matem Ritüelleri) bastırılması ve konu ile Büyük Hatip Ziya Umur’un 

görevlendirilmesi kararlaştırılmıştır. 

Büyük Kurul’un 5 Mart 1972, 2 Nisan 1972, 18 Haziran 1972, 23 

Temmuz 1972 tarihli toplantılarında ise “İs’ad Edilmiş Üstad-ı Muhteremler 

Ritüeli”nin müzakeresi yapılmıştır. 

                                                 
70 1801 yılında Almanya’da Friedrich Ludwig Schröder tarafından kurulan ve 

Masonluğun yüksek derecelerinde yer alması gereken öğelerin sembolik derecelerle 

ifade edilmeye çalışan bir sistem olarak tarif edilir. (Detaylı bilgi için Bkz. Ayfer, 

Murat Özgen, “Ansiklopedik Mason Sözlüğü”, Cilt 2, s:872) 
71 İngilizlerin Kıta Avrupası’na ait Masonluk için özellikle Fransız Masonluğu için 

kullandıkları bir tabirdir. 
72   Layiktez, Celil, “Türkiye’de Masonluk Tarihi”, Cilt:3, İstanbul, 2003, s: 73-74. 



65 

29 Nisan 1972 tarihli Genel Kurul’da ise Masonik mevzuat açısından 

bir dönüm noktası yaşanmış ve Localar Genel Tüzüğü kabul edilmiştir. Bu 

tarihte bile derece işaretlerinin üyeler tarafından doğru tatbik edilmediği 

bilinmektedir.  O nedenle bu toplantıda Raşid Temel’in bundan önceki Genel 

Kurul’da kabul edilen ritüellere göre toplantı açılış ve kapanışlarında verilen 

işaretleri uygulamalı olarak tüm üyelere gösterdiği, yapılan uygulamanın kabul 

edilen ritüellere uygun olduğunun tespit edildiği ve bundan sonra bir düzeltme 

gerekirse Büyük Kurul’un yetkili kılındığı belirtilmektedir.73  

Bu toplantının akabinde Büyük Kurul’un 7 Mayıs 1972 tarihli toplantı 

tersimatında ise ritüelik uygulamalarla ilgili tereddütlerin giderilmesi amacıyla 

şu kararların alındığı görülmektedir: 

“Ritüellerin bastırılması sırasında, (işaret) ve (selam) kelimelerinin 

tereddüde mahal bırakmayacak surette konulmuş olduğu, vaki müracaatlardan 

anlaşılmakla her derecede Locanın açılışı sırasında, cümlenin şöyle olması 

gerektiği anlaşıldı: “Çırak Mason olarak Düzenli Duruşa geçiniz, İşaret 

veriniz ve Düzenli Duruşa dönünüz Kardeşlerim” diye tavzih edilmesine ve 

keyfiyetin bir tamimle Muhterem Localara duyurulmasına; 

1. derece adımlarının Ankara’da Raşit Temel, İzmir’de Halim Erker ve 

İstanbul’da Ziya Umur Kardeşler tarafından Localarda gösterilmesine karar 

verildi.” 

Yeni ritüel uygulamalarının localarda tam anlamıyla 

uygulanamamasının arka planında bu ritüellere duyulan tepkinin bulunup 

bulunmadığı üzerinde de durulabilir. Çünkü 12 Ağustos 1972 tarihine 

gelindiğinde localara önemli bir uyarıda bulunulduğu görülmektedir. Bu 

yazının içeriğine göre “Eriştirme, Geçiş ve Yükseliş Törenlerinden sonra 

Kardeşlere derecelere ait ritüellerin verilmediği bundan maada; Anayasa, 

                                                 
73 29-30 Nisan 1972 tarihli Genel Kurul tersimatının yer aldığı 21-22 Nisan 1973 tarihli 

Genel Kurul kitapçığı, HKEMBL Tarihî Arşivi, Belge No: 401.01/1482. 



66 

Yargı Tüzüğü ve Dernek Statüsü’nün mevcudiyetinden bile birçok Kardeşlerin 

haberdar olmadıklarının” anlaşıldığından yola çıkarak bu durumun 

düzeltilmesi istenmiştir.74 

Başka eksiklikler de tespit edilmiştir. Nitekim Büyük Kurul’un 24 

Eylül 1972 tarihli toplantısında Muhakkik El Kitabı’na değinilerek şu karar 

alınmıştır:  

“Muhakkik tarafından tekris sırasında verilecek bilgileri gösteren ve 

Raşit Temel Kardeşimiz tarafından hazırlanan talimat okundu, bazı 

değişiklikler yapılarak kabul edildi ve Muhterem Localara “mahrem” kaydıyla 

tamim olunmasına oybirliği ile karar verildi.”75 

Muhakkik El Kitabı’nın bir başlangıç olduğu düşünülebilir. Büyük 

Kurul’un 19 Kasım 1972 tarihli toplantısında ise, Masonik muamelelerin nasıl 

yapıldığını anlatan bir “Üstadı Muhterem” kitabı ile “Sekreter” kitabının broşür 

şeklinde hazırlanması Orhan Alsaç ve Albert Arditti tarafından teklif edilmiş 

ve oy birliği ile karar alınarak bu konuda Şekûr Ökten, Raşit Temel, Orhan 

Alsaç ve Galip Kardam görevlendirilmiştir. Büyük Kurul’un 14 Ocak 1973 

tarihli toplantısında da, hazırlanan  “Üstadı Muhteremin El Kitabı” ve 

“Sekreterin El Kitabı”nın beş yüzer adet bastırılmasının oy birliği ile 

kararlaştırıldığı tersimata geçmiştir. 

Ancak hazırlanan kitapçıklara rağmen yine de loca çalışmalarında bir 

uyum temin edilememiştir. Ritüele uygun olmayan şekilde yapılan loca 

çalışmalarına ilişkin localara gönderilen 25 Kasım 1972 tarih ve 7184 sayılı bu 

sert üsluplu Büyük Sekreterlik yazısının ilgili kısmı oldukça dikkat çekicidir: 

                                                 
74 12 Ağustos 1972 tarih ve 6927 sayılı Büyük Sekreterlik levhası. 
75 Daha sonra burada bahsi geçen Çırak derecesi için “Muhakkik Bilgileri”, talimat 

şeklinde, 30 Eylül 1972 tarih ve 7018 sayılı Envara Mahsus ve Gizli kayıtlı yazı ile 

localara bildirilmiştir. 25 Kasım 1972 tarih ve 7182 sayılı yazı ile Kalfa derecesine ve 

23 Aralık 1972 tarih ve 7283 sayılı  yazı ile Üstat derecesine ait “Muhakkik Bilgileri” 

localara gönderilmiştir. 



67 

 “Ritüeller ve tüzükler için geçici devre kapanmış, bunların harfiyen ve 

tamamen tatbiki zamanı gelmiştir. Bu meyanda, remzen açıp kapama gibi 

çalışmaların heybetine ve bu çalışmalardan beklenen heyecanın doğmasına 

aykırı olan bu işlerden kesin olarak vazgeçilmesi lazımdır. Vaktin darlığı gibi 

bir mazeretin kabulüne mesağ (izin) yoktur. Bu gibi işlere devam edecek 

Localar hakkında, duyulduklarında, gerekli işlem yapılacaktır. 

Muhterem Locanın yönetimi ve temsili sadece Üstadı Muhtereme aittir: 

bu itibarla, Üstadı Muhteremin, özellikle çalışmalar sırasında, otoritesine karşı 

gelenler, onu umursamaz görünenler, Ritüeli beğenmedikleri bahanesiyle 

şekilsiz ve usulsüz mabetlere girip çıkanlar hakkında en sert disiplin takibatı 

yapılacaktır.” 

21-22 Nisan 1973 tarihli Genel Kurul’a gelindiğinde, bu tarihte sunulan 

Büyük Kurul Raporu’nda şu ifadelere yer verilmiştir:  

“Toplantı gündemimiz yüklüdür; birbirleriyle bağlantıları hasebiyle 

geçen dönemlere ait Konvanlarda müzakere edilip henüz karara 

bağlanamayan mevzuat ve ritüel tasarılarını inceleyeceksiniz ve bunlar, 

vereceğiniz direktifler, varacağınız kararlar sayesinde, son şeklini alarak 

yürürlüğe girecektir. 

Bu suretle, bütün mevzuat ve ritüellerimiz, Büyük Locamızın bu kerre 

katıldığı Büyük Mason ailesinin felsefesine uygun bir şekilde yeniden tanzim 

edilmiş olacaktır. 

Her hangi bir obediyansın bu konudaki yasa ve çalışma rehberlerini 

aynen kabul etmektense, geleneklerimize ve memleket icaplarına uygun yeni 

metinler hazırlamayı tercih ettik; bu itibarla sözü geçen metinlerin mükemmel 

ve kusursuz oldukları iddiasında değiliz. Fakat uzunca bir müddet bunlarla 

iktifa etmemiz, görülecek kusur ve noksanları tesbit ile yetinerek, bunların beş 

– on sene sonra düzeltilmesi yoluna gitmemiz ve artık Masonluğumuzun 



68 

uğraşması gereken başka işlere bakmak imkânını bulmamız gerektiğine 

inanmaktayız ve sizlerin de bu inançta olduğunuzdan eminiz.”  

Aynı Genel Kurul’da “Üstad-ı Muhteremler İs’adı Ritüeli ile Büyük 

Loca Genel Kurulu açılış ve kapanışı ile ilgili ritüel” oylanarak kabul 

edilmiştir.76 

Büyük Kurul’un 8 Temmuz 1973 tarihli toplantısına gelindiğinde son 

rötuşları da tamamlanan “Üstad-ı Muhteremler İs’adı Ritüeli”nin bastırılması 

kararı alınmış ve “Tören Ritüelleri”nin de Büyük Sekreter Ziya Umur, Cavit 

Yenicioğlu ve Raşit Temel tarafından 11 Temmuz 1973 tarihinde gözden 

geçirildikten sonra baskıya verilmesi kararlaştırılmıştır.77 

1973 yılı Aralık ayında eski ve yeni Üstad-ı Muhteremlerin katılımı ile 

toplu olarak yapılan toplu is’at törenlerinin Türk Masonluğu tarihine yeni bir 

gelenek oluşturduğunu söylemek mümkündür. Bu da o dönemde “Hazine 

durumu imkân vermediğinden” dolayı törenden sonra ancak ekmek, tuz ve 

şarabın paylaşılması ile yapılan “Agap”tır.  Bu tarihten sonra Türk 

Masonluğu’nda yapılan tüm “Agap”lar bu şekilde yapılmıştır. 

Bu dönemde İskoçya’dan Robert T. Sime liderliğinde 40 kişiden oluşan 

bir grubun 20-27 Ocak 1974 tarihleri arasında Türkiye’ye gelerek İstanbul, 

İzmir ve Ankara’yı ziyaret etmeleri ve bu şehirlerde Üstad-ı Muhterem İs’at 

Ritüeli’ni uygulamalı olarak icra edip göstermeleri ayrıca not edilmeye 

değerdir. Toplu olarak yapılan Üstad-ı Muhterem İs’at Törenleri’nin bütün 

1970’li yıllar boyunca icra edildiği göz ardı edilmemelidir. 

                                                 
76 Genel Kurul’da alınan kararları içeren 24 Nisan 1973 tarih ve 421 sayılı Büyük 

Sekreterlik levhası. 
77  Yayınlanan yeni “Tören Ritüelleri” ile ilgili olarak 15 Ekim 1973 tarih ve 790 sayılı 

Büyük Sekreter yazısı ile 20 Kasım 1973 tarih ve 900-901 sayılı yazılar localara 

gönderilmiştir. Yeni ritüele gore Üstad-ı Muhterem İs’at Törenleri ise -toplu olarak 

yapılmak kaydı ile- ilk defa 7 Aralık 1973 tarihinde Ankara’da, 14 Aralık 1973 

tarihinde İzmir’de ve 22 Aralık 1973 tarihinde İstanbul’da uygulanmıştır. 



69 

Öte yandan yabancı dilde çalışan locaların ritüeller ile ilgili sorunların 

1974 yılının başında hâlâ daha tartışıldığı görülmektedir. Büyük Kurul’un 13 

Ocak 1974 tarihli toplantısında yabancı dilde çalışan locaların ritüel 

metinlerinin tekrar kontrol edilmesi kararı şu şekilde tersimata geçmiştir: 

“Yabancı dilde çalışan Localarımızın ritüellerinde, bazı kelime 

değişiklikleri bulunduğunu beyan ederek bu ritüellerin kontrolden geçirilmesi 

gerektiğini belirten Raşit Temel Kardeşimizin teklifi üzerine, yabancı dilde 

çalışan bütün Locaların ritüellerinden bir suret istenmesine ve bunların, esas 

metin olan Türkçe Ritüellerle karşılaştırılarak, gerekirse, yeniden tasdikine 

karar verildi.”  

17 Mart 1974 tarihine gelindiğinde ritüel metinleri ile ilgili bazı 

düzeltmeler yapılması gerektiğine ilişkin tartışmaların devam ettiği ve Büyük 

Kurul tersimatına şu şekilde kaydedildiği görülmektedir: 

 “Şekûr Ökten Biraderin teklifi ile yemin metinlerinin Loca Sekreteri 

masasında imzalanmasına karar verildi. 

Orhan Alsaç Birader, önlüklerin şekillerinin tesbiti hususunda 

çalışıldığını, bir kıyafet talimnamesine ihtiyaç olduğunu belirtti. 

Raşit Temel ve Cavit Yenicioğlu Biraderler, ritüellerde aksaklıklar 

gördüklerini, bir Ritüel Komisyonunun bu hususta gelecek teklifleri bir araya 

toplamasını temenni ettiler. 

Pek Sayın Büyük Üstat78 Nafiz Ekemen, bu işin düşünüleceğini, Yeni 

Büyük Loca Tüzüğünde derpiş olunan ’Ritüel Komitesi’nin bu işi ele alacağını; 

bu arada, her Vadideki Eğitim Localarının, gördükleri aksaklıkları 

incelemelerini beyan etti.” 

Büyük Kurul’un 5 Ekim 1974 tarihli toplantısında söz alan Orhan 

Alsaç localardaki uygulama sıkıntı ve aksiliklerinin ritüeldeki bazı 

                                                 
78 O tarihte Büyük Üstatlık makamının sıfatı “Pek Sayın Büyük Üstat” şeklinde idi. 



70 

eksikliklerden kaynaklandığını hatırlatarak bunları düzeltmenin mümkün olup 

olmadığını gündeme getirmiştir. Buna mukabil Raşit Temel, aynı toplantıda 

ritüellerin çok açık olduklarını fakat dikkatle incelenmediği ve yazılı olanın 

uygulanmadığını belirtmiştir. 

Bu dönemde benzer tartışmaların gündemde olmayı sürdürdüğü 

görülecektir. Nitekim Büyük Kurul’un 9 Kasım 1974 tarihli toplantısında 

ritüellerin tam manası ile uygulanmadığı, farklı localarda farklı uygulamalara 

rastlanıldığı görüşülerek hem eğitim locaları hem de loca müfettişlerinin bu 

konuda neler yapabilecekleri müzakere edilmiştir. 

1975 yılına gelindiğinde, 7 Ocak 1975 tarih ve 2394 sayı ile yayınlanan 

Büyük Üstat mesajının içinde ritüelik uygulamalarla ilgili şu uyarılarda 

bulunulmuştur: 

“Törenlerimizin esasını teşkil eden Ritüellerimizdeki usullere harfiyen 

riayet etmek kaçınılmaz bir zarurettir. Hiçbir Kardeş, hangi sebeple olursa 

olsun, oradaki sözlere uymayan bir uygulama yoluna gitmemelidir. Büyük 

müesseseleri ayakta tutan belli başlı bir unsur, orada bulunan herkesin devamlı 

surette aynı şekilde hareket etmesidir. Ritüellerdeki sözleri ve usulleri tefsire, 

kısaltmaya veya değiştirmeye kalkışmak, Kardeşler arasındaki ahengi en çok 

bozan bir hareket tarzıdır.” 

19-20 Nisan 1975 tarihli Genel Kurul’a sunulan İdare Raporu’nda yer 

alan ve Büyük Hatip’in kaleme aldığı “1973 ve 1974 Yılları Kültürel 

Çalışmalarına İlişkin Rapor” içinde 1969’dan sonra yapılan düzenlemelere 

ilişkin şu bilgiler ayrıca not alınmaya değerdir: 

“Bilindiği gibi 6 Nisan 1969 tarihli tutanağın ışığı altında ritüellerimiz 

yazılmış ve sembollerimizle Localarımızın süslemeleri düzene konmuş, kum 

saati, cıva ve kükürt düşünme hücresinden kaldırılmış, su, ateş ve toprak da 

yeni bir görüşe göre yorumlanmaya başlamıştır. Bu görüş eski metinlerden de 



71 

alınan şu ayetle açıklanmıştır: ‘Önüne su ve ateş kondu, hangisini istersen elini 

ona uzat’  

Oysa bazı Muhterem Localarımızda kaldırılmış olan semboller 

üzerinde de açıklamalar yapıldığı görülmektedir.” 

Bu dönem aynı zamanda ritüel ve tüzük komitelerinin yönetmelik 

taslaklarının da bir taraftan müzakere edildiği bir dönemdir.79 

10 Ekim 1975 tarihine gelindiğinde Büyük Üstat Nafiz Ekemen’in tüm 

localara uzun ve detaylı bir mesaj gönderdiği görülmektedir. Bu mesajında 

“Çalışmaların Masonik niteliklerden uzaklaşarak bir kulüp bünyesine doğru 

geliştiği” yolunda eleştiri getirenlere karşı Büyük Üstat Nafiz Ekemen çeşitli 

mesajlar vermektedir.  Bu mesajlar arasında ritüelik uygulamalara ilişkin şu 

uyarılar da yer almaktadır: 

“Bazı Localarımız, ritüellerimize ve tüzüklerimize her zaman gerekli 

sadakati göstermemektedirler. Ezcümle, tekrisler ve derece yükselişleri, namzet 

üzerinde en derin ve devamlı tesiri bırakması gereği göz önünde tutularak 

yapılması gerektiği ve Tüzüklerin mani hüküm ihtiva etmesine rağmen, normal 

sayının pek üstünde kimselere birden tatbik edilmesi, hatta Masonluğun en ulvî 

derecesi olan Üstadlık derecesinin töreni “teatral kısmı okur, öğrenirsiniz” 

diye geçiştirilmektedir. Masonluk gibi, dinler gibi müesseseler, ancak ve ancak 

geleneklerine ve ritüellerine sıkı sıkıya bağlı kalmakla yaşayabilir ve zamanın 

aşındırmasına dayanabilirler: Tekrislerimizi ve derece arttırılışlarımızı böyle 

baştan savma bir şekle sokarsak, çok kısa zamanda Masonluğumuzun yerinde 

yeller estiğini göreceğiz.” 

1976 yılının başında mevcudu tükenmiş olan ritüellerin yeniden 

basılması gündeme gelmiştir. Nitekim 17 Ocak 1976 tarihli Büyük Görevliler 

Kurulu toplantısında bu konu şu şekilde tersimata geçmiştir: 

                                                 
79 Örneğin 31 Mayıs 1975 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatına göre bu 

yönetmeliklerin o tarihte müzakere edildiği anlaşılmaktadır. 



72 

“Mevcudu tükenmiş olan ritüellerin yeniden basılması sırasında, bazı 

tertip hataları ile cümle düşüklüklerinin düzeltilmesine de karar verildi. Bu nevi 

yanlışlıkların Büyük Sekreterliğe bildirilmesi temenni edildi.” 

Mart ayına gelindiğinde, 9 Mart 1976 tarih ve 3797 sayılı Büyük 

Sekreterlik levhası ile “Kutsal Kitapların” muhafazaları hakkında localara şu 

talimat yollanmıştır: 

“Kutsal kitapların muhafazası için, parvilere hususî kutular 

konmuştur. Kutsal Kitap Eminlerinin ritüele uygun olarak kitapları oradan 

almaları ve çalışmalardan sonra tekrar yerine koymalarını kardeşçe sevgi ve 

saygılarımla rica ederim.” 

1971’den itibaren yürürlüğe konan yeni ritüellerin localardaki 

uygulamalarında karşılaşılan sıkıntıların ve ritüel dili ile ilgili tartışmaların 

1976 yılından sonra da devam ettiği görülmektedir. Üstelik yabancı dilde 

çalışan localar için hazırlanmış ritüellerin Türkçe ritüellerle uyumu da bir başka 

önemli konu olarak hâlâ gündemde yer almaktadır. Bu tartışmalar 1976’dan 

sonra yayınlanan ritüellerde de devam edecektir. 

Yabancı dilde çalışan locaların ritüellerinin uyumluluğunu temin etmek 

maksadıyla metinlerin bir araya getirilip kontrol edilmesi konusunun 1977 

yılında da tartışıldığı görülmektedir. Nitekim bu konu Büyük Görevliler 

Kurulu’nun 19 Mart 1977 tarihli toplantısında bir kez daha ele alınmıştır. 

Konunun bu tarihten sonra daha uzun süre tartışılmaya devam edeceği 

görülecektir.80 Bunun yanı sıra 19 Mart 1977 tarihli toplantıda ritüelin localarda 

aynen tatbik edilmesi gerektiği hususunun bir kez daha altı çizilmiştir.  

                                                 
80 Büyük Görevliler Kurulu’nun 22 Ekim 1977,  11 Mart 1978, 23 Aralık 1978, 17 

Şubat 1979 tarihli toplantılarında da aynı konunun ele alındığı görülmektedir. Hatta 

Büyük Görevliler Kurulu’nun 17 Şubat 1979 tarihli toplantısında İngilizce ve Fransızca 

çalışan locaların, yeni ritüelleri basılıncaya kadar Türkçe ritüellerle çalışmak 

istediklerine ilişkin bilgi verilmişse de bu fikir uygun bulunmamıştır. 21 Nisan 1979 

tarihli Genel Kurul’da da aynı konu gündeme gelmiş ve 1979 yılı içinde sözü edilen 



73 

Büyük Görevliler Kurulu’nun 11 Haziran 1977 tarihli toplantısında ise 

ritüellerle ilgili olarak yapılan çalışmalar örnek gösterilerek “tetkik edilecek, 

yapılacak” denilmesine karşılık, her yıl aynı konuların yeni baştan gündeme 

getirilmesinden duyulan sıkıntılar dile getirilmiştir. Buna mukabil ritüel 

metinleriyle ilgili değişiklik önerilerinin ancak yazılı olarak Ritüel 

Komisyonu’na getirilmesi üzerinde mutabık kalınmıştır. Aynı toplantıda 

ritüelin ilgili yerlerinde “Mabet”te ışıkların neden söndürüldüğünün üyelere 

izah edilmesinin istendiği de görüşülmüş ve bu husus toplantı tersimatına 

girmiştir. Bu husus önemlidir, çünkü ritüelik düzenlemelerle ilgili getirilen en 

ufak bir değişikliğin bile ritüel döngüsünü bozmasından duyulan rahatsızlık 

dile getirilmeye devam etmektedir. 

Benzer yaklaşımlar Masonik tabirlerdeki değişiklikler için de 

geçerlidir. 24 Aralık 1977 tarihinde yapılan Büyük Görevliler Kurulu toplantı 

zaptında “Tersimat” yerine “Tutanak” denmesi üzerinde mutabık kalındığı 

kaydedilmiştir.81 Bu konu ilerideki tarihlerde yine gündeme taşınacaktır. 

1 Şubat 1978 tarih ve 7233 sayılı ve Büyük Sekreter Ziya Umur imzalı 

tamim ise bu dönemin hayli dikkat çekici belgeleri arasındadır. Localara 

gönderilen bu tamimde tekris işlemleri ve ritüelik uygulamalarla ile ilgili sert 

uyarıların yanı sıra orijinal imlasıyla şu hususlara da değinilmiştir: 

“Herkesten farklı konuşup, yerleşmiş tabirlerimiz yerine başkalarını 

uydurmağı bir marifet saymak, iyi Mason olmakla yeni kelime uydurmağı aynı 

şey zannetmek... Bütün bunlar Masonluğumuzu gülünç bir duruma getirmek 

istidadındadır.  

Masonlukta müsamaha iki konuda geçerlidir:  

                                                 
ritüellerin basımının yapılması kararlaştırılmıştır. Nitekim daha sonra İngilizce 

ritüellerin basıldığı görülecektir. 
81 Ancak bu tarihten sonra da hem Büyük Görevliler Kurulu hem de Genel Kurul 

toplantıları zabıtları için “Tersimat” tabirinin kullanılmaya devam ettiği görülmektedir. 



74 

a) İnsan özgürlüklerine mani olmamak şartı ile her hangi bir politik 

kanaate sahip olmak  

b) Allahın varlığına ve ruhun ölmezliğine inanmak şartı ile her hangi 

bir dine mensup olmak.” 

Yayınlanan bu tamim 4 Şubat 1978 tarihli Büyük Görevliler 

Kurulu’nda da gündeme gelmiş, “başıboşluğa mani olmak gerektiği” ve 

“ritüelleri aynen uygulamak için tedbir almak lüzumu” tutanağa geçirilmiştir. 

1970’li yıllarda yenilenen ritüelik uygulamalara gösterilen direncin idari 

tutumlarda reaksiyonlara yol açtığı ileri sürülebilir. Nitekim anılan tamimin 

içeriği ve üslubunun localarda çeşitli tepkilere sebep olduğu gözden 

kaçmamaktadır. Nitekim bu tepkiler Büyük Görevliler Kurulu’nda da sık sık 

ele alınmış ve konu ile ilgili yapılan müzakereler tutanaklara geçirilmiştir. 

22 Nisan 1978 tarihine gelindiğinde Genel Kurul’da da farklı şehirlerde 

ritüelik uygulamalarda gözlenen farklılıklarının bir kez daha gündeme geldiği 

görülmektedir.82 

Bu dönemde 13 Haziran 1978 tarihli ve 7956 sayılı bir tamim ile 

localara yeni başvuruların durdurulması önemli bir gelişme olarak 

kaydedilmeye değerdir. Bununla birlikte yine aynı tamime göre o tarihe kadar 

başlatılmış olan işlemler devam edecektir. Bu dönem değerlendirilirken, 

1970’lerin son yıllarında iç siyasette kutuplaşma ve güvenlik endişelerinin iyice 

yoğunlaştığı, Mason binalarının saldırıya uğradığı ve sıkıyönetim nedeniyle 

Genel Kurul toplantısı yapmanın dahi özel izne tabi olduğu unutulmamalıdır. 

Yine de bu karar 17 Mart 1979 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında 

gözden geçirilmiş ve her loca için beş haricilik yeni bir başvuru kontenjanı 

tahsis edilmesi kararlaştırılmıştır.83 Büyük Görevliler Kurulu’nda “Büyük 1. 

                                                 
82 21 Nisan 1979 tarihli genel Kurul kitapçığında yer alan 22 Nisan 1978 tarihli Genel 

Kurul tersimatı için Bkz. HKEMBL Tarihî Arşivi, Belge No: 401.01/1476. 
83 Bu karar 21 Mart 1979 tarih ve 8886 sayılı ve Büyük Sekreter Yardımcısı Suha Umur 

imzalı bir tamim ile localara duyurulmuştur. 



75 

Muhakkik” olarak görev yapan Nafi Ziya Başak’ın aynı toplantıda “dışarıdan 

localara sızma” endişesini hatırlatması ayrıca kayda değerdir ve dönemin 

iklimini işaret etmesi açısından önemlidir. 

Büyük Görevliler Kurulu’nun 8 Eylül 1979 tarihli toplantısında ise 

localardaki ritüel ve tüzüklere uygun olmayan ve eğitim eksikliğinden 

kaynaklanan davranışlar hakkında açılan detaylı müzakere tersimata geçmiştir. 

Büyük Görevliler Kurulu’nun 20 Ekim 1979 tarihli toplantısında ise 

ritüellerin dilindeki değişim yine tartışmaya açılmış, “Üstad-ı Muhterem” 

yerine “Saygıdeğer Üstat” kullanılması gibi örnekler üzerinde durulmuş ve 

netice olarak ritüel ve tüzüklerde yerleşmiş, kabul görmüş terimlerin 

kullanılmasına özen gösterilmesi hususunda bir tamim hazırlanması 

kararlaştırılmıştır.84 

1980 yılına gelindiğinde 2 Ocak 1980 tarih ve 10261 sayılı tamim ile 

yeni başvuru işlemleri için her locaya yılda sekiz harici için izin verildiği 

duyurulmuştur. Bu sınırlama ancak 29 Nisan 1981 tarih ve 7 sayılı tamim ile 

tamamen kaldırılacaktır. 

Öte yandan 14 Mart 1980 tarih ve 10735 sayılı tamim ile Büyük 

Loca’dan gelen bütün levhaların “Sadakat Duruşu”nda dinlenmesi gerektiği 

hususu localara hatırlatılmıştır.85 

23 Nisan 1980 tarihli Genel Kurul toplantısında Fransızca ritüellerin 

bazı imkânsızlıklar nedeni ile hâlâ daha bastırılamamış olduğu kayda geçmiştir.  

Büyük Görevliler Kurulu’nun 10 Mayıs 1980 tarihli toplantısında ise 

ritüelin icrası sırasında hangi müziğin çalınacağını tayin edecek bir Müzik 

                                                 
84 Alınan bu karar 5 Kasım 1979 tarih ve 9914 sayılı tamim ile localara duyurulmuştur. 
85 Daha sonra 28 Nisan 1980 tarih ve 10952 sayılı “Envara Mahsus” bir yazı ile Üstad-

ı Muhterem’in Büyük Loca’dan gönderilen levhalar okunmaya başladıktan sonra 

eskiden olduğu üzere yönleri oturmaya davet edebileceği belirtilmiştir. 



76 

Komitesi’nin kurulması önerilmiştir. Bu da kayda değer önemli bir 

gelişmedir.86 

14 Haziran 1980 tarihine gelindiğinde locaların ritüelik uygulamalarda 

ritüel ve tüzüklerde yazılı Masonik tabirlere uymadıkları yine gündemdedir. Bu 

tarihte toplanan Büyük Görevliler Kurulu’nda konu ile ilgili olarak Büyük 

Üstat Halit Arpaç, tüzüklere uymaya yemin edildiğine göre herkese tüzüklere 

itaat etmeyi de hatırlatmak gerektiğini vurgulamıştır. 

12 Eylül 1980 askeri darbesi nedeniyle Masonik çalışmalara bir süre 

ara verildiği görülmektedir. Ancak Ekim ayında İzmir ve Ankara’daki localar, 

Aralık ayında da İstanbul’daki localar çalışmaya başlamıştır.87 Büyük 

Görevliler Kurulu ise 20 Aralık 1980 tarihinde toplanabilmiştir. 

Sonuç olarak 1970’li yıllarda ritüel tartışmalarının bir mutabakat ile 

sonuçlanmadığı ve 1980’li yıllara da devredildiği söylenebilir. Örneğin 25 

Nisan 1981’de Genel Kurul’da, ritüel uygulamalarında karşılaşılan sorunlar 

üzerine yapılan görüşmelerin tersimata geçtiği görülmektedir. Öte yandan 1976 

yılında basılan ritüellerde hiçbir yere bildirilmeden bazı değişiklikler yapılmış 

olduğuna ilişkin bir uyarı da aynı tersimatta yer almıştır.88 Bunun yanı sıra 

anılan toplantıda söz alan Fikret Çeltikçi’nin “Locaların hakiki müfettişleri 

Hatipler idi. Hatip mevkiini muhafaza etmişiz ama fonksiyonunu kaldırmışız” 

şeklindeki sözleri ritüelik sistemin değişmesine rağmen eski sisteme ilişkin 

fikrî altyapının hâlâ daha etkinliğini sürdürdüğünü göstermektedir. Nitekim 

tüm bu tartışmalar daha yıllarca sürecek ve ritüel değiştirme yetkisinin kime 

                                                 
86 Türk Masonluğu’nda ritüelik müzik kullanımı ile ilgili detaylı bilgi için Bkz. 

Ağaoğlu, Yavuz Selim, “Ritüel Tarihçemizde Müzik”, Mimar Sinan dergisi, Sayı:178, 

s.14-26. 
87 Büyük Sekreter imzası ile yayınlanan 3 Aralık 1980 tarih ve 11466 sayılı  tamim ile 

15 Aralık 1980 tarih ve 11487 sayılı tamimlerde bu süreç anlatılmıştır. 
88 Günan İpekçi’nin Genel Kurul’da yaptığı bu uyarı “3. Derece ritüelinin ikinci baskısı 

ile birinci baskısı arasında” tespit ettiği farklara ilişkindir. Bu uyarıyı 25 Nisan 1981 

tarihli Genel Kurul’da okunan 23 Nisan 1980 tarihli toplantı tersimatını düzeltirken 

kayda geçirtmiştir. HKEMBL Tarihî Arşivi, Belge No:401.01/1473. 



77 

veya hangi Masonik organa ait olduğu ve bu yetkinin ne yolla kullanılacağı 

daha uzun süre tartışılacaktır. Bu çerçevede “İnanç” tartışmaları da devam 

edecek ve daha uzun süre “Evrenin Ulu Mimarı” ile “Kainatın Ulu Yaradanı” 

tabirleri ile “Ruhun ölmezliği”nden ne anlaşılması gerektiği gündemi 

oluşturacaktır. Doğal olarak ritüel çerçevesinde gelişen bu tartışma mabet 

tasarım ve tefrişinden ritüelik müziğe, Eğitim ve Öğretim Locaları’ndan Ritüel 

Komisyonları’na kadar pek çok sahada uzun yıllar sürecek yeni tartışmalara 

zemin hazırlayacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



79 

2.2. Görmediğimiz Dersten Sınava Girmek: Eğitim ve Öğretim 

Locaları 

 

Masonluk tarihimizde Eğitim ve Öğretim Locaları’nın mevzuat içinde 

yer alması ancak 1973 yılında gerçekleşebilmiştir. Söz konusu locaların tüzüğü 

önce 1973 yılı Genel Kurulu’nda onaylanmış ve onaylanan tüzük hakkındaki 

eleştirileri Genel Kurul’dan aldığı yetkiyle toplu olarak değerlendiren Büyük 

Görevliler Kurulu son bir redaksiyondan daha geçirerek 1 Eylül 1973 

tarihinden itibaren geçerli olacak şekilde yayınlamıştır. Ancak 1973 yılı Eğitim 

ve Öğretim Locaları tarihçesinin başlangıcı değildir ve 1970’li yıllarda bu 

locaların oynadığı rolü değerlendirebilmek için bu konuda atılan ilk adımları 

göz önünde bulundurmak gerekir.89 

Eğitim locaları Türk Masonluğu’nun intizam arayışı içerisinde 

Anglosakson Masonluğu ile yakın ilişkilerde bulunduğu, ritüel ve 

mevzuatlarının tercüme edildiği dönemde gündeme gelmiştir. Araştırma 

locaları gibi -başlangıçta kullanılan tabirle- eğitim locaları da Anglosakson 

Masonluğu’nun temel kurumlardan kabul edilir. 

Bu konuda atılan adımların izleri 27 Nisan 1963 tarihli Genel Kurul 

toplantısına sunulan Faaliyet Raporu’nda “Büyük Loca idaresinde Masonik 

tedrisat locaları kurulması” başlığı altında görülür. Anılan genel kurulda gerekli 

girişimlerde bulunmak üzere Büyük Görevliler Kurulu yetkilendirilmişse de o 

dönemde bir gelişme kaydedilmemiştir. 

Bu konuda yaşanan ilk önemli gelişmenin Büyük Sekreter Nafiz 

Ekemen’in İskoçya Büyük Locası Büyük Sekreteri Alexander F. Buchan’a 

yazdığı 20 Mayıs 1964 tarihli mektup olduğu söylenebilir. Mektubunda 

                                                 
89  Eğitim localarının Türk Masonluğu Tarihi’ndeki yeri ile ilgili detaylı bilgi için Bkz. 

Ağaoğlu, Yavuz Selim, “Masonluk Tarihimizde Eğitim Locaları”, Mimar Sinan 

Dergisi, 2017, Sayı:177, s:26-57. 



80 

Türkiye Büyük Locası’nın bir araştırma locası yanı sıra bir de eğitim locası 

kurmaya karar verdiğini ifade eden Nafiz Ekemen, bu amaçla yurt dışında 

benzer locaların yönetmelik, tüzük ve programlarını incelemek istediklerini 

belirterek gerekli bilgi ve malzeme için yardım talep etmiştir.  

Buchan’ın Ekemen’e verdiği cevap 25 Mayıs 1964 tarihini 

taşımaktadır. Bu mektupta Buchan’ın eğitim locası kurma fikrini takdir etmekle 

beraber İskoçya’da resmî bir eğitim locası bulunmadığını ve bu nedenle çoğu 

locanın eğitim amaçlı özel toplantılar tertip ettiğini açıklaması dikkat çekicidir. 

Bununla beraber Buchan, hem araştırma hem de eğitim locaları ile ilgili talepler 

hakkında İskoçya Büyük Locası Büyük Birinci Nazırı George Draffen’i 

bilgilendireceğini eklemiştir. 

George Draffen’in konuyu hızla ele aldığı Ekemen’e gönderdiği 26 

Mayıs 1964 tarihli mektuptan anlaşılmaktadır.90 Draffen mektubunun eğitim 

locaları ile kısmında özetle; sözü edilen locaların genç Masonlara törenleri 

doğru ve akıcı bir şekilde uygulamayı öğretme işlevini üstlendiğini etraflıca 

anlatmıştır. Draffen’in eğitim localarının mesleğin felsefesini, Masonluğun 

anlamını öğretmek gibi bir işlevinin olmadığını özellikle vurgulaması dikkate 

değerdir. Draffen’in, öğretimi çağrıştıran İngilizce “Lodge of Instruction” 

yerine tören provalarını çağrıştıran “Lodge of Rehearsal” tabirini daha uygun 

bulduğunu ifade etmesi önemlidir. 

Bu noktadan sonra Büyük Görevliler Kurulu bünyesinde yapılan 

çalışmalarla “Eğitim - Öğretim Kollejleri Yönetmeliği”nin hazırlandığı, 14 

Şubat 1965 tarihli Büyük Görevliler Kurulu’nda müzakere edildiği ve ardından 

görüşlerini almak üzere tüm localara gönderildiği görülmektedir. Gönderilen 

bu taslak metne göre Büyük Loca’ya bağlı olarak her vadide kurulacak bu 

“kollejlerde” ritüellerin her locada farksız ve en iyi şekilde uygulanması için 

                                                 
90  Söz konusu mektubun Türkçe tercümesi için Bkz. Tesviye Dergisi, Ocak 2001, 

Sayı:48, s:24-25. 



81 

çalışılacak, törenlerin provaları yapılacak, Masonik yasa ve tüzükler 

açıklanacak ve çalışma süresi sonunda da katılımcılara birer diploma 

verilecektir. Hazırlanan taslağa göre bu “kollejlerde” tekris yapılmayacak, 

Masonlukla ilgili olsun veya olmasın hiçbir bilimsel veya felsefi çalışmaya ya 

da konferansa yer verilmeyecektir.91 Hazırlanan taslağın İskoçya Büyük Locası 

Büyük Birinci Nazırı George Draffen’in daha önce çizdiği çerçeve ile uyumlu 

olduğu söylenebilir. 

Bu dönemde Büyük Görevliler Kurulu’nun oy birliği ile Genel 

Kurul’da yetki almış olmasına mukabil bir çalışmanın yapılmadığı, daha çok 

bir başka Anglosakson Masonluk kurumu olan araştırma locasının kuruluşu 

üzerine odaklanıldığı söylenebilir. Bu sürecin 1965 Olayları’nın gerilimli 

ortamında bir süre ertelendiği görülmektedir. 

Bu süreçte araştırma locası ile ilgili çalışmalar olgunlaştıkça Eğitim ve 

Öğretim Locaları fikrinin de araştırma locası çatısı altında değerlendirilmeye 

başlandığı söylenebilir. Nitekim 23 Nisan 1966 tarihinde yapılan Genel 

Kurul’da “Eğitim ve Öğretim Localarının Mimar Sinan Muhterem Locası 

bünyesi içinde kuruluş muameleleri tamamlanmak üzere” Büyük Görevliler 

Kurulu’na yetki verilmiştir.  Verilen bu yetkiye rağmen konunun Büyük 

Görevliler Kurulu’nda gündeme alınması ancak 4 Haziran 1967 tarihli 

toplantıda mümkün olabilmiş ve ancak o toplantıda da bir netice almak 

mümkün olmamıştır. 

20 Nisan 1968 tarihli Genel Kurul’da ise Eğitim ve Öğretim 

Locaları’nın kurulması için verilen yetkinin uzatılmasının tekrar gündeme 

alındığı görülür. Bunun biraz da zorunluluklardan kaynaklanmış olabileceği 

ileri sürülebilir. Çünkü aynı tarihlerde İskoçya Büyük Locası’nın kullandığı 

“The Modern Ritual”ın tercümesi tamamlanmış ve “pilot localar”da 

                                                 
91  Türk Yükseltme Cemiyeti 1964-1965 Daimî Heyet Raporu,s: 29-31, HKEMBL 

Tarihî Arşivi, Belge No:401.03/95-D401. 



82 

denenmesi gündeme gelmiştir. Anlaşıldığı kadarı ile “pilot localar”da 

denenecek ritüellerin uygulama zorluklarını ve muhtemel tartışmaları 

aşabilmek üzere eğitim localarından faydalanılması düşünülmüştür. Ancak 

1968 tarihli Genel Kurul’da Mimar Sinan Locası’nın eğitim locası için bir 

tüzük hazırlayamadığı hatırlatılmış, 1965 yılında Genel Kurul’a sunulan hazır 

tüzük taslağı üzerinden hareket edilmek suretiyle hızla yeni bir tüzük 

hazırlanabileceği üzerinde durulmuştur. Sonuçta Genel Kurul, Büyük 

Görevliler Kurulu’na bu hususta verdiği yetkiyi oy birliği ile bir yıl daha 

uzatmaya karar vermiştir.92  

Bu yetki uzatmasına mukabil eğitim locaları ile ilgili bir gelişme 

kaydedilemediği görülmektedir. Bunun arka planında yeni ritüel ve mevzuatın 

üyeler tarafından dirençle karşılanması ve yeni bir sentez arayışı ile uğraşılması 

olduğu düşünülebilir. 26-27 Nisan 1969 tarihlerinde yapılan Genel Kurul’da 

konu ile ilgili Büyük Görevliler Kurulu’na verilen yetkinin bir kez daha 

uzatıldığı görülür.93  

8 Kasım 1969 tarihli Olağanüstü Genel Kurul’da üzerinde kısmen 

uzlaşma sağlanan ritüellerin localarda sorunsuz bir şekilde tatbik edilebilmesi 

için Eğitim ve Öğretim Locaları’na duyulan ihtiyaç bir kez daha dile 

getirilmiştir. Ancak bu kez çözüm için farklı bir yöntem izlenecektir. Bir türlü 

mevzuatı oluşturulup kuruluşu gerçekleştirilemeyen bu localar yerine bu kez 

daha hızlı hareket edilerek İstanbul, Ankara ve İzmir’de birer ritüel tatbik 

kurulu oluşturulmasına karar verilmiştir.94 Bu kurullar daha sonra eğitim 

localarının çekirdeğini oluşturmuşlardır. 

                                                 
92  20 Nisan 1968 tarihli Genel Kurul tersimatı.  
93  26 Nisan 1969 tarihli Genel Kurul tersimatı.  
94  11 Ocak 1970 tarihli Büyük Daimî Heyet tersimatı. 



83 

Ankara Vadisi’nde Eğitim ve Öğretim Locası’nın kurulduğu 14 Şubat 

1970 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatına geçmiştir. Bu atılan ilk adım 

olarak kayda geçebilir. 

5 Nisan 1970 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında ise yeni 

ritüellerin tatbiki için “Eğitim ve Öğretim Locaları’na gerekli imkânların ve 

araçların temin edilmesine” oy birliği ile karar verildiği görülür. Öte yandan, 

kurulan bu yeni Eğitim ve Öğretim Locaları’nın Masonik mevzuat açısından 

durumu hâlâ belirsizliğini korumaktadır. Toplantı tersimatında orijinal 

imlasıyla şu ifade bulunmaktadır: 

“Bu Locaların, ancak Loca adını taşıdığı, Numarası olmadığı ve yeni 

Mason almak yetkisi bulunmadığı, haddi zatında her Locanın yapması gerekli 

olan eğitim işlerinin bir elden ve muayyen bir program içinde yürütülmesi için 

kuruldukları tesbit olundu. Bu hususun Konvandan sonra önemle ele 

alınmasına oybirliği ile karar verildi.” 

25 Nisan 1970 tarihli Genel Kurul’da Eğitim ve Öğretim Locaları bir 

gündem maddesi olarak yer almış ve bu locaların kendilerine ait tüzük 

hazırlanmadan kurulduğu hatırlatılarak acilen bir tüzük hazırlanması gerektiği 

vurgulanmıştır. Genel Kurul’a sunulan raporda bu konu ile ilgili olarak şu 

çarpıcı ifadeler yer almaktadır: 

“Yeni çalışma ritüellerinin, 8 Kasım 1969 Konvanında kabulünden 

sonra, şimdilik özellikle bu ritüellerdeki hareket ve işaretleri öğretmek, ve 

ileride daha geniş çapta her derecenin eğitim ve öğretimi ile uğraşmakla 

görevli olacak ‘Eğitim ve Öğretim Locaları’, genel olarak kurulmuş, daha 

doğrusu bunların nüveleri atılmıştır. 

Bununla beraber, bu Localara ait statüler ve bilhassa çalışma 

programları hazırlanmış değildir: bu konular önümüzdeki yıl içinde 

hazırlanacak ve tamamlanacaktır; bu itibarla, bu hususta verilmiş olan 

yetkinin daha bir yıl uzatılmasını teklif ediyoruz.” 



84 

Sonuçta Büyük Görevliler Kurulu’na verilen yetki bir kez daha ama bu 

kez oy çokluğuyla uzatılmıştır. Oylamadaki muhalif görüşün gerekçesi, bu 

girişimle locaların muhtariyetinin zarar göreceği endişesidir. Bu yaklaşıma 

göre sözü edilen eğitimin sağlanması aslında localara aittir, merkezî bir 

eğitimden ziyade locanın kendi geleneklerine göre bu işin yapılması daha 

doğrudur. 

1970 yılı Genel Kurul toplantısından sonra Büyük Görevliler Kurulu 

konuyu acilen ele almış ve 24 Mayıs 1970 tarihindeki ilk toplantısında ilgili 

tüzük tasarısını müzakere etmiş ve mutabık kalınan şekliyle her üç vadide 

Eğitim ve Öğretim Locaları’nın kurulmasına karar vermiştir.  

Sözü edilen tüzüğün son haline getirilerek Genel Kurul onayına 

sunulması ancak 1973 yılında gerçekleşebilecektir. Çünkü 1970’li yılların ilk 

yarısı Masonluk tarihimizde hem ritüeller hem de tüzükler açısından bir 

dönüşüm ve yeniden yapılanma dönemidir. Türkiye Büyük Locası’nın genel 

mevzuatı çerçevesinde ve Localar Genel Tüzüğü’ne bağlı bir parça olan bu 

tüzük de yeni yapılanma kapsamında değerlendirilmiş ve kendisinden önce, 

bağlı olacağı temel mevzuatın kabul edilip onaylanması beklenmiştir. Bu 

durum 29 Nisan 1972 tarihli Genel Kurul’a sunulan Faaliyet Raporu’nda 

“Eğitim ve Öğretim Locaları Tüzüğü” başlığı altında şu şekilde ifade edilmiştir: 

 “Bu konu öteden beri Localar Genel Tüzüğüne bağlı sayılmış ve 

müzakeresi seneden seneye ertelenmiştir. Bu itibarla, keyfiyetin, aynı nedenle, 

Localar Genel Tüzüğünün kabulüne bağlı olarak, gelecek yıl Konvanı 

gündemine alınmasını müsaadelerini rica ediyoruz.” 

Anılan Genel Kurul’da Localar Genel Tüzüğü kabul edilmiş ve 

yukarıda bahsedildiği üzere Büyük Görevliler Kurulu’nun gerçekleştirdiği son 

redaksiyondan sonra 1 Eylül 1973 tarihinden itibaren geçerli olacak şekilde 

yayınlamıştır. Bu mevzuat çerçevesinde görevlendirilen ilk eğitim locası 



85 

başkanları İstanbul’da Haluk Bitek, Ankara’da Raşit Temel ve İzmir’de Halit 

Arpaç’tır.  

Ancak Eğitim ve Öğretim Locaları’nın beklenen seviyede verimli 

olmadığı sık sık dile getirilmiştir. Henüz daha ilgili girişimlerin hayata 

geçirilmesi döneminde 21 Nisan 1974 tarihli Genel Kurul toplantı tersimatına 

da geçen tartışmalar arasında bu locaların Masonluğun felsefesi hakkında da 

eğitim vermesi gerektiği vardır. Farklı vadilerdeki eğitim localarının farklı 

uygulamaları ise önemli bir şikâyet konusu olarak ifade edilmektedir. Bu 

konunun bugün dahi tartışıldığını hatırlamakta fayda olabilir.  

Kurulan Eğitim ve Öğretim Locaları’na getirilen eleştirilere ilişkin bir 

tespit 7 Temmuz 1974 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatına şöyle 

geçmiştir: 

“Cavit Yenicioğlu birader, bazı Kardeşlerin Eğitim ve Öğretim 

Localarına karşı menfi bir tavır takınarak, olmayacak tenkitler yaptıklarına, 

Locaları dolaşıp aleyhte konuştuklarına dikkati çekti. Ancak bu Locaların 

çalışmalarına kardeşlerin alışabilmelerinin zamana bağlı olduğu, bu arada, 

Eğitim Localarının Görevlilerinin, şimdiye kadar olduğu gibi, yumuşak ve 

anlayışlı davranmağa devam etmeleri gerektiği belirtildi.” 

Bu görüşleri tersimata geçen Cavit Yenicioğlu 1975 yılında Ankara 

Eğitim ve Öğretim Locası Başkanlığı’na tayin edilmiştir. Benzer şekilde 

İstanbul’da Suha Umur, İzmir’de ise Güres Çarkoğlu aynı tarihte göreve 

getirilmişlerdir.  

Tam da bu dönemde yayınlanan 10 Ekim 1975 tarihli Büyük Üstat 

Mesajı özensizce yapılan tekris ve terfi törenlerine dikkati çekmektedir. Bu 

mesajda özetle Masonluğun geleneklere, tüzük ve ritüellere sıkı sıkı 

bağlanmakla yaşayabileceği, buna karşılık “baştan savma” yapılan törenlerle 

büyük zarar göreceği hatırlatılmaktadır. Bu dönemde temel Masonik bilgilerin 

uygulamasına dönük şikâyetlerle sık sık karşılaşıldığı görülmektedir.  



86 

1978 yılı Genel Kurulu’na gelindiğinde vadiler arasında en temel 

konularda hatta Masonik işaret ve yürüyüş gibi konularda bile farklılıklar 

olduğundan şikâyet edildiği tespit edilebilmektedir. Bu nedenle zaman zaman 

Eğitim ve Öğretim Locaları’nın çalışmaları hakkında Büyük Görevliler 

Kurulu’nda bilgi alışverişinde bulunulduğu dikkatten kaçmaz. Ancak locaların 

üyelerini Eğitim ve Öğretim Locaları’nın çalışmalarına göndermedikleri de altı 

çizilen önemli konular arasındadır. İlave olarak “Ankara’da birçok locanın 

Eğitim ve Öğretim Locasının patenti olmadığını ileri sürerek bu Locanın 

çalışmalarına katılmadığını, bu bakımdan Eğitim Locasının faydalı olamadığı” 

da dile getirilmiştir.95 Öte yandan Genel Kurul’a sunulan İdare Raporları’nda 

eğitim locaları hakkında hiç bilgi verilmemesi dikkate değer bir husus olarak 

tarihe geçmiştir. 

Bütün bu eleştirilerin temelinde eğitim localarının çalışma sahası ile 

ilgili tereddütlerin olduğu ileri sürülebilir. Localarda giriş, çıkış ve Masonik 

selam konularının bile istenen seviyede olmadığından yola çıkarak, bu 

hususların locaların mı yoksa eğitim localarının mı görevi olduğu ile ilgili 

tartışmalar bu açıdan bir fikir vermektedir.  

Bu dönemde dile getirilen bir başka sıkıntı da farklı vadilerdeki Eğitim 

ve Öğretim Locaları’nın birbirleriyle koordinasyon içinde bir program 

uygulayamaması ve üstelik her vadide birbirinden farklı yöntemlerle 

çalışmasıdır. Gerçekten de vadilerde mevcut olan bazı uygulama farklılıkları 

bu localar vasıtasıyla ortadan kaldırılamadığı gibi, bu locaların mevcut 

uygulamaları da sahiplendiği sonraki yıllarda getirilen eleştiriler arasında yer 

almıştır. 

Yine de Eğitim ve Öğretim Locaları’nın öne çıkarılması için birkaç 

önemli adım atılmaya çalışıldığı gözden kaçmaz. Bu önerilerden birisi bu 

                                                 
95  27 Haziran 1981 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatı. 



87 

localara devamın derece terfileri ile ilişkilendirilmesidir. Bir başka öneri de 

terfiler için bu adayların bu localarda sınava tabi tutulmalarıdır. Ancak bu 

öneriler uygulamaya konmamıştır. 

Bir başka öneri, Eğitim ve Öğretim Locaları’nın faaliyetlerinin daha 

çok ciddiye alınmasını sağlamak için bu localara berat verilmesidir. Ancak 

düzenli toplanmayan, tekris yapmayan, başkan ve yardımcısı Büyük Görevliler 

Kurulu tarafından tayin edilen bir locaya berat verilmesi kolay uygulanabilecek 

bir çözüm değildir.  

1974 yılından itibaren Türk Masonluğunu yöneten Masonların ilk 

kuruldukları dönemden başlayarak Eğitim ve Öğretim Locaları’nın 

yönetiminde görev almış olduğu dikkatten kaçmaz. O nedenle Halit Arpaç, 

Suha Umur,  Cavit Yenicioğlu, Orhan Alsaç, Şekûr Ökten, Tuncay Kesim, 

Güres Çarkoğlu gibi tanınmış Masonların Eğitim ve Öğretim Locaları ile ilgili 

sorunlara, sıkıntılara ve uygulama eksikliklerine aşina oldukları muhakkaktır. 

Ancak yine de sözü edilen sorunlara arzu edilen seviyede kalıcı çözümler 

bulunamamıştır. 

1970’li yıllar sona erip 1980’li yıllara adım atıldığında 10 Mayıs 1980 

tarihinde yapılan Büyük Görevliler Kurulu toplantısında, yeterince ilgi 

görmediği için Eğitim ve Öğretim Locaları’nın kapatılmasının teklif edilmesi 

son derece önemli bir detay olarak tarihe not düşmüştür. 

 

 

 

 

 

 

 

 



88 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



89 

3. Sakin Limanda Açık Deniz Fırtınası 

3.1. Gerekirse Zorla Sevmek: İdari Anlayış ve Örgütlenme 

Tartışmaları 

 

1970’li yılların örgütlenme tartışmalarını kavrayabilmek için buna 

zemin oluşturan birkaç önemli tarihsel gelişmeye değinmek faydalı olabilir. 

Her ne kadar sembolik locaların örgütlenme modeli localardan büyük locaya 

yani aşağıdan yukarıya temsil sistemi üzerine tanımlansa da, Masonluk 

tarihimizde gerek 1909 kuruluşu gerekse 1948 “Uyanış”ında bu modelin 

uygulanmadığı görülür. Her iki dönemde de –büyük locaların tersine yukarıdan 

aşağıya doğru yapılanan- Yüksek Şûra’nın kurucu Masonik güç olarak rol 

oynadığı görülür. Bu gücün, delege seçimi yoluyla kurulan büyük loca 

yönetiminin ve idari organlarının çalışma üslubuna da yansıdığı söylenebilir. 

Söz konusu üslubun, idari yapılanmanın başında görev yapan etkili kişilerin 

kişisel tutumlarından da kaynaklandığı bu değerlendirmeye eklenebilir.  

1948 “Uyanış”ı, bir büyük locanın bile var olmaması nedeniyle 1909 

yılındaki kuruluş modelinden kolaylıkla ayrışır. Bu dönemde sembolik localar 

için yukarıdan aşağıya, Hâkim Büyük Âmir ve Yüksek Şûra’ya bağlı olan bir 

Masonik örgütlenme modeli ile çalışılmıştır. 1951 yılı Ocak ayında Yüksek 

Şûra tarafından kurulan Büyük Loca da 1951 sonrası dönemde “Uyandırma” 

ve ritüel konuları dahil olmak üzere birçok önemli konuda yetkisi olmayan bir 

“ara merci” olarak görev yapmıştır. Hatırlanacağı üzere ismi de “Türkiye 

Yüksek Şûrası’na tabi Büyük Mahfil” olarak belirlenmiştir. Tüzüğünde de 

sembolik dereceleri Yüksek Şûra adına idare etmekle görevlendirildiği hatta 

hariçte Yüksek Şûra’nın onayı alınmadan Masonluğu temsil edemeyeceği gibi 

dikkat çekici ifadeler yer almaktadır.  

1953 yılında Büyük Loca’da yapılan seçimde Fethi Erden’in büyük 

üstatlık makamına seçilmesinden sonra İstanbul ile diğer vadiler arasındaki 



90 

işlemlerin yavaş ve zorlukla yürütülmesi nedeniyle İzmir ve Ankara’da 

“Ünite”lerin kurulması gündeme gelmiştir. Böylelikle 1954 yılında kurulan 

üniteler ile örgütleme modelinde bir yeniliğe gidilmiştir. Buna göre 

İstanbul’daki Büyük Loca’dan bağımsız ve doğrudan Yüksek Şûra’ya bağlı 

olarak İzmir ve Ankara’da birer ünite kurulmuştur. Kurulan modele göre 

ünitelerin başında bir Yüksek Şûra Temsilcisi olacak ve yönetimde locaların 

Üstadı Muhteremleri ile bunların seçeceği bir muhasip üye bulunacaktır. 

Yüksek Şûra üyeleri ise müşavir sıfatı ile toplantılara katılabilecektir. Büyük 

Loca’nın yetkilerine sahip olarak, Yüksek Şûra ile müstakilen irtibat kurabilen 

bu iki ünite, kısa sürede yönetim yapısını da değiştirmiştir. Bu durumda 

İstanbul’daki Büyük Loca da kendiliğinden bir ünite haline dönüşmüş ve ismi 

de İstanbul Gran Loju olarak değiştirilmiştir. Ardından İzmir ve Ankara 

üniteleri de benzer uygulamaya geçmiş, önce Ankara ardından İzmir Gran Loju 

seçimle kurulmuştur. Ancak bu yeni örgütlenme modelinin alışılmışın dışında 

çok başlı bir yapıyı ortaya çıkardığı hemen görülmektedir. Ortaya çıkan 

sıkıntıların İstanbul’daki Büyük Loca’nın merkezî kimliğini yitirmeye 

başlaması, idari birimlerin sorumluk ve yetki sahalarının yeterince açık tarif 

edilmemesi ve her Gran Loj’un başında bir Gran Metr’in (Büyük Üstat) olması 

gibi çeşitli sebeplerden kaynaklandığı ileri sürülebilir.  

30 Ocak 1955 tarihinde Hâkim Büyük Âmir Mim Kemal Öke’in vefat 

etmesinden ve yerine Fuad Hulusi Demirelli’nin seçilmesinden sonra 

Masonluk tarihimizde bazı idari değişikliklerin hayata geçirildiği görülür. Bu 

kapsamda Yüksek Şûra, 26 Haziran 1955’te tarihî bir adım atarak bağımsız bir 

büyük loca kurulmasına zemin sağlayacak bir beyanname yayınlamıştır. Ancak 

bağımsız bir büyük loca kurulma hedefi, farklı vadilerdeki Gran Loj’lar 

arasında kısa sürede bir rekabete de zemin hazırlamıştır. Bu rekabetin 

mutabakat ile sonuçlanması ise ancak 16 Aralık 1956 tarihinde gerçekleşmiştir. 

Türkiye Büyük Locası’nın kuruluşunda önemli rol oynayan Ankara’dan Ahmet 



91 

Salih Korur’un Büyük Üstat seçilmesi ve Büyük Loca merkezinin Ankara 

olarak tespit edilmesi önemli bir dönüm noktasıdır. Bu dönemde her halde en 

dikkat çekici gelişme idari açıdan yıpratıcı müzakerelerle dolu yılların ardından 

locaların uzlaşması ile Büyük Üstat seçilen ve aynı zamanda Başbakanlık 

Müsteşarı gibi son derece önemli bir bürokratik görevde olan Ahmet Salih 

Korur’un büyük loca yönetimini âdeta tek başına üstlenmesidir. Seçildiği 

günden 27 Mayıs 1960 İhtilali’ne kadar geçen sürede Büyük Loca’nın 

yayınladığı her tamimin altında kendisinin imzası vardır. Hatta niye böyle bir 

yöntem seçtiğine ilişkin bir levhası bile mevcuttur. 

Bağımsız bir büyük locanın kurulmasından sonra hazırlanan mevzuatta 

bölge gran lojları veya diğer bir tabirle bölge büyük mahfilleri artık ilgili vadi 

localarının üstad-ı muhteremleri ve nazırlarından oluşacak ve aralarından 

oylama yapmak suretiyle kendi bölge büyük üstadını ve altı kişiden oluşacak 

bölge idare heyetini seçecektir. Nitekim üç bölge büyük mahfili 1 Şubat 1958 

itibarıyla çalışmaya başlamıştır.96 Ancak bu yeni örgütlenme modelinin 

başarısızlığı daha ilk yıldan dile getirilmiştir. 1959 yılı Çalışma Raporu’nda 

bölge büyük mahfillerinin büyük loca aidatları gibi mali konularda, tüzük 

gereği yapmaları gereken çalışma ve toplantılar konusunda, büyük loca ile 

localar arasında tesis etmeleri gereken koordinasyon konusunda görevlerini 

yerine getirmediği üzerine sert eleştirilerin yer aldığı görülmektedir.97 Aynı 

raporda bu durum karşısında Büyük Görevliler Kurulu’nun localar ile doğrudan 

irtibat kurmaya karar verdiği de ifade edilmiştir. Bundan sonra en dikkat çekici 

adım 31 Ocak 1960 tarihli Genel Kurul’da “Bölge Büyük Mahfilleri” 

ibaresinden “Büyük” kelimesinin çıkarılmasıdır.  

                                                 
96 1958 Çalışma Yılı Raporu, HKEMBL Tarihî Arşivi, Belge No: 403.01/110, 

s:5.  
97 Büyük Daimî Heyet 1959 Çalışma Raporu, HKEMBL Tarihî Arşivi, Belge 

No: 403.01/799, s:7-8.  



92 

1960 İhtilali ve akabinde Büyük Üstat Ahmet Salih Korur’un 

tutuklanması çerçevesinde gelişen olaylar Masonluk tarihimizde yeni bir 

dönemin başladığını işaret etmektedir.98 Bu bağlamda güçlü bir değişikliğin 

göstergesi olarak 22 Nisan 1961 tarihli Genel Kurul’da Büyük Loca’nın 

merkezinin İstanbul’a alınması not edilebilir.  

1965 Olayları’ndan sonra bölge mahfilleri konusunun tekrar gündeme 

geldiği görülür. İstanbul’da Bölge Mahfili Üstadı’nın genel tutumu 6 Haziran 

1965 Büyük Görevliler Kurulu’nda sert tepki görmüştür. 7 Haziran 1965 tarihli 

1865 sayılı Büyük Üstat Kaymakamı Nuri Pere imzalı tamimde yer alan şu 

ifadeler dikkat çekicidir: 

“Anayasanın 21. Maddesi gereğince, Türkiye Büyük Locası resen veya 

nizami şekiller dairesinde bir vadi locaları tarafından vaki talep üzerine, lüzum 

gördüğü takdirde, o vadinin locaları arasında bölge ahenk ve nizamını temin 

maksadile Bölge Mahfilleri veya Heyetler teşkil ederek salâhiyetlerinden lüzum 

gördüklerini bu heyetler marifetile kullanabilir. 

Bölge Mahfilleri Nizamnamesinin 12. Maddesine göre de: 

‘Bölge Mahfillerinin faaliyeti, icabında, Türkiye Büyük Locası 

tarafından, mahdut veya gayrı mahdut zaman içinde tatil edebilir.’ 

Anayasanın 10. Maddesinde ise: 

‘Daimi Heyet, Türkiye Büyük Locasının icra organıdır. Bu sıfatla, 

Büyük Locanın toplantı halinde bulunmadığı sıralarda vazife ve 

selâhiyetlerinin icab ettirdiği bilcümle muamelâtı icra ve icab eden kararları 

ittihaz ve tatbik eder.’  Hükmü sarihtir.  

Bu itibarla Büyük Daimi heyet, her hususta olduğu gibi, Bölgelerdeki idari 

işlerle meşgul Bölge Localarının da fevkinde tam ve mutlak bir otoritedir.” 

                                                 
98 Bu dönem hakkında detaylı bilgi edinmek için Bkz. Ağaoğlu, Yavuz Selim ve 

Sanver, M. Remzi, “Masonluk Tarihimizde 1965 Olayları”, a.g.e., s:194-274. 



93 

1965 Olayları neticesinde Büyük Mason Mahfili’nin kurulmasından 

sonra da bölge mahfilleri ile Büyük Görevliler Kurulu arasındaki 

rahatsızlıkların sürdüğü görülmektedir. Nitekim 24 Ağustos 1969 tarihli Büyük 

Görevliler Kurulu’nda bu hususa ilişkin şu bilgiler tersimata geçmiştir: 

“Büyük Katip Nafiz Ekemen B., Bölge Mahfilerinin bazan yetkilerini 

aşan tasarruflarda bulunduklarını, hatta dış obedyanslarla yazışmalara 

giriştiklerini, bunlara derhal son verilmezse üzücü olaylarla 

karşılaşacağımızın muhakkak bulunduğunu İstanbulda Merkezin bulunduğu 

yerde ayrıca bir Bölge teşkilatının mevcut olması yüzünden senelerden beri 

süregelen sürtüşme ve didişmelerin yeniden canlanmak istidadını gösterdiğini, 

Mevzuat değişikliği sırasında bu konunun önemle ele alınmasının zaruri olduğu 

söyledi, ve tatbikatta rastladığı bazı misaller verdi. 

Konunun, ilerideki mevzuat değişikliği sırasında nazara alınması 

lüzumuna, fakat gereksiz işlemlerden çekilmeleri ve özellikle dış obedyanslarla 

yazışmaları durdurmaları için Bölge Mahfillerine kesin talimat verilmesine 

oybirliğiyle karar verildi.” 

Bu toplantıdan birkaç ay sonra 11 Ocak 1970 tarihli Büyük Görevliler 

Kurulu toplantısında bu kez “İstanbul Bölge Locası Hazinesi” ile “Büyük Loca 

Hazinesi” arasında çıkan anlaşmazlıklar tartışmaya açılmış, mali konularla 

ilgili bu tartışma başka rahatsızlıkların da dile getirilmesine zemin hazırlamış 

ve bölge localarının kapatılması kararı ile neticelenmiştir. Söz konusu 

görüşmeler Büyük Loca’nın kurumsallaşma süreci içerisinde arka planda 

yaşananlara da ışık tutar niteliktedir ve tersimata şu şekilde geçmiştir: 

“Büyük Hazine Emini, İstanbul Bölge Mahfilinin Büyük Hazineye karşı 

tutumunu, binalar için sarfedilmiş olan paraların, bölgenin özvarlığını teşkil 

ettiği ve Büyük loca tarafından İstanbul Bölgesine ödenmesi gerektiğini 

mütezammın olarak gönderdiği levhaları izah etti. 



94 

Şekûr Okten ve Galip Kardam, Orhan Alsaç KK. Ankaradaki Bölge 

Mahfilleri seçimleri ile ilgili kulis çalışmaları hakkında açıklamalarda 

bulundular. Orhan Alsaç K., Büyük Loca merkezinin İstanbuldan Ankaraya 

taşınması sırasında, bir nevi ‘rüşveti kelâm’ olarak İstanbulda Bölge Büyük 

Mahfili adiyle bir Loca kurulduğunu, buna mümasil bir  teşkilâtın İzmirde de 

vücuda getirildiğini, Büyük Loca merkezinin bulunduğu yerde Bölge Mahfili 

teşkilâtına lüzum olmadığını, esasen görevleri itibariyle, bu Mahfillerin ritüelik 

çalışmalar yapmamaları lâzımgeldiğini, bu çalışmaları yaptıkları için 

kendilerinde bir takım yetkiler tevehhüm ettiklerini, ve bu teşkilâtın tüm olarak 

kaldırılması lâzımgeldiğini ve bu suretle toplanacak paraların Büyük Hazinede 

lüzumunu belirtti. 

Büyük Üstad, konuyu daha gerilere götürmek, Yüksek Şura 

himayesinden uzak bir Büyük Loca kurmamak için, masonluk dünyasında misli 

görülmemiş olan ‘Ünite’lerin kurulduğunu, bunlara bil’ahara müstakil Büyük 

Loca karşısında ‘Bölge Büyük Mahfilleri’ adı verildiğini, ve bugünkü Bölge 

Mahfillerinin de bu zihniyetin son izleri olduğunu hatırlattı. 

  Raşit Temel, Sahir Akev, Sait Penbecioğlu ve Hulûsi Selek KK. de aynı 

nitelikteki mütalâalarını bildirdiler, ancak Türk Yükseltme Cemiyeti açısından 

vadilerde birer Şube teşkilâtının mevcut olması lüzumu üzerinde durdular. 

Türkiye Büyük Locası Anayasasının, Bölge Mahfilleri ile ilgili 21. ve 

Büyük Daimî Heyetin görevleri ile ilgili 10.ncı maddesi, Türk Yükseltme 

cemiyeti Nizamnamesi ve Bölge Mahfilleri Tüzüğü incelendi, ve yapılan 

görüşmeler sonunda: 

Bölge Mahfillerinin kaldırılmasına, 

Binaların bakımı ve idaresi ile mabetlerin tahsisi işlerinin doğrudan doğruya 

Büyük Daimî Heyet – veya görevlendireceği şahıs – tarafından  yürütülmesine, 

Aidat ve harçların, şimdilik, yine Localara tarafından toplanarak, 

Localara tahsis edilmiş olan miktarlar alıkonduktan sonra bakiyesinin 



95 

tamamen ve doğrudan doğruya Büyük Daimî Heyetin göstereceği mahallere 

yatırılmasına, 

Bölge hesapları ile paralarının derhal Büyük Hazine Emini Cemal 

Gücü Üstada tevdiine, ve kendisine bu hususta lâzımgelen işlemleri yapmak ve 

talimatı vermek yetkisinin itasına, 

Vadilerde Loca Üstadı Muhteremleri ile her Locanın iki temsilcisinin 

derhal toplanarak yedi kişiden ibaret Türk Yükseltme Cemiyeti şube daire 

heyetini seçmelerine, İstanbuldaki şubenin kaldırılmasına ve Şube idare 

heyetlerinin masonik fonksiyonları olmadığının belirtilmesine, 

Şube İdare heyetlerinin derhal toplanarak 1970 yılı için vadilerine ait 

gelir/gider bütçe tekliflerini, tasdik olunmak üzere, Büyük Daimî Heyet 

göndermeleri lüzumuna, 

Harcamaların, vadilerin fiilen göndermeleri lüzumuna orantılı olarak 

Büyük Daimî Heyetçe yapılmasına, 

Vadilerdeki personel kadrosunun şimdilik göreve devam etmesine, 

Bu hususları bildiren bir mesajın Büyük Üstad tarafından Muhterem 

Localara tamim olmasına oybirliği ile karar verildi.” 

Bu karar 15 Ocak 1970 tarih ve 5102 sayılı “Büyük Üstad Mesajı” ile 

localara duyurulmuştur. Bu, muhakkak ki Masonluk tarihimizde idari 

yapılanma açısından önemli bir değişikliktir. Böylelikle farklı vadilerde çalışan 

localar, locaların kullandığı binalar ve ilgili tüm konular doğrudan doğruya 

merkezî yönetime yani Büyük Görevliler Kurulu’na ya da onun merkezde 

faaliyet gösteren ilgili idari birimlerine bağlanmışlardır. 

Bölge mahfillerinin kaldırılmasına ilişkin 25 Nisan 1970 tarihli Genel 

Kurul’a sunulan İdare Raporu’nda yer alan hayli sert ifadeler Türkiye 

Masonluk tarihine şu şekilde kaydolmuştur: 

“Sultası altında tutmak istediği Büyük Locayı ve Kurullarını, bir türlü 

normal olan Hürriyet ve İstiklaline kavuşturmak istemiyen eski “Zihniyet” 



96 

Türkiye Büyük Locasının kurulması keyfiyetinin önlenemez bir zaruret halini 

alması üzerine, önceleri, dünya masonluğunda ne yeri ne de benzeri olan 

“ÜNİTE” adlı, tamamen uydurma birer ara-otorite kurmuş,  bunun yersizliğini 

kendisi de görmüş olacak ki, sonradan, her vadide birer “Bölge Büyük Locası” 

adı altında, hakim ve nazım otorite olması lâzımgelen hakikî Büyük Locanın 

tam otorite sahibi olmasına engel teşkil edecek birer kuvvet tesis etmiştir. 

Sonraları, Bölge Mahfilleri adını alan bu teşkilât, bu zihniyetin son 

yaşantısı idi, ve haddizatında masonik hiç bir hüviyeti olmadığı ve görevleri, 

sadece binalarımızın bakım ve idaresinden ve mabetlerin tahsisinden ibaret 

bulunduğu halde, seçilme tarzları ve bütün Üstad Muhteremlerin hazır 

bulunduğu Umumi Heyetlerle karşılaşmak durumunda olmaları yüzünden, bu 

Kurullar, vakit vakit, kendilerinde mevcut olmıyan yetkiler ve kudretler 

tevehhüm etmişlerdir.  

Bundan evvelki Konvanların temenni ve direktiflerine uyarak, Büyük 

Daimî Heyetiniz, bu Kurulları kaldırmış ve bunların yapmakta oldukları işleri, 

zaruretlerin göstereceği lüzuma gerekli olacak organizasyonu yapmak üzere, 

kendi üstüne almıştır.” 

1970’li yıllara girilirken bölge localarının kaldırılmasının da etkisiyle 

yukarıdan aşağıya hükmeden merkezî yönetimin kuvvetlendiği söylenebilir. Bu 

idari tutumun çeşitli yansımaları arasında Büyük Loca’nın anayasa ve ritüelleri 

üzerine Fikret Çeltikçi tarafından kaleme alınmış eleştirel bir yazının Mimar 

Sinan dergisinde basılması ile ilgili yaşanan ve daha önce “1970’li yıllarda 

Ritüel ve İnanç Tartışmaları” bölümünde ele aldığımız örnek hatırlanabilir.  

Konu daha sonra kapatılmış olsa da Fikret Çeltikçi’nin eleştirilerini 

sürdürdüğü anlaşılmaktadır. Nitekim 2 Nisan 1972 tarihli Büyük Görevliler 

Kurulu tersimatında, eleştirel dil kullanan Fikret Çeltikçi hakkında şu bilgi yer 

almaktadır: 



97 

“Pınar Muh. L.sı Büyük Müfettişi Enis Naci Kafalı K.in, 28.3.1972 

sayılı levhası okundu. Fikret Çeltikçi K.in, Bu Muh: L.nın bir eriştirme 

töreninde ritüeller hakkında tecavüzkâr bir dil kullandığı, ve Locayı da bu yola 

imale etmek istediği bu levha ile bildirilmiş olmağla, konunun Yargı Tüzüğü 

gereğince incelenmesi için soruşturma kuruluna havalesine oybirliği ile karar 

verildi.” 

1971 yılına dönecek olursak, bölge mahfillerinin kaldırılmasından 

sonra vadilerde oluşan idari ihtiyaçların karşılanması için 14 Şubat 1971 tarihli 

toplantıda alınan şu karar da not edilmeye değerdir: 

“Eski Bölge işlerinin o vadide bulunan Büyük Daimî heyet üyelerinin 

yürüttüğünü, Başkanının en ileri kademede olan Kardeşin ifa ettiğini ve idare 

heyeti üyelerini her şekilde vazifelendirebileceğini natık bir tamimin Ankara ve 

İzmir vadilerine gönderilmesine oybirliği ile karar verildi.” 

Daha sonraki dönemde vadilerdeki idari ihtiyaçları karşılamak ve 

localar arası görüş alışverişini sağlamak amacıyla Üstad-ı Muhteremler Meclisi 

kurulmasına karar verilmişse de bu meclisler 1970’li yıllarda Büyük Görevliler 

Kurulu, vadi yönetimleri ve localar arasındaki irtibatı verimli bir şekilde 

kullanamamışlardır.99 

Öte yandan 1971 yılı görevli seçimlerinden sonra İzmir Vadisi’nden 

seçilemeyen Hulûsi Selek’in Büyük Üstat tarafından “Özel Görevli” 

statüsünde Büyük Görevliler Kurulu’na alınması, idari açıdan dikkat çekici bir 

örnek olarak ele alınabilir. Konuyla ilgili 16 Mayıs 1971 tarihli Büyük 

Görevliler Kurulu tersimatında orijinal imlasıyla şu bilgilerin yer aldığı 

görülmektedir: 

                                                 
99 Süha Aksoy anılarını yayınladığı “Masonlukta 50 Yıl” başlıklı kitabında 

Üstadı Muhteremler Meclisi’nin uzun yıllar çalıştırılamadığından yakınmış, kendi 

dönemindeki girişimlere değinmiş ve zamanla bu yapının benimsendiğini belirtmiştir. 

Bkz. Aksoy, Süha, “Masonlukta 50 Yıl”, a.g.e., s:232-233. 



98 

“Büyük Üstad, seçimler neticesinde, çok mümtaz bir Kurulun görev 

başına getirildiğini ve önümüzdeki yoğun çalışma döneminde, bu Kuruldan 

camiamızın bir çok hizmetler beklediğini söyledi, ve beraber çalışmaktan 

duyduğu memnuniyeti belirtti. 

Ancak, İzmir vadisinden Hulûsi Selek K.in bu Kurulda görev 

alamadığını, halbuki bu Kardeşimizin bilgisinden, fikirlerinden ve 

çalışmalarından mahrum kalmağı da istemediğinden, Selek K.imizi Büyük 

Locamız Anayasasının Büyük Üstada tanıdığı yetkilere dayanarak, özel görevli 

tayin ettiğini ve Selek Kardeşimizden, İzmir Vadisi Büyük Kurul üyeleri ile 

birlikte, hem o vadiye ilişkin konularda, hem de Büyük Kurul toplantılarına 

katılmak suretiyle mesai sarfetmesini istediğini söyledi. 

Büyük Üstadın bu davetine icabet ederek Kurula gelen Hulûsi Selek K., 

hakkında gösterilen teveccühe teşekkür ettikten sonra, verilecek herhangi bir 

görevi yapmaktan çekinmiyeceğini, ancak Büyük Kurul toplantılarına 

katılmaktan kendisinin affedilmesini istedi. 

Kurul üyeleri, Büyük Üstadın arzu ve kararının yerinde olduğuna 

oybirliği ile karar verdikten sonra, Hulûsi Selek K.in oya katılmamak suretiyle 

arzusunun yerine getirilmiş sayıldığını belirterek Büyük Üstad tarafından 

kendisine verilecek görevleri yapmağa ehil özel görevli seçilmesine ve Büyük 

Kurul toplantılarına da katılmasına oybirliğiyle karar verdiler.” 

Öte yandan Büyük Görevliler Kurulu’nun, üyelerin haricî âlemdeki 

davranışlarına ilişkin uyarılarda bulunmak üzere de girişimde bulunduğu 20 

Haziran 1971 tarihli toplantı tersimatına şu şekilde geçmiştir: 

“Büyük Sekreter, haricî âlemde birbirine rastlayan KK.in Kardeşlik 

busesi teati ettiklerini ve bazı Locaların da, Loca kardeşlerini tanıtmak için 

haricî sıfatlarını (Dr., Prof., Genel Müdür gibi) kullandıklarını bildirdi. 

Masonluk geleneklerine uymayan bu duruma son verilmesi için Muh. 

Localardan ricada bulunulmasına oybirliği ile karar verildi.” 



99 

1971 yılının Aralık ayına gelindiğinde loca toplantı davetiyelerinden 

birer nüshanın tüzük hükümleri dışında Büyük Hazine Emini’ne de 

gönderilmesinin istenmesi kaydedilmeye değer bir başka husustur. 

Büyük Görevliler Kurulu’nun idari tutumunun kapsamı üzerine 

incelenebilecek en ilginç örneklerden birisi Necdet Egeran’ın haricîler için 

yazdığını beyan ettiği  “Gerçek Yüzüyle Masonluk” başlıklı kitapla ilgilidir. 

Daha önce locaların yayınlamak istedikleri kitaplarla ilgili olumsuz görüş 

bildirip yayınlanmasını durduran Büyük Görevliler Kurulu bu kez de Önceki 

Büyük Üstat Necdet Egeran’ın yayınlanmış bu kitabının satışına izin 

vermemiştir. Konu 14 Eylül 1972 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantı 

tersimatına orijinal imlasıyla şu şekilde yansımıştır: 

“Önceki Büyük Üstad Enver Necdet Egeran K:.in, sağlayacağı 

menfaati Türkiye Büyük Locasına bağışlamak suretiyle “Gerçek yüzüyle 

Masonluk” adlı kitabının hariçte satılmasına müsaade  olunmasını isteyen 8 

Ağustos 1972 tarihli mektubu okundu. Büyük Üstad, Büyük Locaların bir kitabı 

benimsemesi ve satışına ortak olması için bu kitabın müsveddelerinin yetkili 

organ tarafından basılmazsan önce görülmüş ve tasvip edilmiş olması 

lâzımgeldiğini, hadisede böyle bir şey mevcut olmadığı gibi ne iç ne de dış 

ortamların küllenmiş bu konuları tazelemeğe müsait olmadığını söyledi ve 

istenilen müsaadeyi vermediğini bildirdi. Şekûr Okten, Ziya Umur, Süha Aksoy, 

Sait Penbecioğlu, Nafiz Ekemen, Nafi Ziya, Orhan Alsaç KK:. mütalâalarını 

bildirdiler. Leh ve aleyhteki deliller incelendi, neticede Büyük Üstadın 

görüşüne oybirliği ile iştirak edildi. Keyfiyeti Egeran K:.e bizzat bildireceğini 

Büyük Üstad beyan etti.” 

Bu karara rağmen Necdet Egeran’ın kitap konusunun peşini 

bırakmadığını da bu noktada ilave etmek gereklidir. Önceki Büyük Üstat 

olması nedeniyle Büyük Görevliler Kurulu’nun doğal üyesi olan ancak yurt dışı 

seyahatleri nedeniyle genellikle mazeret bildirdiği görülen Necdet Egeran’ın 



100 

“Kitaptaki yanlışları düzelten listeyi” kurul üyelerine dağıtılmak üzere çoğaltıp 

Nafiz Ekemen’e gönderdiği 16 Eylül 1972 tarihli mektup kendisinin kitap 

konusundaki ısrarını göstermektedir.  

Buna mukabil Büyük Üstat Hayrullah Örs kurulda aldıkları olumsuz 

kararı ileten 27 Eylül 1972 tarih ve 6995 sayılı bir yazıyı Necdet Egeran’a 

göndermiştir.  

Büyük Görevliler Kurulu’nun 19 Kasım 1972 tarihli toplantısında 

“Localarda her sene Üstadı Muhterem ve Sekreterin değişmesi yüzünden 

muamele bilmeyen KK:.in göreve getirildikleri ve bu sebepten dolayı işlerin 

aksadığı” vurgulanmış ve “Üstadı Muhteremde aranması gerekli nitelikler için 

alınması icap eden tedbirler” olduğu görüşülmüştür. Bu ifadeler, kurulun 

localarla arasındaki ast üst ilişkisini işaret etmesi açısından önemlidir. 

Benzer bir örnek 14 Ocak 1973 tarihli Büyük Görevliler Kurulu 

toplantısından verilebilir. Ankara Vadisi’nde Fransızca çalışan Barış 

Locası’nın toplantı davetiyelerini iki dilde hazırlaması istenmiş ancak 

davetiyelerin sadece Fransızca gönderilmeye devam etmesi bu toplantıda ele 

alınmıştır. Müzakere sonucunda bu locanın yazılı olarak dikkatinin çekilmesi 

oy birliği ile kararlaştırılmıştır.  

Bir başka örnek olarak “Üstadı Muhteremleri rast gele konuşması 

ihtimali bulunanlar karşısında dikkatli olmaya davet edilme” hususunda karar 

alınan 14 Ocak 1974 tarihli toplantıdan verilebilir. Öte yandan istifa ettiği 

bildirilen iki üyenin istifalarının “şimdilik” kaydıyla duyurulmayarak 

haklarında araştırma yapılmasına ilişkin karar alınan 12 Mayıs 1974 tarihli 

toplantı tersimatı da üzerinde durulmaya değerdir. Aynı Büyük Görevliler 

Kurulu toplantısında Adana’da loca kurmak üzere girişimde bulunan üyelerin 

isimlerini içeren “listenin getirilmesine ve ona göre hareket edilmesi kararı” 

da benzer şekilde dikkat çekicidir. Bilindiği üzere Adana’da bir loca açılması 

ancak yıllar sonra gerçekleşebilecektir.  



101 

  20 Nisan 1974 tarihli Genel Kurul’da Büyük Loca Tüzüğü kabul 

edilmiştir. Böylece 1971 yılı Genel Kurul’unda kabul edilen Masonik Yargı 

Tüzüğü ve 1972 yılında kabul edilen Localar Genel Tüzüğü’nden sonra bu 

adımın atılmasıyla Masonik mevzuatta bütünlük sağlanmıştır.  

Büyük Loca Tüzüğü ile ilgili olarak Genel Kurul öncesinde tüzük 

tasarısının ana hatları ile ilgili bir açıklama metni 29 Mart 1974 tarih ve 1309 

sayılı bir levha ile genel kurul delegelerine gönderilmiştir. Bu metinde yer alan 

büyük loca tarifi orijinal imasıyla şöyledir: 

“Türkiye Büyük Locası, yalnız “Localar” değil” yalnız “Genel Kurul” 

değil; yalnız “Büyük Kurul” v.s. değil, bütün bunların yekûnu olan 

“Türkiyedeki Hür Masonlardır”. Bu suretle tasarı, demokratik bir anlayış 

getirerek bütün ağırlığı “kardeşlere” vermektedir. “Büyük Loca” denilen 

kavram, kardeşlerden ayrı, onların üstünde bir müessese değil, bizzat 

kendileridir. Bu tarif, bugün yürürlükte olan ecnebi Büyük Locaların 

Tüzüklerinde aynen mevcuttur. Büyük Locanın tarifi bu şekilde verildikten 

sonra, Locaların, Kurulların, Divanların ... yerleri açıkça belli olabilmektedir. 

Artık, “Büyük Locadan şunu isteyelim”; “Büyük Locaya şunu yazalım”, gibi, 

muhatabı neresi olduğu belli olmayan düşüncelere mahal kalmamaktadır. 

Türkiye Büyük Locası, Türkiyedeki Masonların yekûnudur ve bunun, belli 

sahalarda salâhiyetli mercileri vardır: Bu mercilerin en üstünde, her türlü, 

yetkiyi ve bilhassa kanun koyma yetkisini elinde tutan Genel Kurul; icra organı 

olan Büyük Kurul; müstakil kaza organı olan “Haysiyet Kurulları”; belli 

sahada çalışan “Komite ve Sandıkları” vardır.” 

Bu tanımın ne derece uygulamaya yansıdığı üzerinde durmak faydalı 

olabilir. Bu çerçevede Büyük Görevliler Kurulu’nun localar üzerinde dolaylı 

veya doğrudan bir denetim görevi üstlendiğine ilişkin genel kanaat 7 Temmuz 

1974 tarihli toplantı tersimatına şu şekilde geçmiştir: 



102 

“Pek Sayın Büyük Üstat, Büyük Müfettişler hakkında izahat vererek 

geçmiş yıllarda Büyük Müfettişlik müessesesinin iyi işlemediğini; bütün kontrol 

sorumluluğunun Büyük Kurul üzerinde kaldığını; bu sene daha iyi işlemesine 

gayret edileceğini söyledi” 

Aynı toplantıda bu denetim görevinin nasıl yürütüldüğüne ilişkin bir 

örnek orijinal imlasıyla şu şekilde kayda geçmiştir: 

“Arditti birader, İzmirdeki  Eylem Locasının bazı problemler 

yarattığına işaret ederek, bu Locadaki bazı kardeşlerin, diğer Locaları 

dolaşarak bir takım, Masonluğa aykırı prensipler yaymağa çalıştıklarını; bunu, 

Masonluk terbiyesine uymayan bir metotla yaptıklarını; Masonluğu  haricî 

âleme deklare ederek, müsabakalar açılması; resim, ilim v.s. gibi sergiler 

kurulmasını; masonluğun herkesçe bilinen umumî prensiplerini uygunsuz bir 

şekilde tenkid ettiklerini; kendilerine yapılan ikazlara aldırmadıklarını 

belirtti.” 

Sonraki günlerde ismi geçen locanın bazı üyeleri hakkında tahkikat 

açılmasına karar verilmiş ve o locanın iç tüzüğünde de bazı değişikliklerin 

yapılması şart koşulmuştur.100 Aynı locanın vadiler arası bir seminer düzenleme 

teklifi de “Bu Locanın Masonluğu değiştirme temayülünde olduğu” endişesi 

ile reddedilmiştir.101 Yine aynı locanın bir dergi çıkarmak amacıyla yaptığı 

başvuru da “Locanın kendi kendisine çıkaracağı bir derginin bir çok mahzurlar 

doğurabileceği” gerekçesiyle kabul edilmemiştir.102 

1971 yılında yürürlüğe giren ritüellerin localarda uygulanmasında 

çıkan aksaklıkların 1970’li yıllarda Büyük Görevliler Kurulu’nda zaman zaman 

ele alındığı görülür. Bu çerçevede hem localardaki uygulamalar hem de Büyük 

                                                 
100 Büyük Görevliler Kurulu 14 Eylül 1974 tarihli ve 12 Aralık 1974 tarihli 

tersimatları.  
101 Büyük Görevliler Kurulu 8 Mart 1975 tarihli tersimatı.  
102 Büyük Görevliler Kurulu 29 Kasım 1975 tarihli tersimatı.  



103 

Müfettişler aracılığı ile yapılan denetimler 9 Kasım 1974 tarihli toplantıda şu 

şekilde eleştirilmiştir: 

 “Raşit Temel birader, üstadı muhteremlik etmiş bazı kardeşlerin, 

ritüeli, bildikleri halde yanlış uyguladıklarını, bunlara her zaman müdahale 

edilemediğini beyan ederek, Büyük Müfettişlerin bu gibi hallere müsamaha 

etmemelerini istedi. 

Pek Sayın Büyük Üstat, Müfettişlerin gerektiği kadar titizlikle 

çalışamadıklarını, desteklenmeleri ve belki de eğitilmeleri lâzım geldiğini, 

Eğitim Localarının altı ayda bir onlara bazı hususları öğretmelerinin mümkün 

olduğunu söyledi. 

Penbecioğlu birader, Ankarada Eğitim Locasının fazla sert 

davrandığını, bunun reaksiyon yarattığını beyan ederek, Pek Sayın Büyük 

Üstadın ve Kaymakamların, vadilerdeki Büyük Müfettişleri toplayarak, 

Locaları sıkı şekilde kontrol etmeğe davet etmeğe davet etmelerinin doğru 

olacağını söyledi. Bu şekilde hareket edilmesine karar verildi.” 

21 Aralık 1974 tarihli toplantıda ise bir tebenni işleminde tüzük ve 

ritüellere uygun hareket etmediği şikâyet edilen bir loca hakkında müzakere 

edilirken “Büyük Müfettişin ikazlarına aldırmayan bir Locanın masonik suç 

işlemiş olduğu” vurgulanmış, locanın yaptığı işlemle ilgili fikrinin sorulması 

teklifine ise Büyük Üstat “Locanın fikrini almanın Büyük Müfettişi küçük 

düşüreceğini, masonik otoriteyi sarsacağını” söyleyerek olumsuz cevap 

vermiştir. Bu örnekler Masonluk kültürümüzdeki loca denetim anlayışı 

üzerinden dönemi tasvir eder niteliktedir. 

Benzer yaklaşımı Masonik müktesabat ile ilgili konularda da tespit 

etmek mümkündür. Örneğin 21 Aralık 1974 tarihli Büyük Görevliler Kurulu 

toplantısında bu konu şu şekilde dile getirilmiştir: 

“Sait Penbecioğlu birader, yeni nesilde, ‘Masonluğu yenilemek’ gibi, 

Masonluğun ne olduğunu bilmemekten ileri gelen bir çabanın bulunduğunu; bu 



104 

konuda çıkacak münakaşaların nereye varacağı belli olmayacağını, 

Masonluğun umumî umdelerinin bir kulaktan girip bir kulaktan çıktığını (...)  

Masonlukta, prensiplere, tüzük ve ritüellere olduğu gibi, kılık ve kıyafete de 

uymak lüzumunun daha iyi tebarüz ettirilmesi düşüncesine uygun olarak, Pek 

Sayın Büyük Üstat, bu meselelere de temas eden mesajını yayınlayacağını 

beyan etti.” 

Benzer tutumun 1975 yılında ve sonrasında da devam ettiği 

görülmektedir. Örneğin 19 Nisan 1975 tarihli Genel Kurul tersimatında bu 

tutumun bir yansıması şu şekilde yer almıştır: 

“Hayrullah Örs – Bir davetiyede “Türk Masonluğu Üzerine” isimli bir 

konuşma gördüm. Masonluk gibi büyük müesseselerde yenilik yapmağa 

kalkmak sadece bölünmeye sebep olur. 

Turhan Energin – Bahis konusu konferans sadece tarihî idi. Yeni bir 

Türk Masonluğu manasına gelecek hiç bir muhtevası yoktu.”  

20 Nisan 1975 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında da bu 

konu şu şekilde görüşülmüştür: 

 “Alsaç birader, Masonlukta yenilik temenni eden bazı konferanslar 

verildiğini duyduğunu, bunların metinleri elde edilebilirse, dedikoduların 

ortadan kalkabileceğini söylemesi üzerine, Pek Sayın Büyük Üstat, İdeal 

Muhterem locasında verilen bir konferansta “Fikir Özgürlüğü” üstünde her 

türlü özgürlük diye bir sürü laflar, hatta Landmarklar hakkında da 

Özgürlük’den bahsedildiğini duyduğunu, konferansın ve o celse zabtının 

Locadan istendiğini, ancak henüz cevap gelmediğini söyledi. 

Localardaki konferansların ve bilhassa konferansları takip eden 

müzakerelerin ne şekilde kontrol ettirilebileceğine dair müzakere açıldı. 

‘Masonik doğrultuya davet’ ve saire başlıkları altındaki konferansların 

tehlikeli bir çığır olabileceği hususunda duruldu. Locaların dikkatini çekmek, 

konuşmaların istikametini tayin etmek, metinleri önceden istemek, genç 



105 

biraderlere çok umumî masonik konuları vermemek gibi bazı meselelerin belki 

de bir tamim mevzuu olabileceği, fakat böyle bir tamimin locaları baskı altına 

alarak şahsiyetlerini rencide edebildikten başka, uygulamanın da imkansız 

olabileceği ve konunun daha ziyade, şifahî olarak, Üstadı Muhterem 

kurullarında ele alınmasının muvafık olacağı neticesine varıldı. Cavit 

Yenicioğlu birader, Localara direktifler verilebileceğini; Osman Ertörer 

birader, politika ve din münakaşasına girmeden, Localardan her şeyden 

bahsedilebileceğini, hudutların Üstadı muhteremlerin tayin etmesi gerektiğini, 

yalnız şüpheli görülen konuları Büyük Görevliler Kuruluna getirebileceğini 

beyan ettiler. Süha Aksoy birader, her konuda konuşmanın mümkün olduğunu, 

ancak günlük meseleler üzerinde sıcağı sıcağına konuşmanın bazı tehlikeler 

arzettiğini belirtti.” 

26 Temmuz 1975 tarihli tersimatın ilgili kısmı loca iç tüzükleri ile 

hakkında Büyük Görevliler Kurulu’nun genel tutumunu özetlemesi açısından 

not edilmeye değerdir: 

“Ziya Umur birader, Muhterem Locaların Büyük Görevliler 

Kurulunun tasdikine sundukları, Loca İç Tüzük tasarıları hakkında bilgi verdi. 

Bu tüzüklerde, 1972 senesinde gönderilmiş olan tamim hükümlerine 

uyulmadığını, Masonluğun umumî prensiplerinin, gelişi güzel, eksik veya artık 

tekrar edildiğini, bunun büyük mahzurlar doğuracağını belirterek, bu 

tasarıların tasdik edilmemesini ve Locaların dikkatini çeken yeni bir tamimle 

1972 tamiminin bir suretinin tekrar gönderilmesini ve yeni tasarılar 

istenmesini teklif etti. Bu teklif kabul edildi.” 

Tek tip bir loca iç tüzüğü üzerinden hareket edilmesi düşüncesi 27 

Eylül 1975 tarihli kurul toplantısında da şu şekilde gündeme gelmiştir: 

 “Osman Ertörer ve Ferit Özmen kardeşler, Merkezin, tip haline 

getirilmiş bir İç Tüzük yapıp Localara gönderilmesini teklif ettiler. Ertörer 

Kardeş, buna Yönetmelik demenin daha uygun olacağını belirtti.” 



106 

Ancak örnek iç tüzük hazırlanması zaman zaman gündeme gelmişse de 

bu konuda bir mesafe kaydedilemediği görülecektir. 1970’li yıllarda bu 

konunun Genel Kurul’a yansıması ile ilgili iki örnek verilebilir. Örneğin 21 

Nisan 1979 tarihli Genel Kurul’da söz alan Rahmi Tunçalp bu konuda şunları 

söylemiştir: 

“Loca İç Tüzükleri Localar Genel Tüzüğünün kabul edilmesinden 

sonra iptal edilmiştir. Bundan sonra Locaların yaptıkları iç tüzükler, Büyük 

Locanın hazırlayacağı esaslar dahilinde yapılacağı bildirilerek bir levha ile 

durdurulmuştu. Gelecek yıl bu konudaki boşluğun giderilmesini arzederim.” 

Bir sonraki sene 23 Nisan 1980 tarihli Genel Kurul’da aynı konuyu 

Çokşen Zerenler şu şekilde dile getirmiştir: 

“1972 senesinden bu yana Localar İç Tüzüksüz çalışmaktadırlar. 

Büyük Locadan gönderileceği söylenen iç tüzük, bugüne kadar bizlere 

gönderilmemiştir, Bu konuda herhangi bir faaliyet olmadığını görüyorum.” 

Locaların fikri çalışmaları ile ilgili olarak Büyük Üstat Nafiz 

Ekemen’in imzasını taşıyan, 10 Ekim 1975 tarih ve 3442 sayılı Büyük Üstat 

Mesajı’nın bazı bölümleri hem merkezî idarenin genel yaklaşımını özetlemesi 

hem de kullandığı üslup nedeniyle üzerinde durulmaya değerdir: 

 “Masonluk her türlü fikir cereyanına açık bir müessesedir; fakat aynı 

zamanda da sıkı bir disipline tabi olması gerekli bir müessesedir. Bu disiplini, 

Tüzüklerimizin tayin ettiği organlar sağlar. Fikriyat sahasında, disiplin, 

müesseseye zarar getirecek konuşmaların ve davranışların önlenmesi demektir. 

Son zamanlarda, bir çok Locamız, gündemlerinde, Konferansları “Masonik 

Konuşma” diye geçiştirme yolunu tutmuşlardır. Bu “Masonik Konuşma” 

nedir, ne demektir? Bu konuşmadan camiamıza bir zarar gelmesi mümkün 

olabilir ve bunu önlemek, disiplin organlarının görevidir. İşte bu sebepten 

dolayıdır ki, “Masonik Konuşma”da ne konuşulacağının gündemlerde açıkça 

belirtilmesi lâzımdır.” 



107 

Aynı yazının bir başka bölümünde ise Büyük Görevliler Kurulu ile 

İstanbul Vadisi’ndeki Üstad-ı Muhteremlerle Büyük Müfettişleri müşterek bir 

toplantıya davet ettiğini hatırlattıktan sonra “Büyük Üstadın davetine uymanın 

nezaket değil, fakat bir Masonun başlıca görevi olduğunu –ârif olanın 

anlayacağı şekilde-” belirttiğini ancak katılımın yeterli olmaması nedeniyle 

toplantının yapılamadığını ifade etmiştir. Nafiz Ekemen’in yayınladığı Büyük 

Üstat Mesajı’nda bu toplantıya gelenler, mazeret bildirenler ve toplantıya 

katılmayanların isimlerini tek tek açıklaması ve katılmayanlara “Yalnız 

Masonik değil, genel muaşeret kaidelerine bile aykırı düşen bu 

davranışlarından dolayı alenen teessür ve teessüflerimi beyan ederim” diyerek 

seslenmesi not edilmeye değerdir. Bir başka unutulmaz belge olarak Masonluk 

tarihimize geçen bu Büyük Üstat Mesajı’nın son bölümü şu şekildedir: 

“Bu durum karşısında, Büyük Loca Tüzüğünün Büyük Üstada verdiği 

yetkileri kullanacağım. 

Derhal riayeti lâzım gelen hususları tebliğ ediyorum: 

Localar, seçimlere girmezden önce, Eylûl 1975 itibariyle Büyük 

Hazineye olan borçlarını kapatacaklardır. 

Aksi halde, seçimleri yapılmamış sayılacak ve bu Localara Büyük 

Üstad Tasvipnameleri gönderilmeyecektir. 

Localar Genel Tüzüğü’nün 54. Maddesi uyarınca Büyük Sekreterliğe 

gönderilmesi gereken raporlar eski Üstadı Muhterem tarafından yeni Üstadı 

Muhtereme verildiği yazı ile Büyük Sekreterliğe bildirilmediği takdirde, yeni 

Görevlilerin is’adlarına izin verilmeyecektir, farzı muhal yapılmış olanlar 

hükümsüz sayılacaktır. 

Davetiyelerde “Masonik Konuşma” denmekle yetinilmeyecek, 

Konferansın konusu açıkça belirtilecektir. 

Bu tedbirlerin yeterli olacağını ve daha ağır disiplin muamelelerine 

başvurmak mecburiyetinde bırakılmayacağımı ümit ederim. 



108 

Ham taşı yontmak, ve cilâlı taşları yönetmekle görevli –ve bu niteliğe 

haiz oldukları belli olan- Üstadı Muhteremlerin ve bütün Kardeşlerimin, 

Müessesemizin ayakta durması ve yeşermesi, gelişmesi için zarurî olan bu 

tedbirlerin yürütülmesinde yardımcı olmaları diler, Kardeşçe sevgi ve 

saygılarımı sunarım.” 

Öte yandan Büyük Görevliler Kurulu ve Büyük Sekreterlik ile localar 

arasındaki sıkıntıların farklı bir boyutunu sergilemesi açısından 29 Kasım 1975 

tarihli kurul toplantı tersimatı da ayrıca üzerinde durulmaya değerdir: 

“Teklif edilen haricîler hakkında Büyük Sekreterliğe gelerek ilgili 

Locaya sevkedilen itiraz mektuplarının, bazan, Localar tarafından nazarı 

itibara alınmadığına dikkatin çekilmesi üzerine, bu nevi mektupların Büyük 

Müfettişlere de gönderilmesine ve ilgili Locanın, neticeyi Büyük Sekreterliğe 

de bildirmesine karar verildi.” 

Locaların büyük loca idaresi ile arasındaki ilişkiler, farklı boyutları ile 

1976 yılında da gündeme gelmiştir. 1976 yılının başında, o tarihte henüz hayata 

geçirilememiş olan Adana örneğinden yola çıkarak Masonluğun İstanbul, 

Ankara ve İzmir dışında yurt sathına yayılması ile üye sayısının arttırılması 

konusu ele alınmış ve bunun ne şekilde yapılacağı üzerinde durulmuştur. 

Önceki Büyük Üstat Hayrullah Örs bu konuda “Mason sayısının artması 

lüzumunu, localara hitap ederek değil, kardeşlere hitap ederek teşvik 

etmeliyiz” demiştir. Buna mukabil aynı kurulda bu işin Üstad-ı Muhteremler 

aracılığı ile yapılması gerektiğini ileri sürenler de vardır.103 Bir başka ifade ile 

Masonluğun geleceği ile ilgili sorumluluğun localarda mı yoksa idari 

kurumlarda mı olduğu o tarihte tartışma konusu olmaya devam etmiştir.  

Merkezîleşme görüşünün bir yansıması olarak bu dönemde localara ait 

eski evrakın locaların arşivinde değil merkez arşivinde tutulmasına ilişkin bir 

                                                 
103 Büyük Görevliler Kurulu 17 Ocak 1976 tarihli tersimatı.  



109 

müzakerenin 6 Haziran 1976 tarihli Büyük Görevliler Kurulu’nda şu şekilde 

ele alındığı görülmektedir: 

“Pek Sayın Büyük Üstat, bazı Locaların, çok eski evrakı muhafaza 

etmek temayülünde olduğunu, bu itibarla bir tamim yaparak evrakın merkez 

arşivine gönderilmesinin teminini teklif etti. Tamim yazılmasına karar verildi.” 

1976 yılının sonunda Ankara’dan Üçgül Locası’nın başka localara 

yazdığı bir yazı Büyük Görevliler Kurulu’nda müzakere edilmiş ve localar arası 

bu şekilde bir irtibat kurulmasının ve Masonlukla ilgili önerilerin ele 

alınmasının ne derece doğru bir yöntem olacağı hususu üzerinde durulmuştur. 

Müzakere orijinal imlasıyla şu şekilde tersimata geçmiştir: 

“Okten birader böyle bir mektubu Locanın doğrudan doğruya 

yazmasının yerinde olmadığını söylemesi üzerine, Orhan Alsaç birader, bunun 

bir tavsiye makamına olduğunu, bir locanın başka bir locaya mektup 

yazmasından zarar beklememek gerektiğini, localar üzerinde bu nisbette bir 

vesayet kurmanın uygun düşmeyeceğini beyan etti.  

Fuat Tuygan birader, Üçgül Locasının çok eskiden yapıp o vakitler 

Genel Kurula sunmuş olduğu bir çalışma ve teklifleri 5-6 ay sonra localara 

tamim etmesinin manasının anlaşılamadığını ifade etti. 

Süha Aksoy birader, meselenin, bir locanın diğer localara tamim yapıp 

yapamayacağı meselesi olduğunu sordu. 

Alsaç Birader bunun bir tamim değil mektup olduğunu beyan etti. 

Yapılan müzakereler sonunda, meselenin izam edilmemesi, endişeyi mucip bir 

hal olmadığı neticesine varıldı.” 104 

Söz konusu yazı büyük loca tanımı, büyük locanın yönetimi ve 

yapılacak seçimlerle ilgilidir. Nitekim 5 Şubat 1977 tarihli kurul toplantında 

                                                 
104 Büyük Görevliler Kurulu 25 Aralık 1976 tarihli tersimatı.  



110 

konu bir kez daha gündeme gelmiş ve dönemin Ankara Vadisi’nde Büyük Üstat 

Kaymakamı olan Şekûr Okten konu hakkında şu açıklamaları yapmıştır: 

  “Ankara’da Üçgül Locası bir levha yazmıştır ve bunu bütün localara 

göndermiştir. Bundan sonra da bir takım girişimlere geçmiştir. Şevki Kayaman 

biraderin bir konferansının zabıtlarını gördüm, bir yerinde şöyle deniyor: Loca 

her şeydir, Büyük Loca sadece bir semboldür. Bu zihniyetin, Masonluğa yeni 

girmiş, bazan tesadüfen girmiş biraderler üzerinde yapacağı tesiri düşününüz. 

Bunların beş tanesi MİT tarafından takip de edilmektedir. Bunlar, Loca binası 

dışında toplantı tertip ediyorlar, bazıları bilmeden gidiyor. “Çalışma 

Programı” diye neleri düşündüklerini okuyorum: Bunlar içinde en tehlikeli 

gördüğüm, açık oturum meselesidir. Kürt devleti diye bazı muhitlerin sözler 

ortaya attığı bir zamanda, yapılacak açık oturumun ne gibi akisler 

uyandıracağını takdirlerinize bırakıyorum. Bu şekilde toplantı yapılmasının 

suç olacağı kendilerine bildirildi. Aklı selim kardeşler benimle temas ettikten 

sonra bunların adedi sekiz kişiye indi. (...) Yeni Kaymakamın çok hassas, çok 

dikkatli olmasını ve Kurulun gerekli tedbirleri almasını reca ediyorum.” 

Aynı toplantıda Kardeş Sofraları da tartışma konusu olmuş ve kurul 

üyesi Nafi Ziya Başak’ın şu sözleri tersimata girmiştir: 

“Açık oturum konusu açılmış olduğuna göre, kardeş sofrası konusunu 

da ele almak yerinde olur. Bunun nasıl çığrından çıkmak istidadı gösterdiğini 

son zamanlarda İstanbulda bir Locadaki olaylar münasebeti ile öğrendik. Buna 

da bir çeki düzen vermek lâzım. Bazı Localar masonik çalışmayı yemek 

sofrasında devam ettirmek iddiasındadırlar; bu olmaz; masonik çalışma ancak 

mabette olur. Yoksa bir taraftan içki ile devam eden bir sofrada masonik 

çalışma olmaz; bu, her zaman kötü neticeler vermek istidadında olan bir 

yoldur, dedi.” 

Ancak kurulda farklı düşünen üyelerin de olduğu anlaşılmaktadır. 

Nitekim 19 Mart 1977 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında Büyük 



111 

Sekreter’in localarda verilen konferans başlıklarını kurulun dikkatine sunması 

üzerine söz alan Orhan Alsaç’ın şu değerlendirmesi tersimata geçmiştir: 

“Alsaç Kardeş, Üçgül Muhterem Locasının faaliyeti hakkında çok söz 

söylendiğini, fakat bunların yerinde olmadığını, kendisinin de dahil olduğu 

Üçgül Muhterem Locasının çok muntazam çalıştığını, antimasonik bir iş 

yapmadığını, yalnız bazı tâbirleri öztürkçe hale getirmek temayülünde 

olduğunu beyan etti.” 

Büyük Üstat Nafiz Ekemen’in önceki toplantıda Şevki Kayaman ile 

ilgili getirilen eleştiriye bu kez “Şevki Kayaman Kardeş Masonluğu iyi bilen 

bir Üstattır” şeklinde bir set çektiği de görülmektedir. 

10 Eylül 1977 tarihine gelindiğinde Büyük Sekreterlik tarafından üç 

kere yazılan bir yazıya cevap vermeyen localarla tüm işlemlerin durdurulması 

kararlaştırılmıştır. Bu da not edilmeye değer bir tutumdur.105  

22 Ekim 1977 tarihi ilk defa İstanbul, Ankara ve İzmir dışında bir 

locanın Bursa’da Nilüfer ismiyle kurulmasının kararlaştırılması nedeniyle 

önemli bir dönüm noktası olarak tarihe geçmiştir.106 Ancak Nilüfer Locası’nın 

Masonik çalışmalara başlaması lokal binası ile ilgili sorunların 

çözümlenememesi nedeniyle bir süre ertelenecektir. 

24 Aralık 1977 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında bir loca 

Üstad-ı Muhteremi’nin, usulüne tam olarak uymayan bir tekris işlemi nedeniyle 

Büyük Üstat tarafından şahsa özel bir yazı ile uyarılmasına ve loca sekreteri 

hakkında da tahkikat yapılmasına oy çokluğu ile karar verilmiştir. Ayrıca 

yaşanan aksaklıklar nedeniyle locaları ikaz etmek üzere bir tamim yazılması 

kararlaştırılmıştır. Loca uygulamalarının eleştirildiği bu toplantıda, icra edilen 

                                                 
105 Bu konu 20 Ekim 1979 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında tekrar 

gündeme gelmiş, arada geçen iki yılı aşkın süre zarfında sekiz locanın Büyük 

Sekreterlik ile arasında durumu düzelttiği buna mukabil bir locanın hâlâ cevap 

vermediği belirtilmiştir.  
106 Büyük Görevliler Kurulu 22 Ekim 1977 tarihli tersimatı.  



112 

toplu İs’at Töreni dışında bazı locaların kendi bünyelerinde yeniden İs’at 

Töreni icra etmesi üzerinde durulmuş ve bu hususta da bir ikaz yazısı 

yazılmasına karar verilmiştir. Ancak daha sonra, bu konuda kendisine ikaz 

yazısı yazılan üyelerden Faruk Aral’ın verdiği cevap konuyu bir başka sahaya 

taşımıştır. Bu kıdemli üye, yaptığı işlemin bir İs’at Töreni olmadığını sert bir 

üslupla cevaplayınca bu kez kendisinin Masonlukta yeni bir usul icat etmesi 

nedeniyle Haysiyet Divanı’na verilip verilmemesi tartışmaya açılmış ve 

sonuçta konuyla ilgili bir tamim yayınlanması kararlaştırılmıştır.107 Ancak 

yayınlanan tamimin yanı sıra ilgili yazışmaların da üyelerin dikkatine 

sunulması sonucunda tartışmaya konu olan locanın Faruk Aral tarafından 

regalyesi giydirilen Üstad-ı Muhteremi’nin istifa ettiği görülecektir.108 Tüm bu 

şaşırtıcı gelişmelerin Ankara Vadisi’nde bir tepki doğurduğu Büyük Görevliler 

Kurulu’nda dile getirilmiş ve localarla Büyük Sekreterlik arasında yaşanan 

rahatsızlıklar üzerinde durulmuştur. Anılan toplantıda söz alan kurul 

üyelerinden Can Arpaç “Büyük Loca’nın fazla tahakküm ettiği kanaatiyle 

hareket edildiğini” beyan etmiş, buna karşılık diğer üyeler bazı locaların 

Masonik tabirleri ve kimi uygulamaları değiştirme eğiliminde olduğunu dile 

getirmişlerdir. Kurul üyelerinden Halit Arpaç’ın “Nizamnamelerimize aykırı 

hareket edilenler tecziye edilmelidir. Usulen idare yolu ne kadar sürecek?” ve 

Cavit Yenicioğlu’nun “Masonik tabirleri icat ederek kullananlar hakkında 

takibata geçilmelidir” şeklindeki ifadeleri tersimata geçmiş ve yapılan 

müzakere sonucunda gelişmelerin takip edilerek konunun sonraki toplantılarda 

ele alınması kararlaştırılmıştır. Sonraki toplantılarda ise “meselenin 

kapandığı” kayda geçmiştir.109 

                                                 
107 Büyük Görevliler Kurulu 4 Şubat 1978 tarihli tersimatı.  
108 Büyük Görevliler Kurulu 11 Mart 1978 tarihli tersimatı.  
109 Büyük Görevliler Kurulu 3 Haziran 1978 tarihli tersimatı.  



113 

1978 yılı Mart ayında yaşanan kayda değer bir başka gelişme de daha 

sonra Manisa’da çalışmak üzere İzmir’de Manisa isminde bir locanın 

açılmasıdır. Ancak bu locanın Manisa’da çalışma koşulları bir türlü 

yaratılamayacaktır. 

1970’li yılların ikinci yarısı yeni üye alımı ile ilgili endişelerin sık sık 

dile getirildiği bir dönemdir. Dile getirilen endişelerden biri tahkikatı yeterince 

yapılmamış haricilerin derneğe kabul edilmesidir. Dönemin Büyük Sekreteri 

Ziya Umur’un dile getirdiği bir başka endişe ise locaların tekris sürecinde 

Büyük Sekreterlik’le ilgili işlemleri tamamlamadan harekete geçmeleri sonucu 

kontrolün kaybedilmesidir. Üçüncü olarak farklı amaçlarla Masonluk 

bünyesine dışarıdan “sızma” endişesidir.110 Bu endişeler nedeniyle 3 Haziran 

1978 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında, işlemleri başlatılmış 

olanlar hariç yeni üye alımları durdurulmuştur. Yeni kurulan Nilüfer ve Manisa 

Locaları ise bu kuralın dışında tutulmuştur. Alınan bu kararın arka planında 

yeni üye kabulü ile ilgili endişelerden daha çok localarla Büyük Sekreterlik ve 

Büyük Görevliler Kurulu arasındaki iletişim sorunlarının rol oynadığı ileri 

sürülebilir.  

Bu genel tablo içinde dikkate değer bir başka husus da Büyük 

Görevliler Kurulu üyelerinin kendilerini, Masonluğu üyelere öğretmek görev 

ve sorumluğunda görmeleridir. Nitekim 15 Temmuz 1978 tarihli Büyük 

Görevliler Kurulu toplantı tersimatında bu hususa ilişkin şu dikkat çekici 

ifadeler yer almaktadır: 

“Cavit Yenicioğlu birader, kardeşlerin artık bilinçli olduklarını, 

Tüzüklerdeki yetkilerin neler olduklarını aradıklarını, bulamayınca direnmek 

istediklerini söyledi. Bunlara: Büyük Kurul Büyük Loca adına icrayı faaliyet 

eder; Büyük Üstadın salâhiyeti de ‘Masonluğun yüksek menfaatleri bahis 

                                                 
110 Dışarıdan “sızmalar” hakkında açıklama daha sonra Büyük Görevliler 

Kurulu’nun 17 Mart 1979 tarihli toplantısında dile getirilmiştir. 



114 

konusu olduğu vakit, gerekli tedbirleri alır’ yolunda izahat verdiğini; fakat 

biraderlerin, Büyük Sekreterlikten çıkan yazılarda sivri hareket etmeğe 

mütemayil yazılar olmamalı dediklerini, (...) locaları ‘müstakil’ zanneden 

kimselerin bu zihniyetini ortadan kaldırmak gerektiğine işaret ederek, Pek 

Sayın Büyük Üstat ile Büyük Sekreterin, yazıya lüzum kalmadan, işlerini 

yürütmelerini teklif etti. Sert yazıların Büyük Sekreter üzerinde kalmayıp Büyük 

Görevlilerin hepsine intikal ettiğini söyleyerek, ‘bu hal yalnız Ankaraya mı 

inhisar ediyor?’ diye sordu. 

(...) 

Yenicioğlu birader, Büyük Sekreterliğin yıldırımları üzerine 

çekmesinin normal olduğunu söyleyerek, masonlukta artık saygı diye bir şey 

kalmadığını, vazifemizin alınmak değil, fevrî hareket etmek değil, masonluğu 

bilmeyenlere öğretmek olduğunu dedikten sonra, sözlerinin Ziya Umur’a değil 

hepimize raci olduğunu ilâve etti.” 

Aynı toplantıda üyelerden Aktan Okan’ın yazdığı eleştirel bir mektup 

da tartışma konusu olmuş ve kendisine Büyük Üstat tarafından cevap verilmesi 

önerilmişse de Büyük Üstat Nafiz Ekemen “daha evvel bu tarzda yazdığı bir 

mektubun menfi netice verdiği söyleyerek” cevap vermeyeceğini belirtmiştir. 

Aynı dönemde yaşanan bir başka gelişme 23 Eylül 1978 tarihli Büyük 

Görevliler Kurulu’nda ele alınmış ve idari tutumdan şikâyet eden bir üyenin 

daha Haysiyet Divanı’na verilmesi ile sonuçlanmıştır. Konu toplantı 

tersimatına şu şekilde yansımıştır: 

“Büyük Sekreter, Fazilet Locası biraderlerinden, Kavalcıoğlu’na 

müteallik, suretleri tersimata ekli, yazıları okudu. Bu birader, localara 

gönderilen bazı tamimlerin ifade tarzından şikâyet eden bir mektup yazmış ve 

ayrıca, locanın resmî bir toplantısında Büyük Locanın tutumunu tenkit eden 

yersiz konuşmalar yaptığı, bir yabancı obediyans nezdinde bizi şikâyet ettiği 

söylenmişti. 



115 

Nafi Ziya Başak birader, Kavalcıoğlunun, öteden beri öyle 

hareketlerinin olduğunu, yabancı localar nezdinde şikâyette bulunmasının 

üzerinde durulmasını ve Haysiyet Kuruluna verilmesini teklif etti. Yenicioğlu 

birader de, gerek Mason adabına aykırı mektuplar yazarak konuşmalar 

yapması, gerekse, iç hadiselerimizi dışarıya aktarması bakımından Haysiyet 

Kuruluna verilmesine taraftar olduğunu söyledi. Süha Aksoy, Fuat Tuygan, 

Halit Arpaç, Adnan Ergeneli biraderler de Haysiyet Kuruluna verilmesini teklif 

ettiler. Bu teklif ittifakla kabul edildi.” 

1978 yılında aynı zamanda kurum içi personel yapısının ve idari 

organizasyonun da tartışmaya açıldığı görülür. Bu dönemde kurum bünyesinde 

üye çalıştırmanın sakıncaları, genç emekli üyelerin tercih edilip edilmemesi 

üzerinde durulmuş, bazı işlerin artık amatör kadrolar tarafından 

yürütülemeyeceği ve nitelikli profesyonel elemanlarla yeniden bir yapılanmaya 

gidilmesi gündeme gelmiştir.111 

Bütün bu tablo içinde şaşırtıcı bir başka gelişme de Büyük Görevliler 

Kurulu’nun Tenue Blanche toplantıları ile ilgili yaptığı özel değerlendirmedir. 

Örneğin 4 Kasım 1978 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında bir üyenin 

Tenue Blanche toplantısına nikahlı eşi olmayan bir hanımı getirmesi 

görüşülmüştür. Anılan toplantıda o üyenin karısı ve çocukları ile özel hayatına 

ilişkin detayların ele alınıp Haysiyet Kurulu’na verilip verilmemesinin 

müzakere edilmesi dikkat çekicidir. Büyük Sekreter Ziya Umur’un Localar 

Genel Tüzüğü’nün 36. maddesine atfen “İnsanlığın şeref, namus ve haysiyetine 

aykırı olarak işlenmiş her fiil”in suç sayılacağını hatırlatarak o üye hakkında 

bir şikâyet olduğu takdirde Haysiyet Kurulu’na verilebileceğini vurgulaması 

tersimata da geçmiştir. Söz konusu toplantıda kurul üyeleri henüz ortada bir 

                                                 
111 Büyük Görevliler Kurulu 4 Kasım 1978 tarihli tersimatı.  



116 

şikâyet olmamasına karşın bu yönde yazılı bir şikâyet olduğu takdirde o üyenin 

Haysiyet Divanı’na verilmesi gerektiğinde mutabık kalmışlardır. 

1979 yılında da Masonik tabirlerle ilgili bir tartışmanın açıldığı 

görülür. 19 Şubat 1979 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında yine 

Aktan Okan’dan gelen bir mektubun imza kısmında Aktan Okan’ın isminin 

yanında bulunan “S.D.” harfleri tartışma konusu olmuş ve bu kısaltma ile ilgili 

olarak Aktan Okan’ın ikaz edilmesi gerektiği kararlaştırılmıştır. Konu tersimata 

şu şekilde geçmiştir: 

“Suha Umur K. levhanın altındaki S.D. harflerinin ne mana ifade 

ettiğini sorması üzerine, Cavit Yenicioğlu K:, bunun ‘Saygıdeğer’ demek 

olduğunu, bazen böyle bazen de ‘Saygıdeğer Üstat’ şeklinde kullandıklarını, 

bunlarla başedemediklerini söyledi. Nafi Ziya Başak K:., ‘Saygıdeğer’ Masonik 

bir tabir olmadığına göre kendisinin yeniden ikaz edilmesi gerektiğini belirtti.” 

Aynı toplantıda bir locanın her toplantıda davetiye göndermeyeceği ve 

daha önce açıkladığı yıllık programa göre hareket edeceğini üyelerine 

bildirmesi de tartışmaya açılmış, bu yönde hareket edilemeyeceği yönünde loca 

Üstad-ı Muhteremi’ne ikazda bulunulması kurulca kararlaştırılmıştır. Bu da not 

edilmeye değer bir değerlendirmedir. 

1979 yılı Ocak ayı içinde yaşanan en önemli gelişmelerden birisi de 

Büyük Sekreter Ziya Umur’un Büyük Görevliler Kurulu’ndan istifa etmesi ve 

ondan boşalan göreve, yardımcısı ve biyolojik kardeşi Suha Umur’un vekâlet 

etmesidir. Bu istifanın farklı yansımaları üzerinde daha önce bir başka bölümde 

detayları ile durulmuştu. 

17 Mart 1979 tarihli toplantıda üye kabulünün durdurulmasına dair 

daha önce alınan karar gözden geçirilmiş ve belli şartlarla her locaya beş kişilik 

kontenjan tanınması kararlaştırılmış ve bu karar tersimata şöyle geçmiştir: 

“Yapılan görüşme sonunda, muameleleri devam eden haricîlerin 

dışında, 1979 yılı sonuna kadar, her Muh. Lo.ya beşer kişilik kontenjan 



117 

tanınmasına ve alınacak haricîlerin iyi seçilmeleri ve haklarındaki tahkikatın 

çok dikkatli yapılması hususlarının hatırlatılmasına karar verildi.” 

6 Eylül 1979 tarihinde Büyük Üstat Nafiz Ekemen vefat etmiş ve yerine 

Genel Kurul’a kadar Cavit Yenicioğlu vekâlet etmiştir. Nafiz Ekemen, 

üstlendiği önemli görevleri kadar 1979 yılında yayınlanan “Arşivlerimiz İçinde 

1965 Olayları” başlıklı belge derlemesi ile de Türkiye Masonluk tarihine 

geçmiştir.  

1979 yılında bir locanın Çırak derecesi çalışmasında bir Çırak üyenin 

“Localar Genel Tüzüğündeki Çelişkiler” başlıklı bir konuşma yapması 8 Eylül 

1979 tarihli Büyük Görevliler Kurulu gündemine Suha Umur tarafından 

getirilmiş ve detaylı olarak ele alınmıştır. Öncelikle bu içerikte bir konunun 

Localar Genel Tüzüğü’nün 115. Maddesine aykırı olduğu vurgulayan kurul 

üyeleri, loca yönetimlerinin Masonluk müktesebatının zayıflığı hakkında 

görüşlerini belirtmiştir. Bu toplantı tersimatının ilgili bölümü âdeta 1970’li 

yıllarda Büyük Görevliler Kurulu’nun genel idari tutumunun bir özeti gibi 

görülebilir. Söz konusu bölüm orijinal imlasıyla şöyledir: 

“P:.S:. Bü:. Üs:. vekili Cavit Yenicioğlu K:., bir kardeşin, biraz 

çıraklıkta, biraz kalfalıkta ve beş sene Üstatlıkta kaldıktan sonra hemen Üs:. 

Muh:. olduğunu, Üs:. Muh:.’lerin tüzükleri iyi bilmediklerini, bir tamim 

yapılarak Tüzüklere ve Ritüellere ait meselelerin yalnız Üstat oturumunda 

yapılacağını Localara bildirelim dedi. 

Nafi Ziya Başak K:., tamimle birlikte Üs:. Muh:.’e bir ikaz yazısının da 

gönderilmesini teklif etti. 

Suha Umur K:., tamim yapmanın işin kolayına kaçmak olduğunu, 

Localarda Masonluğun yeteri kadar öğretilmediğini, Üs:. Muh:.’lerin dahi kâfi 

bilgiye sahip olmadan bu makama geçtiklerinde Bü:. Gö:. Kurulu üyelerinin 

hemfikir bulunduklarını, kanaatince Bü:. Gö:. Kurulunun, esas görevi olarak 



118 

bu meseleleri halledecek çareler aramasını, tamim yapmakla ancak yasak 

savılacağını, hiçbir meselenin halledilemiyeceğini söyledi. 

P:. S:. Bü:. Üs:. vekili Cavit Yenicioğlu K:., Eğitim Locasında kaç 

senedir çalışıyoruz, hala Localar, kardeşleri Eğitim Locasına göndermemekte 

direniyorlar, diyerek bir tamimle Localarda nasıl çalışmalar yapılacağının 

bildirilmesi fikrinde olduğunu beyan etti. Suha Umur K:.’in, ‘Meselâ 

Penbecioğlu K’in dediği gibi Localarda Masonik olmayan konferanslar 

verilemez, diyebilir miyiz?’ suali üzerine Cavit Yenicioğlu K:., Localarda 

sosyal konularda, sıhhî mevzularda konferanslar verildiğini söyledi. 

Halit Arpaç K:. – Büyük İdare kurulu olan bizler, bendeniz de dahilim, 

Loca Üs:. Muh:.’leri, mücadeleyi göze alamıyoruz. Otoritenin tesisi içim bazı 

ahvalde sertlik de lazımdır. Bu sertlik alınacak tedbirlerle olmalıdır. Locaya 

hatalı giren bir Kardeşe Üs:. Muh:., çekici vurup, Kardeşim, muntazam gir, 

demekten çekiniyor. Kırk dokuz senedir aranızdayım, benim gördüğüm budur. 

Biz çekindikçe gayet tabii herkes istediğini, kendi bildiği gibi yapıyor. Üs:. 

Muh:. bir şey söylemiyor, yahut bilmiyor. Üs:. Muh:.’lik kolay değildir; elit 

zümreyi karşına alıp idare edeceksin. Bugünün Çırağı dünkü Çırak değildir. 

Sakın küsmeyin, Bü:. Gö:. Kurulu olarak biz de suçluyuz, ben de suçluyum. 

Hiçbir zecrî tedbir alamıyoruz, âfakî kalıyor, aman despotizm olmasın, diyoruz. 

Masonlukta despotizm lâzım, yoksa bu ananeler başka türlü yürümez. Türkiye 

Masonluğu kritik bir devreye girmiştir. Benim Türk Masonluğunda gördüğüm 

budur. Bu, nasıl ve nerede durur, nereye gider bilmiyorum. Ya icab ettiği zaman 

zecrî tedbir alırız, yahu ta böyle işte tamim yazarız, tavsiye eder geçeriz. 

Nafi Ziya Başak K:. – Bence yapılacak şey, ikazdan evvel o Üs:. 

Muh:.’e ihtarda bulunmak, ondan sonra Locasındaki mevkiini küçük 

düşürmemek için, isim zikretmeksizin ihtarda bulunulduğunun tamim 

edilmesidir.  



119 

Yüksel Kazmirci K:. – Üstadım, Ankarada yapılan hareket kesin olarak 

nizamlara aykırıdır, buna ne yapacağımıza karar verelim. Fakat 

Penbecioğlunun fikrine katılmıyorum. Localarda konferansların mevzuunu 

seçmek Üs:. Muh:.’in takdiridir. Bunun aksine bir tamim yazmamıza imkân 

yok, L.G.T.nün sarih hükmüdür: Localarda her mevzu konuşulabilir, müzakere 

edilebilir, yeter ki politik, siyasî münakaşalara girilmesin. Bu hüküm 

değişmedikçe böyle bir tamim yapılamaz. 

Suha Umur K:., Masonluk mesleği ancak Localarda öğretilir. Bu 

bakımdan Localarda yalnızca Masonlukla ilgili konuşmalara yer verilmelidir, 

diyerek kardeşlerin bilgisizliğinden şikâyet edildiğini, bunun tedbirini 

aramanın ise Bü:. Gö:. Kuruluna düşen bir vazife olduğu hakkındaki kanaatini 

tekrarladı. 

Moiz Berker K:., burada konuşan bütün kardeşlere hak verdiğini, her 

hangi bir konuda konferans verilebileceğini, fakat sonunun mutlaka Masonluğa 

bağlanması gerektiğini, Üs:. Muh:.’lerin beş sene Üstatlıkta bekledikten sonra 

bu mevkie geliyorlarsa bunun çaresini düşünmek icap ettiğini, tamim yazmakla 

meselenin halledilemeyeceğini beyan etti. 

Sait Penbecioğlu K:., söylediklerinin yanlış anlaşılmış olduğunu, 

Localarda evvelâ Masonlukla ilgili teme fikirlerin öğretilmesinin esas 

olduğunu, evvelâ yeni gelen Masona, Masonluk tarihini, teşkilâtını, 

Masonluğun ana umdelerini öğretmenin lâzım geldiğini, Üs:. Muh:. locasını 

bu bilgilerle mücehhez kıldıktan sonra diğer mevzularda da konferanslar tertip 

edebileceğini söyledi. 

(...) 

Cavit Yenicioğlu K:., her sene çalışılacak meseleler hakkında konular 

verilmesinin uygun olduğunu söyleyerek, Bü:. Gö:. Kurulu olarak burada her 

zaman görüştüğümüz meselelerden daha önemlilerinin bulunduğunu söyledi. 



120 

Suha Umur K:., L.G.T.’nde Bü:. Hatibin görevlerinden birinin 

‘Locaların fikrî mesaisini tanzim ve çalışmaların istikametini göstermek üzere, 

her sene başında bir rapor hazırlar; bu rapor Localara tamim edilir’ şeklinde 

olduğunu belirterek, Tüzüklerimizde her şeyin düşünülmüş olduğunu ama 

tatbikatını iyi yapamadığımızı söyledi. 

Cavit Yenicioğlu K:., Üs:. Muh:.’ler toplantısında bunlardan 

bahsetmek, Üs:. Muh:.’lere yazmak, tamim yapmak gibi çeşitli imkânların 

olduğunu söyleyerek bu konuda Loca Bü:. Müfettişinden bir şey gelip 

gelmediğini sordu. 

Suha Umur K:., Loca Bü:. Müfettişinden hiç bir malûmat gelmediğini 

bildirerek, tüzüklere aykırı olan konferansın neden verildiğinin Lo:. Üs:. 

Muh:.’İne ve konferansı veren K:.’e sorulmasını, Müfettişin de mütalâasının 

alınmasını ve kararın bunlara göre gelecek celsede verilmesini teklif etti. 

Bu teklif kabul edildi.” 

Locaların toplantı davetiyelerinin hem şekil hem de içerik olarak 

Büyük Görevliler Kurulu’nda görüşülmesi 1979 yılında da devam etmiştir. Bir 

örnek olarak 20 Ekim 1979 tarihli toplantıda Büyük Sekreter Suha Umur’un 

gündeme getirdiği toplantı davetiyeleri görüşülmüş ve Masonik kısaltmalarda 

ritüel ve tüzüklere uyulması gerektiği konusunda bir tamim yayınlanması –iki 

üyenin muhalif oyuna karşılık- oy çokluğu ile kabul edilmiştir. Loca 

davetiyelerinde resmi toplantı sonrası verilecek eşli yemek davetleri 

düşünülerek “Hemşirelere” de hitap edilmesi konusunda açılan müzakerede 

farklı görüşler dile getirilmişse de Büyük Üstat Vekili Cavit Yenicioğlu bu 

hususta “Vadilerdeki Üs. Muh. toplantılarında Üs. Muh.’lerin ikaz 

edileceklerini” beyan etmiştir. Bununla beraber Suha Umur’un önerisi üzerine 

yayınlanması kabul edilen tamim yayınlanmamış ve konu 26 Ocak 1980 tarihli 

Büyük Görevliler Kurulu toplantısında tekrar tartışmaya açılmıştır. Bu kez 

localardaki mevcut uygulamayı zaten değiştirmeyecek bir tamimin 



121 

yayınlanmamış olmasının daha doğru olduğu üzerinde mutabık kalınmıştır. 

Bununla beraber esas meselenin “Hemşirelerin davet edildiği” faaliyetlerin 

yoğunluğu olduğu üzerinde durulmuştur, hatta bu konunun intizamla ilişkisi de 

görüşülmüştür. Kurul üyelerinin büyük kısmının paylaştığı temel görüş bu 

sıkıntıların Masonik eğitim eksikliğinden kaynaklandığı şeklindedir ve kurul 

üyelerinin bu eğitim ile ilgili olarak yeterince sorumluluk üstlenmemiş olmaları 

da ayrıca vurgulanmaktadır. Kurulun görev ve sorumluluk sahası ile ilgili bu 

hayli geniş tanımlama not edilmeye değerdir. Bu hususta ilgili toplantı 

tersimatına geçen görüşlerden şu örnekler verilebilir: 

“Sait Penbecioğlu K. – Bü. Sek. K.’imiz bu tamimi yapmamakla çok iyi 

yapmış, çünkü bu şekilde yapılmış bir çok tamimler var. Şimdi biz burada bir 

otokritik yaparsak, bazı kendi noksanlarımızı da ifade etmemiz icab eder. 

Üstadı Muhteremler toplantısı yapmıyoruz. Üstatlarla irtibatı kesmiş 

vaziyetteyiz. Hatta Büyük Kurul üyeleri Locaları dolaşarak bunları idarî 

yönden eğitmelidir. Bunları lisan-ı münasibi ile anlatarak yapmamız gerektiği 

kanaatindeyim. Maalesef bunlar, devamlı tamimlerle olacak tashihler değildir. 

Bugüne kadar çok tamim yapıldı, bir netice alınamadı. Bu bakımdan tamimin 

yapılmamasını ben fevkalâde doğru buldum. İyi ki yapılmamış. Benim fikrim, 

bu kurul azası üstatların, kardeşlerin, hepimizin, yalnız şurada toplanarak 

vazife görmesi değil Localarda idarî şeylerin anlatılması faydalı olur 

kanaatindeyim. Hemşirelerle toplantıyı kat’iyen arzu etmem. Hemşirelerle 

toplanılmaz. Masonik toplantılarda hemşirelerin muayyen yerleri vardır, 

bunlar tüzüklerimizde gösterilmiştir. Bunun dışındaki toplantıların ve 

davetiyelerin şekline karşıyım. Onu intizama sokmamız lâzımdır. 

Moiz Berker K. – İstanbuldaki Büyük Görevliler vazifelerini 

yapmıyorlar. Üstadı Muhteremler toplantılarını ihmal ediyoruz. Hemşireli 

toplantılara gelince bence bunları kat’iyen kabul etmemek lâzımdır. Bunları 

tüzükler tayin etmiştir. Hatta başka ecnebi Localarda Tönü Blanş da 



122 

yapmazlar. İsterlerse hemşireler dışarıda toplanırlar. Bu da resmî davetiye ile 

değil, başka türlü korespondansla yapılabilir. O itibarla Suha K.’,min bu 

mektubu göndermemesini ben çok haklı buldum. Çünkü bu şekildeki bir tamim 

bir işe yaramayacak. 

Süha Aksoy K. – Davetiyelerin şöyle yahut böyle yazılmaması hakkında 

bir tamimin yapılmamasını uygun buluyorum. Mayıs ayı dışında hemşirelerle 

bir toplantı yapılmasına ben de karşıyım. 

P. S. Bü. Üs. V. Cahit Yenicioğlu K. – Şimdi bir yere giderken, daha 

şiddetli, daha kısıtlayıcı bir şeye gidiyoruz. Yani Suha Umur K.’in yazacağı bir 

tamim reaksiyon görecekse, kısıtlayıcı bir tedbir aldığımız takdirde, daha çok 

reaksiyon olacak. Şimdi böyle bir kısıtlamanın içerisine sokmakta mana yok 

demek istiyorum. 

(...) 

Sadi Aral K. – Senede bir defa hariçte veya aşağıda hemşirelerle 

toplanılmasında ben bir sakınca görmüyorum. Yalnız, eğer bir konuşma 

yapılacaksa, metni değilse bile özeti evvelden bildirilmeli ve senede bir defadan 

fazla yapılmamalı. Tönü blânşlar hakkındaki fikrimi evvelce söylemiştim, 

aleyhindeyim. 

Suat Ağagil K. – Bu konular her halde uzun tecrübelerden sonra 

nizamnamelerde yer almış. Konu esasında bizim törelerimize uygun mu değil 

mi, yapalım mı yapmıyalım mı meselesini de aşmış. İntizamımızı tehdid eder bir 

istikamette gelişiyor. İngilizce basılmış olan o davetiye dışarıya gitmişse, 

görünüşte bizim intizamımızı dahi münakaşa konusu yapacak şekildedir. Bunda 

bir müsamaha gösterilmemeli. Bizim cemiyetimiz biraz otorite isteyen bir 

cemiyettir, onda da bir gevşeklik olursa, her şeyi kaybederiz.  

Şevki Kayaman K. – Bu günkü şartlarla bu meseleye kesin bir çözüm 

bulamazsınız, çünkü bizzat kendimiz, gayrı resmî ve gayrı muntazam bir metni 

ritüel olarak vermişiz. Avrupada bulunan K.lerimizden soruyorum, İskoçyada, 



123 

İngilterede, İrlandada hanımlarla erkeklerin müştereken merasim yaptıkları 

bir metin var mı? Yok. Masonik nikah nedir? Ritüelik bir toplantı, tekris gibi 

bir şey. Maalesef bunda ben de biraz kalem çalmıştım, fakat gayrı muntazam 

ve gayrı resmî bir metindir. Bu ritüelleri kaldırabiliyor musunuz? Yoksa başka 

yapacak bir şey yoktur.  

Yusuf Nomal K. – Durum anlaşılıyor. Bir çığ gibi, Suha K.’imin dediği 

gibi büyürse tatsız bir durum ortaya gelebilir.. Onu mehmaemken önliyelim. 

İkinci arzum, Bü. Görevlilerin bir liste dahilinde locaları ziyaret etmesidir. 

Hemşrieli toplantıların tahdidi taraftarıyım. 

Sûzi Özmen K. – Hemşireli toplantıları son derece kısıtlamak lâzımdır. 

Halil Mülküs K. – Hemşireli, yemekli toplantıların çok faydalı 

oldukları kanısındayım. Bizim temel görüşümüz ve temelimiz bunu icabettirir 

diye düşünüyorum: Sevgi ise, fikir alış verişi ise bu sofralarda var. Bu 

sofralarda öyle hemşirelerle tanışıyorum ki, bir çok kardeşlerimden hakikaten 

üstündürler. 

(...) 

Sait Penbecioğlu K. – Üstatlar meclisinde bunların sakıncaların 

anlatılması ve bunların yavaş yavaş tahdid edilmesi, yavaş yavaş ritüellerimiz 

dışında olanların yapılmamasının telkini faydalıdır. İki üç ay sonra da kat’i bir 

tamim yapılır, o zaman bir şey söylendiği takdirde, size şu tarihli Mecliste 

ikazlar yapılmıştı, denir. 

Mesele öylece karar altına alındı.” 

20 Ekim 1979 tarihli toplantıya geri dönecek olursak, o toplantıda bir 

başka dikkat çekici husus üzerinde daha durulduğu görülmektedir. Ankara 

Vadisi vasıtasıyla inşa ettirilip “Kardeşler” adı verilen bir köy okulundan sonra 

şimdi de ihtiyaç duyan başka köy okullarının inşaatlarının tamamlanması için 

localardan yardım toplanması müzakere edilmiştir. Suha Umur’un Masonluğun 

bir yardım derneği olmadığını ve bu tür yardımlar için başka sivil yardım 



124 

kurumlarının faaliyet gösterdiğini hatırlatması üzerine, zaten bunun Büyük 

Loca bütçesi ile ilgisi olmadığı, bazı locaların ve loca üyelerinin katkısı ile 

çözüm yoluna gidildiği ifade edilmiştir. Konu müzakereye açıldığında kurul 

üyelerinin bu konuda farklı görüşlere sahip olduğu ortaya çıkmıştır.  Tersimatta 

yer alan farklı görüşlere şu örnekler verilebilir: 

“Cavit Yenicioğlu K., bütün dünyada bunun misallerinin mevcut 

bulunduğunu, başka Bü. Lo:’ların hastaneler, mektepler yaptırmış olduklarını 

anlatarak, başka türlü dışarıya açılamayız, dedi. 

Nesip Aksüt K., şimdi biz bu yardımı yapalım veya  yapmayalım, bu 

yardımlar duyulduğu zaman talepler artarsa, biz de bunları karşılayamazsak, 

müşkül duruma düşmez miyiz, âcizlik meselesi çıkmaz mı ortaya, diye sordu. 

Suha Aksoy K., - Bü. Kurul çalışmaları bir prensibe bağlı olmalıdır. 

Biz, Türk Masonluğunu dışarıdan gelecek tekliflere göre mi yöneteceğiz? 

Kararı biz mi vereceğiz, yoksa her müracaata göre mi hareket edeceğiz? 

Tüzükler için de, değiştirilmesine biz mi lüzum göstereceğiz, yoksa bir kardeş 

‘Tüzükler değişsin’ dedi diye mi yapacağız. Altı ay sonra bir K. yeniden tüzüğü 

değiştirelim, derse, tekrar mı meseleyi ele alacağız? Önce tüzük değişikliğine 

lüzum olup olmadığına karar verelim. Bu tüzüğü yeni yaptı, biraz otursun, 

ondan sonra hep birlikte düşünelim. Ne değiştirmek istiyorsanız, burada 

bulunsun, başkaları da düşünsünler, tüzüğü değiştirmek istediğimiz zaman 

hepsini ele alırız.  

Moiz Berker K., Biz bir hayır cemiyeti değiliz, o itibarla bir Mason 

Cemiyeti olarak kimseye yardım yapmakla mükellef değiliz. Yardım yapmak 

isteyen bir veya bir kaç Kardeş, para toplar, kendi namlarına veya bir başkası 

namına, bir teşekkül namına bir mektep inşa edebilir. Fakat, şu işi yapacağım, 

diye Localardan para toplamak Masonik değildir. Bütün hayır cemiyetleri 

Masonlar tarafından kurulmuştur. Mason onu yapar; ancak Masonluk 



125 

Cemiyeti namına değil, Masonluktan aldığı terbiye yüzünden yapar. Benim 

kanaatim budur.” 

Masonik tabirlerin kullanımı, loca davetiyelerinin şekli ve içeriği, 

hemşirelerle faaliyetler ve yemekli toplantılar ile okul yardımı gibi konulardan 

sonra 1980 yılının Mart ayında bir başka sıkıntılı konunun daha gündeme 

geldiği görülür. 8 Mart 1980 tarihli Büyük Görevliler Kurulu’nda Ankara’da 

Eşitlik Locası’nda Büyük Sekreterlik’ten gönderilen levhaların ayakta 

okutulmadığına ve bu hususta uyarıda bulunmak isteyen Büyük Müfettiş’e de 

söz verilmediğine ilişkin şikâyet toplantıda uzun bir müzakereye konu 

olmuştur. Burada hem tüm tamimlerin Büyük Loca’nın manevi şahsiyeti adına 

yazılmış olduğuna değinilmiş ve büyük müfettişlerin mutlaka desteklenmesi 

gerektiği hatırlatılmıştır. Ancak anlaşıldığı kadarı ile bütün localara 

gönderilecek bir tamime gösterilecek tepkiden de çekinilmektedir. Bu hususta 

nasıl bir tamim yayınlanacağı üzerindeki görüşmeler sonunda sadece o locada 

okunmak üzere bir uyarı yazısı yazılması ve Üstad-ı Muhterem’in yazıda yer 

verilecek olan ilgili tüzük hükümlerine aykırı hareket ettiğinin belirtilmesine 

karar verilmiştir.  

Masonluk tarihimizde 1970’li yıllar incelenirken idari yapı içinde 

büyük müfettişlerin fonksiyonları üzerinde de kısaca durmak gerekli olacaktır. 

O dönemde Büyük Görevliler Kurulu’nun merkezî rolü düşünüldüğünde kurul 

tarafından tayin yolu ile göreve getirilen büyük müfettişlerin etkisinin münferit 

ve tepkisel olaylarla sınırlı kalması dikkat çekici bulunabilir. Aslında Büyük 

Sekreterlik’te büyük müfettişlerin localara göre dağılımını gösteren güncel bir 

listesinin 1980 yılında dahi tutulmamış olması düşündürücüdür. Bunun yanı 

sıra büyük müfettişlerinin raporlarının takibi de yapılmamaktadır. Öyle ki tayin 

edildiği locaya beş yıldır hiç gitmemiş büyük müfettişlerin varlığı Büyük 



126 

Görevliler Kurulu’nda dile getirilmiştir.112 14 Haziran 1980 tarihli kurul 

toplantısında bu kez büyük müfettişlere bir “uyarı mektubu” yazılması 

kararlaştırılmıştır. Anlaşıldığı kadarı ile Büyük Göreviler Kurulu merkezî idare 

olarak hem uyarı yazıları ve tamimlerle locaları yönetmeye çalışıyor hem de bu 

yöntemin yeterince etkili olmadığını gözlemliyordu. Bunun yarattığı sıkıntı ve 

gerilimin merkezden localara doğru yayılması muhtemelen kaçınılmazdı. 

12 Eylül 1980 Darbesi nedeniyle 1980 yılında bir süre çalışmalara ara 

verilmesinin ardından Aralık ayında toplanan Büyük Görevliler Kurulu’nda 

Fikret Çeltikçi’nin Masonluk tarihi ile ilgili hazırladığı kitabın basılması 

gündeme gelmiştir. Bu yayının önemi Masonluk tarihi ile ilgili olarak kurum 

bünyesinde uzun yıllardır ilk defa bir çalışmanın yayınlanmasıdır. Bu amaçla 

26 Ocak 1980 tarihinde Fikret Çeltikçi’nin kitabının basım kararı alınmış ancak 

bu konuda bir bütçe tahsisi ancak 20 Aralık 1980 tarihli Büyük Görevliler 

Kurulu toplantısında yapılabilmiştir. Yapılan müzakere sırasında kitap 

taslağının kurul üyeleri tarafından önceden incelendiği de anlaşılmaktadır. 

20 Aralık 1980 tarihli kurul toplantısı 1980 yılı sonra ererken 1970’li 

yıllara ilişkin sorunların aynı yaklaşımla ele alınmaya devam ettiğini 

göstermesi bakımından önemlidir. Bu toplantıda örnek iç tüzük hazırlanması, 

eşlerle yapılan bir toplantı davetiyesinin biçim ve içeriği, Büyük Sekreterlik’in 

localarla ilgili bazı önemli konularda Büyük Görevliler Kurulu’na bilgi 

vermeden levha yazması bu toplantıda ele alınmıştır. Loca yönetimleri ile ilgili 

                                                 
112 10 Mayıs 1980 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında büyük müfettiş 

raporları hakkında bilgi sahibi olunmadığı dönemin Büyük Sekreteri Suha Umur 

tarafından beyan edilmiştir. 14 Haziran 1980 tarihli toplantıda ise yıllardır rapor 

hazırlamamış büyük müfettişlerin varlığı konuşulmuştur. O tarihte ilk defa hazırlanan 

taslak listeye göre 31 Aralık 1979 itibarı ile raporunu göndermeyen İstanbul’da on, 

Ankara’da beş ve İzmir’de bir locanın büyük müfettişi mevcuttur. Aynı toplantıda 

büyük müfettişi bulunan iki locaya mükerrer büyük müfettiş tayini yapıldığı da kayda 

geçmiş, bunun üzerine büyük müfettiş listesi gözden geçirilmiş, tayin edilmeyen veya 

büyük müfettişi istifa etmiş bulunan localar için bu toplantıda yeniden tayinler 

yapılmıştır. 



127 

“Genel Yararlar” kısmında Sait Penbecioğlu’nun şu değerlendirmesi kurulun 

genel yaklaşımını özetlemesi açısından dikkate değerdir: 

“Birinci çekici eline verdiğimiz Üstatların pek çoğunda idarî bakımdan 

bazı eksiklikler görüyoruz. Meselâ Büyük Sekretere yazılan bir yazıda imza ve 

mühür eksikliği oluyor. Bu yazıyı Büyük Sekreter gönderdiği zaman, bize karşı 

cephe aldı diye iritasyon yaratıyor. Büyük Sekreter haklıdır. Bu şeklî bakımdan 

Masonluğumuzun eksikliğinin ifadesidir. Biz bunu Üstatlara intikal 

ettiremiyoruz ve birinci çekici eline alan Üstat bunu tam manası ile 

öğrenmemiş oluyor. (...) Kurul azaları olarak; Üstatlarla yaptığımız 

toplantılarda Üstatlara düşen vazifeleri kendilerine hatırlatalım.” 

Türk Masonluk tarihinde 1970’li yıllar, idari anlayış ve örgütlenme 

tartışmaları açısından çok önemli bir dönemi işaret etmektedir. 1965 Olayları 

sonrasında yeni ritüeller ve tüzüklerin yürürlüğe girdiği bu yeni dönemde bir 

taraftan konsolidasyon çabaları sürerken diğer taraftan da idari açıdan hayli 

muhafazakar bir tutumun sergilendiği söylenebilir. Bu tutum, Masonluk 

tarihimizde Yüksek Şûra ile başlayan ve zaman içinde Masonluk kültürümüze 

tüm yönleriyle nüfuz eden yukarıdan aşağıya yönetim anlayışının güçlü bir 

yansıması olarak değerlendirilebilir. Geriye dönülüp belgeler üzerinden 

bakıldığında 1970’li yıllar Büyük Loca, Büyük Görevliler Kurulu ve localar 

arasında denge ve uzlaşmaya doğru giden yolda çetin sınavlarla dolu bir dönem 

olarak görülmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 



128 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



129 

3.2. Yokluklar İçinde Zenginlik Hissi: Mali Durum 

 

Türkiye Masonluğu tarihinde 1970’li yıllara damga vuran konulardan 

biri de mali durum ile ilgili yaşanan sıkıntılardır. Bu sıkıntıların farklı sahalarda 

farklı etkilerde bulunduğu söylenebilir. Örneğin denk bütçe oluşturmakta 

zorluk çeken ve harcamaları düşürmek için çeşitli tedbirler almayı hep 

gündemde tutan Büyük Görevliler Kurulu’nun yatırım konusundaki tutumları 

farklı ve dikkat çekicidir. Sosyal yardım konusundaki girişimleri de mali tablo 

ile etkileşimi açısından incelenmeye değer bir başka başlıktır. Bu nedenle 

1970’li yıllarda mali durumun yarattığı sorun ve sarsıntıların hangi sahada nasıl 

bir karşılık bulduğunu incelemek 1970’li yılları anlamak için şarttır.  

1970’li yıllar sadece Türkiye Masonluğu için değil tüm Türkiye’de 

ekonomik yönden sıkıntılı bir dönemi işaret eder. 1974 ve 1979 yılında yaşanan 

petrol krizleri neticesinde artan petrol fiyatları, artan cari açık ve tetiklenen fiyat 

artışları etkisiyle Türkiye ilk defa çift haneli enflasyon ile tanışmıştır. Bunun 

yanı sıra ithalata dayanan ekonomik faaliyetlerin de etkisiyle Türk lirası önemli 

değer kaybetmiştir. Keza aynı dönemde Kıbrıs Barış Harekâtı’nı müteakip 

yaşanan Amerikan ambargosu da Türkiye ekonomisini olumsuz yönde 

etkilemiştir. Başbakan Süleyman Demirel’in “70 sente muhtacız” ifadesiyle 

tarihe geçen dönem, elbette Büyük Loca’yı da mali yönden zor bir tablo içinde 

bırakmıştır. 

1970 yılında ilk dikkati çeken husus, bölge mahfillerinin üyelerden 

yaptığı tahsilatı kendi gelirleri gibi gördüğü ve bu gelirlerin büyük bölümünü 

Büyük Loca Hazinesi’ne aktarmadığının açıkça ifade edilmesidir. 25-26 Nisan 

1970 tarihinde toplanan Genel Kurul’a sunulan Mali Rapor’da, lağvedilmiş 

bölge mahfillerinin 1967-1968 döneminden beri topladığı ancak merkeze 

aktarmadığı aidat ve diğer gelirler listelenmiş, kağıt üzerinde raporlanan 

tutarların zamanında aktarılmamasından kaynaklanan sıkıntılar dile 



130 

getirilmiştir. Bunun yanı sıra 1965’ten beri mali yükümlülüklerini tam olarak 

yerine getirmeyen localardan da bahsedilmiştir.113   

20 Haziran 1971 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında Büyük 

Hazine Emini, giderleri karşılayamayacak durumda olduklarını belirtmiş ve 

kurulda “ellerindeki mevcut paraları göndermeleri için Loca Üstadı 

Muhteremlerine ricada bulunmasına” oy birliği ile karar alınmıştır. 

18 Haziran 1972 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında “bir 

olağanüstü Konvana yetecek paranın” olup olmadığı sorulmuş ve Büyük 

Hazine Emini bu soruya “Emlâk vergisi karşısında durumumuzu bilmeden bu 

suale cevap veremem” demiştir. 1972 yılı emlak vergisi açısından Türkiye’de 

mevzuatın değiştiği bir yıl olmasına mukabil, bu ifade içinde bulunulan mali 

durumu anlatması açısından kaydedilmeye değerdir. 

Bu dönemin en dikkat çekici girişimlerinden biri “Huzur Evi Vakfı” 

kurma kararının alınmasıdır. Ancak üye bağışlarıyla kurulması planlanan bu 

vakıf hakkında bazı tereddütler vardır. Örneğin 24 Eylül 1972 tarihli Büyük 

Görevliler Kurulu toplantısında, vakıf kurulamadığı takdirde üyelerin baştan 

ödediği paraların akıbetinin ne olacağına ilişkin sorular müzakere edilmiştir. 

Vakfın Yakacık’ta satın alınacak geniş arazi içindeki köşkte hayata geçirilmesi 

düşünülmektedir. Bu amaçla 17 Aralık 1972 tarihli kurul toplantısında bu 

köşkün satın alma şartları detayları ile müzakere edilmiştir. Buna göre yarısı 

peşin yarısı bir yıl sonra ödemeli, ipotekli bir satın alma modeli üzerinde 

durulduğu kayda geçmiştir.114 Bu vakfın ne şekilde idare edileceği ve 

işletileceği konusunda da kurulda bazı görüş ayrılıkları vardır. Anılan 

toplantıda vakfın haricilere açık olması, ödeme gücü olanların kabul edilmesi, 

                                                 
113 25-26 Nisan 1970 tarihli Genel Kurul’a sunulan “1969 Senesi Mali Raporu” 

için Bkz. HKEMBL Tarihî Arşivi Belge No: 401.01/1471.  
114 Yakacık Köşkü ve arsası 400.000 lira peşin, 485.000 lira 1973 yılı sonuna 

kadar ödeme şartıyla satın alınmıştır. Bkz. 21-22 Nisan 1973 tarihli Genel Kurul’a 

sunulan “İdare Raporu”, HKEMBL Tarihî Arşivi Belge No: 401.01/1482.  



131 

hasta ve yatalakların kabul edilmemesi gibi konular müzakere edilmiş, 

kuruluştan sonra işletme giderlerinin de göz önünde bulundurulması gerektiği 

hatırlatılmıştır. Ayrıca köşk binasının tamiratı da düşünülmesi gereken bir 

başka husustur. Yakacık binası huzur evi yapılmak üzere 1973 yılında satın 

alınmış ancak tamiri “parasızlık yüzünden” bir süre ertelenmiştir.115 Vakıf 

konusu ise hayata geçirilemeyecek ve üyeler ancak 1976 yılında yatırdıkları 

parayı geri alabileceklerdir.116  

Yakacık’ta kurulması planlanan huzur evi projesi sonraki yıllarda da 

konuşulmaya devam etmiştir. Örneğin 21 Nisan 1979 tarihli Genel Kurul’da 

söz alan Süha Aksoy bu konuda şunları söylemiştir: 

“Yakacık arazîsini ‘Huzur Evi’ yapmak için aldık, bir Vakıf yapmak 

için çalıştık. Bu iş, ihtiyaç yönünden olgunlaşmadı, masraf yönünden 

olgunlaşmadı. Zamana bırakılmıştır, kat'iyen vazgeçilmiş değildir.”  

1972 yılına geri dönecek olursak, aynı yıl Ankara’dan Orhan Alsaç 

vasıtasıyla İmar ve İskân Bakanlığı ve Milli Eğitim Bakanlığı ile irtibat 

kurulduğu ve deprem bölgelerinin birinde bir okul inşaatına yardım amacıyla 

bir girişimde bulunulduğu görülmektedir. Hazinede bu amaçla toplanmış ve 

tahsis edilmişmiş bütçe hakkında 24 Eylül 1972 tarihli toplantıda görüş 

alışverişinde bulunulmuş ve gereğinin yapılması kararlaştırılmıştır.117 

1970’li yılların başına kadar Büyük Loca Hazinesi’nin kontrolünde 

olan iki ayrı “Sandık” vardır. Bunlardan biri “İhtiyarlık ve Yoksulluk Yardım 

                                                 
115 8 Temmuz 1973 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatı.  
116 22 Mart 1976 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatında yer alan açıklama 

şöyledir: “Pek Sayın Büyük Üstat, bazı kardeşlerin, Yakacıkta kurulması düşünülen 

fakat şimdilik kurulamayan Huzur evi için verdikleri paralar hakkında izahat 

istediklerini; bunlara, paralarını geri alabilecekleri hususunda bir karar almamıza 

gerek olup olmadığını sordu. Yapılan görüşme sonunda karara lüzum olmadığı, 

parasını isteyen olursa geri verilebileceği neticesine varıldı.” 
117 24 Eylül 1973 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatında okul inşaatına 

yardım için ayrılan tutar 108.000 lira olarak kayda geçmiştir. Daha sonra 11 Kasım 

1973 tarihli kurul toplantısında bu rakam 110.000 liraya çıkarılmıştır. 



132 

Sandığı” diğeri ise “Ölüm Yardım Sandığı”dır. Büyük Loca aidatı yanı sıra 

üyelerden bunlar için belirlenmiş tutarlar bağış olarak toplanmaktadır. Bunların 

yanı sıra kültürel faaliyetler için ve inşaat yardım fonu için belirlenmiş tutarlar 

da talep edilmektedir.118 1973 yılında iki “Sandık” birleştirilerek “Sosyal 

Yardımlar Sandığı” oluşturulmuş ve tüm katkı bedelleri aidat içerisinde 

toplanmış ve aidat 600 lira olarak tespit edilmiştir. O tarihte gündemde olan 

Yakacık huzur evi projesi için bağışlar ise ayrı bir fon altında toplanmaktadır.119 

8 Temmuz 1973’de her masrafın Büyük Görevliler Kurulu onayından 

geçmesinin kanuni bir zorunluluk olduğu şu şekilde kayda geçmiştir: 

“Her vadide yapılacak bütün masraflar hususunda, teker teker Büyük Kurul 

kararı alınması lüzumu, yeni dernekler kanunu müvacehesinde de bir zaruret 

arzettiğinden, bundan böyle, her masraf için, ita âmiri mevkiinde bulunan 

Büyük Kuruldan karar alınmasına karar verildi” 

Bu karardan bir süre sonra şubelere günlük masraf için belli bir 

miktarda harcama yetkisi verilmiştir.120 

11 Kasım 1973 tarihine gelindiğinde hem mali durumun hem de lokal 

binalarının müsait olmaması sebebiyle yeni bir karar alındığı görülür. Buna 

göre, toplu olarak yapılmaya başlayan Üstad-ı Muhterem İs’at Törenleri’nden 

sonra bir ziyafet verilmemesine ve sadece tuz, ekmek ve şarabın paylaşılmasına 

ilişkin karar Büyük Görevliler Kurulu toplantı tersimatına şu şekilde 

kaydedilmiştir: 

                                                 
118 1970’li yılların başında Büyük Loca aidatı 120 TL, İhtiyarlık Yardım Sandığı 

için toplanan bir aylık aidata karşılık 12 lira, vefatlarda ise her üyeden vefat başına 2,5 

lira toplanmaktadır. Ölüm Yardım Sandığı için her üyeden vefat başına toplanan bu 

bedelin daha sonra 5 liraya çıkarıldığı görülecektir. Öte yandan kültürel faaliyetler için 

80 lira ve inşaat yardımı için 200 lira bağış istenmektedir.   
119 20 Nisan 1974 tarihli Genel Kurul’a sunulan Mali Rapor ekinde o tarihe kadar 

Huzur Evi için bağışta bulunan üyelerin listesi yer almaktadır. Bkz. HKEMBL Tarihî 

Arşivi Belge No: 401.01/1481 
120 9 Eylül 1973 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatı.  



133 

“Toplu olarak yapılacak bu is’at törenlerine, Vadilerde bütün 

locaların eski ve yeni Üstadı Muhteremlerinin davet edilmesine karar verildi. 

İs’atlardan sonra toplu bir ziyafet everilmesine, gerek Lokaller ve gerekse 

Büyük Locanın Hazine durumu imkân vermediğinden, yapılan müzakereler 

neticesinde, Pek Sayın Büyük Üstadın teklifiyle, İs’at günü, İs’attan önce veya 

sonra, hiçbir isim altında ziyafet verilmemesine, icap ederse, sadece tuz ekmek 

ve şarabın paylaşılmasına karar verildi.” 

Alınan bu karar, bundan sonra gelenek haline gelecek ve tüm Agap 

sofralarında tuz, ekmek ve şarap paylaşılmaya başlanacaktır. 

1974 yılına gelindiğinde hazineyi ilgilendiren farklı yönde kararların 

alındığı görülür. Bu dönemde yardım isteyen Diyabet Cemiyeti’ne “para 

olmadığı için” yardım edilemeyeceği cevabı verilmiş121 buna mukabil 1974 

Kıbrıs Barış Harekâtı vesilesiyle açılan “Silahlı Kuvvetler’e yardım 

kampanyası” kapsamında üyelerden önemli bir miktar para toplanmış122, İzmir 

Vadisi’nden gelen lokal binasının büyütülmesi talebi ertelenmiş buna mukabil 

İstanbul’da lokal binasının bitişiğindeki 19 numaralı bina satın alınmıştır. Öte 

yandan bu satın alma işlemi ile ilgili sonraki yıllarda önemli sıkıntılar ortaya 

çıkacaktır.123 Bu binanın arsası üzerine yapılacak inşaat da ancak dört yıl sonra 

1978 yılının sonlarında başlayabilecektir.124  

                                                 
121 17 Mart 1974 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatı.  
122 5 Ekim 1974 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatında kayda geçen rakam 

250.000 liradır.  
123 14 Haziran 1980 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatında Büyük Sekreter 

Yardımcısı Nesip Aksüt’ün belirttiğine göre bu satın alma işlemi resmi dernek üzerine 

değil de Hayrullah Örs ve Fuat Ramazanoğlu üstüne yapıldığı ve tapusu daha sonra bir 

ikinci işlemle dernek üzerine geçirilmiş olduğundan önemli bir cezai işlem 

uygulanmıştır. Bu çerçevede bir uzlaşma yoluna gidilmişse de o tarihte vefat etmiş olan 

hem Örs hem de Ramazanoğlu mirasçılarına çıkarılan cezalar da doğal olarak dernek 

tarafından ödenmiştir.  
124 23 Eylül 1978 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatı.  



134 

Diğer taraftan aynı dönemde mali durum nedeniyle bazı yurt dışı 

seyahatlerde kısıtlamaya gidildiği de görülür. Örneğin 17 Mart 1974 tarihli 

Büyük Görevliler Kurulu tersimatında bu hususta şu bilginin yer aldığı 

görülmektedir: 

“Avusturya ve Almanya’da, önümüzdeki aylarda yapılacak masonik 

merasimlere davet edilmiş olduğumuz bildirilmekle, Büyük Locamızın, bu gibi 

vaziyetlerde tahsis edilecek parası olmadığına bilgi edinildi.” 

Bu genel tablo içinde masrafların kısılması ile ilgili olarak 8 Ekim 1974 

tarihli toplantıda 1975 yılından itibaren uygulanmak üzere şu tedbirin alındığı 

dikkati çeker: 

“Masraftan kısmak için, bundan sonraki Büyük Görevliler Kurulu 

toplantılarının: Pek Sayın Büyük Üstat, Kaymakamlar, Büyük Sekreter, Büyük 

Hazine Emini hazır bulunmak şartı ile, toplantının yapıldığı vadideki Büyük 

Görevliler tarafından yapılmasına karar verildi.” 

21 Aralık 1974 tarihinde toplanan kurulda masrafların kısılması için 

hem Büyük Görevliler Kurulu toplantılarının azaltılması hem de genel kurulun 

iki senede bir toplanması müzakere edilmiştir. Ancak bu konu Masonik 

mevzuat ile ilgili olduğundan ilerleme kaydedilmesi mümkün olmamıştır. 

1975 yılında da mali konularda sıkıntıların devam ettiği görülmektedir. 

Bu sıkıntıların kaynağında üye aidatlarının toplanamaması ya da toplanan 

aidatların ise hazineye aktarılamaması olduğu üzerinde durulduğu 

anlaşılmaktadır. Örneğin 27 Eylül 1975 tarihli Büyük Görevliler Kurulu 

toplantısında bu konu tersimata orijinal imlasıyla şu şekilde geçmiştir: 

“Pek Sayın Büyük Üstat, Locaların Büyük Hazineye olan borçlarından 

bahsederek, bu miktarın son derece yüksek olduğunu, İstanbul’da 650.000 

liranın üstünde borç bulunduğunu, Vadilerin de bu nisbette borçlu olduklarını, 

masraflarımızı karşılayacak paranın bulunmadığını buna mutlaka bir çare 

aramak gerektiğini, borcu olan Localara is’at Tasvipnamesi 



135 

gönderemeyeceğini, esasen, Loca borçlu olduğu müddetçe seçimlerin muteber 

olamayacağını söyledi. 

Yenicioğlu birader, bu hususta zecrî hareket edilmesi, Locaların borçlu 

kardeşleri borçsuz gösterdiğini, halbuki bunların normal mesailere bile 

katılamayacağını söyledi. 

Pek Sayın Büyük Üstat, ekseriya, Loca biraderleri borçlu olmadıkları 

halde, Loca Hazine Eminlerinin, borçlarını Büyük Hazineye yatırmadıklarını, 

Locaların, ayrıca, tekris, terfi konularında yanlışlar yaptıklarını, bu yanlışları, 

elimizde tel vasıta olan davetiyelerden çıkarmanın zorluğunu söyleyerek, para 

toplanması işinin daha iyi düzenlenmesi için, saat 18-18,30 aralarında bir 

kişinin daima hazır bulunarak Loca Hazine Eminlerini sıkıştırması gerektiğini 

ilâve etti.” 

Öte yandan 1975 yılında İstanbul’da “Çiçekçi Sokak”ta bulunan üç 

parça evin alınması için harekete geçildiği görülür.125 İzmir Vadisi de Büyük 

Loca’dan bir talepte bulunmadan kendi lokal binasının büyütülmesi için bütçe 

hazırlamaktadır. 

1976 yılında mali tablonun bir miktar düzeldiği görülür. 23 Nisan 1976 

tarihli Genel Kurul’da aidat 600 liradan 750 liraya çıkarılmıştır. Bu dönemde 

Ankara’daki lokal binasının kesin kabul işlemi de tamamlanmıştır.126 16 Ekim 

1976 tarihine gelindiğinde ise hem şubelerde toplanan paraların İstanbul’a 

aktarılması gerektiği hatırlatılmış hem de hazinede toplanan paranın nasıl 

değerlendirileceği üzerine şu sözler tersimata geçmiştir: 

“Pek Sayın Büyük Üstat, birikmiş paramızı bankada saklamanın abes 

olduğunu beyan ederek, bununla ne yapılabileceğini sordu. Umumî temayül 

arsa almak yönünde tecelli ettiyse de, bugünkü şartlar altında, derneğimiz 

                                                 
125 31 Mayıs 1975 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatı.  
126 6 Haziran 1976 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatı.  



136 

adına arsa müsaadesi almanın zorluğu tebarüz ettirilerek, şimdilik, tahvil 

alınmasına karar verildi.” 

Öte yandan 24 Kasım 1976 tarihinde gerçekleşen ve 3.840 kişinin vefat 

ettiği Van depremine yardım için Büyük Hazine’den 100.000 lira 

bağışlanmıştır. Tek seferde verilen bu meblağın yol açtığı bütçe açığını 

karşılayabilmek için de daha sonra üyelerden yardım toplanmıştır. Öte yandan 

aynı günlerde İzmir’de sadece bir locanın girişimi ile ayni yardım dışında 

ayrıca 160.000 lira gönderildiği görülür. Bu durum Büyük Görevliler 

Kurulu’nun 25 Aralık 1976 tarihli toplantısında görüşülmüş ve “iç yardım 

konusunda” karşılaşılan zayıflık üzerinde durulmuştur. 1976 yılının sonuna 

gelindiğinde her ne kadar mali tablo bir miktar düzelmişse de gelir ile gider 

ancak birbirini karşılar vaziyete gelmiştir.127  

Bu nedenle 1977 yılında aidatların arttırılması gündeme gelmiştir. 5 

Şubat 1977 tarihli Genel Kurul’da bu hususta şu açıklamalar tersimata 

geçmiştir: 

“Pek Sayın Büyük Üstat malî rapor hakkında izahat verdi ve 750 lira 

aidatın yarısının yardım sandığına gittiğini, diğer yarısının masrafları 

karşılayamaz olduğunu ifade etti ve önümüzdeki yıldan itibaren arttırılması 

gerekeceğini anlattı. 

Süha Aksoy birader, geçen seneki bütçede 3500 üye hesabı ile gelirin 

3.250.000 lira olarak tahmin edilmiş olduğunu, bunun yerine %5 fazlası ile 

gelirin 3.600.000 lira gerçekleşmiş olduğunu; giderler: 1.750.000 lira cari 

masraflar, 750.000 lira sosyal yardımlar, 750.000 lira tamirat ev sair e olmak 

üzere tahmin edildiğini, halbuki cari masraflar için 1.670.000 lira 

ödendiğinden, 80.000 lira tasarruf sağlanmış olduğunu sosyal yardımların da, 

240.000 lira fazlası ile 990.000 lira tuttuğunu netice itibarı ile bakiye 280.000 

                                                 
127 25 Aralık 1976 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatı.  



137 

liranın gelişme fonuna aktarılabileceğini söyledi. Sözüne devamla, geçen 

seneyi aşağı yukarı başa baş olarak kapamak imkânı olduğu halde, şimdi 

ücretlere yapılan zamlar ile masraflarda artma olacağını, bu suretle gelişme 

fonuna para aktarılamayacağını, zammın zarurî olduğunu izah etti.”  

1978 yılına gelindiğinde aidat 1.000 lira ve giriş bağışı 2.500 lira 

yapılmıştır. Ancak bu da mali sorunları çözmeye yetmemektedir. 23 Eylül 1978 

tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında bütçede gelirin gideri 

karşılayamadığı belirtilerek “Sosyal Yardım Fonu”ndan aktarma yapmak 

gerekeceği belirtilmiştir. Böylelikle birikmiş fonlardan yararlanma yoluna 

gidilmiştir.  

1979 yılına gelindiğinde bütçe ile ilgili sıkıntıların yine gündemde 

olduğu görülmektedir. Bu kez aidat 1.000 liradan 1.200 liraya, giriş bağışı ise 

2.500 liradan 5.000 liraya çıkarılmıştır. Bu artışların da çare olamadığı 

anlaşılmaktadır. Örneğin 20 Ekim 1979 tarihli kurul toplantısında personel 

zamlarının karşılanmasındaki güçlükler toplantı tersimatına şöyle yansımıştır: 

“Süha Aksoy K:. – Eğer zamlar ve paralel olarak Vadilerdeki zamlar 

kabul edilirse, Biraderlerden alınan aidatın tamamı personel masraflarına 

gider. Ona göre aidatı arttırmak gerekir. Bu basit bir mesele değildir. Bu yükü 

vaktile taşımış bir kimse olarak söylüyorum, bunu iyice düşünmemiz 

gerekmektedir.” 

1970’li yılların son döneminde aidat ve giriş bağışlarındaki artış Genel 

Kurul’da delegelerin tepkisini almıştır. Bu tutumun üye profilini değiştireceği 

endişesi dile getirilmeye başlamış ve sonraki dönemlerde de bu endişe 

gündemde kalmaya ve dile getirilmeye devam etmiştir.128 

                                                 
128 Bir örnek olarak bu dönemde 22 Nisan 1978 tarihli Genel Kurul tersimatına 

geçen konuyla ilgili şu ifadeler dikkat çekicidir:  

“Rahmi TUNÇALP: Söylenilen aidat artışları uygulanırsa, hakikaten 

zenginler derneği haline geleceğiz. 



138 

1979 yılı başında Bursa’da faaliyet gösterecek Nilüfer Locası için bir 

lokal binası satın almak üzere girişimde bulunulmuştur. Ancak satıcıların 

vazgeçmesi üzerine kiralama yoluna gidilmiştir. Aynı yıl mayıs ayında 

tamamlanmak üzere olan 19 numaralı bina inşaatının ardından 21 ve 23 

numaralarda yapılması gereken tadilat ve bakım işleri ve genel tefriş 

eksikliklerinin tamamlanması için bütçe hazırlığına girişilmiştir.129 

31 Mart 1970 tarihi itibarı ile Büyük Loca bünyesinde 2.714 üye var 

iken 2 Mart 1981 tarihinde bu sayı 4.333’e ulaşmıştır.130 1960 yılında üye sayısı 

1.922 olduğu hatırlandığında 1960-1970 arasında üye artış oranı %41,20 iken 

incelediğimiz 1970-1980 döneminde bu oran %59,65’tir.131 Üye sayısındaki bu 

önemli artışın yeni mabetlere ihtiyaç doğurduğu, özellikle İstanbul’da mekân 

sıkıntısının loca çalışmalarını etkilediği bilinmektedir. Bu dönemde yaşanan 

büyük mali güçlüklere karşılık İstanbul’da Nur-ı Ziya’da 19 numaralı parsel 

satın alınıp burada yeni bir bina inşa edilmiş, yeni oluşan İstanbul bina 

                                                 
İsmet BİLGİN: Artışın 1979'da olacağını hepimiz biliyoruz, fakat biz, 

Ankara'lılar meseleyi farklı düşünmek mecburiyetindeyiz. Orada ücretli, maaşlı 

kimseler ekseriyettedir. Büyük Hazine Eminimizin de dar gelirliler arasından seçilmiş 

olmasını isterdim. Devletin verdiği, hayat şartları nisbetinde artmıyor. Toplumumuzu 

entellektüellerden soyutlarsak "Tuzu Kurular" toplumu haline geliriz. Zenginlerden 

yardım alalım. 

Ünal TÜMER: Malî konuda dikkatli karar verme durumundayız. 

Masonluğumuz salt para gücüne mi yoksa manevi güçlere mi dayanacak? Halini ve 

geleceğini garanti altına almış kişiler tarifini günümüz koşulları içinde 

değerlendirelim. Buna bugün diploma almış devlet memuru tarifini vermeliyiz. 

Bunların maddî koşulları da malumdur. Malî politikamız, geleceğimize göre olmalıdır. 

Sungur BABAOĞLU:  Bir çok üstadımın söylediğinin aksini söyleyerek 

şimşekleri üstüme çekeceğim. Uzun zamandır Ankaradayım. Memur zümresinin para 

ödeyemez halde olduğunu kabul etmiyorum. Mason olmak demek bir çok şeyleri 

vermeğe alışmak demektir. Yemin tahtında hizmet vermekle mükellefiz. 

Fikret ÇELTİKÇİ: Kapılarımıza gelen genç kimselerin 8000 lira vermeleri 

imkânsızdır. Türkiyede Masonlar hiç olmazsa binde bir olmalıdır. Biraderlerden farklı 

aidat ve harç alınmalıdır.” Bkz. HKEMBL tarihî Arşivi Belge No: 401.01/1476. 
129 26 Mayıs 1979 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatı.  
130 HKEMBL Tarihî Arşivi Belge No: 401.01/1471 ve 401.01/1474. 
131 30 Ocak 1960 tarihli Genel Kurul’a sunulan Hazine Raporu’nda 1960 yılı 

başındaki toplam üye sayısı 1.922 olarak tespit edilmiştir.  



139 

kompleksinde yeni mabetlerin açılmasını da sağlayan restorasyon 

tamamlanmış,  İzmir ve Ankara’daki yeni binalar da dikkate alınacak olursa 

Masonik çalışmalara fiziki imkanlar hazırlanmıştır. Öte yandan yüksek aidat, 

giriş bağışı ve terfi bağışı artışlarına rağmen bir türlü denk getirilemeyen 

bütçeler yardım fonlarından aktarma yapmak zorunluğunu da getirmiştir. Bütün 

bu tablonun içinde iyi niyetle de olsa çok şaşırtıcı bir yatırım olarak Yakacık 

Köşkü alımı ayrıca incelenmeye değerdir. İyi niyetle atıldığına kuşku olmayan 

bu adım, merkezî idarenin tasarrufu ile gerçekleşmiş ve pek çok üyenin 

mağduriyetine sebep olmuş gözükmektedir. Bununla beraber alınan bu gayrı 

menkulün yıllar içinde ne kadar değer kazandığı da bilinen bir gerçektir. Diğer 

taraftan 19 numaralı parselin alımı sırasında yapılan tartışmalı işlem, 

devamında karşı karşıya kalınan külfetli ceza nedeniyle ayrıca incelenmeye 

değerdir. Mali zorluklar ve sıkıntılarla geçirilen bu dönemden geriye sadece bu 

gayrimenkuller kalmamıştır; tuz, ekmek ve şarap ile Agap Sofraları o sıkıntılı 

günlerin bir hatırası olarak bugün de yapılmaya devam etmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



140 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



141 

4. Hep Bir Endişe ile Sevmek 

4.1. Türkiye Yüksek Şûrası ile İlişkiler 

 

1965 Olayları’nın en önemli tarihsel sonuçlarından birisi o tarihte 

Türkiye’deki iki Masonik kurum olan Büyük Loca ile Yüksek Şûra arasındaki 

ilişkilerin kopmasıdır. Yüksek Şûra’nın 25 Mayıs 1966 tarihli levhası ile iki 

kurum arasındaki bağ ortadan kalkmıştır. Ancak kurumsal bağın bir Yüksek 

Şûra levhası ile ortadan kalkması üyeler açısından hızla ve kolaylıkla hayata 

geçirilebilecek bir adım değildir. Nitekim Yüksek Şûra’ya bağlı atölyelerin 

üyelerinin tamamının Büyük Loca matrikülündeki locaların üyelerinden 

oluşması, bu ayrılığın hayata geçirilmesinde bazı sorunlara yol açmıştır. Süreç 

içerisinde Yüksek Şûra kendi sembolik localarını ve büyük locasını diğer taraf 

da kendi yüksek şûrasını ve atölyelerini kurmuştur. Bu tablo içinde ilk adımı 

Yüksek Şûra’nın attığı ve sembolik localarını daha 1966 yılı Mayıs ayı içinde 

kurduğu görülmektedir. Bunu 4 Haziran 1966 tarihinde İstanbul’da Türkiye 

Büyük Mason Mahfili’nin kuruluşu izlemiştir.132 Büyük Loca üyelerinden yeni 

bir Yüksek Şûra kuruluşu ise daha sonra 1967 yılı sonunda hayata geçirilmiştir. 

Bu ara dönemde tarihsel açıdan ilginç bir gelişme yaşanmış ve gerilimli 

ilişkilere ve iki ana kurum arasındaki keskin ayrılığa rağmen Büyük Loca’ya 

bağlı üyelerin Yüksek Şûra atölyelerine devam etmesine uzun sayılabilecek bir 

süre ses çıkarılmamıştır. Bu süreçte önce 22-23 Nisan 1966 tarihli Büyük Loca 

Genel Kurul toplantısında atölye toplantılarına devam edip etmemek konusu oy 

birliği ile alınan bir karar ile “Biraderlerin muhtariyetine” bırakılmıştır. Bu 

toplantıda Büyük Üstat Hayrullah Örs’ün oylama öncesi sarf ettiği şu sözler 

dönemin tartışma iklimini anlamak açısından önemlidir: 

                                                 
132  Türkiye Büyük Mason Mahfili 1966-1968, Kulen Basımevi, 10 Mayıs 1968, 

s:5.  



142 

“Şimdi size soruyorum: Beni Büyük Üstad seçerken, bir insanın 

hayatta verilebilecek payelerin en büyüğünü tevdi ederken, benim size hizmet 

etmemi isterken, benim haysiyetimin bir anda yok edilmesini, benim teşkilâta 

başkan değil de uşak olmamı mı istediniz? Başkanı uşak olan bir teşkilata ne 

denir kardeşlerim? Bu sıfatı ben sizlere layık görmediğim gibi ancak 

ruhlarında uşaklık olanlardan gayrısı da layık görmez.  Onun için gündemin 

maddesini aynen oylarınıza koyacağım. Bunu tasdik buyurmanızı, ve 

oylarınızla Büyük Locamızın istiklal ve hürriyetini tescil ve tebcil etmenizi 

sizlerden bekliyorum.”133 

Ancak Büyük Mason Mahfili ile Yüksek Şûra arasında imzalanan 

konkordato ile bu iki kurum arasındaki bağın resmiyet kazanmasından sonra 

Büyük Görevliler Kurulu’nda aynı konu gündeme gelmiş ve  “Biraderlerin 

muhtariyetine” bırakılamayacağı yönünde görüşler beyan edilmiştir.  22-23 

Nisan 1967 tarihli Büyük Loca Genel Kurulu’nda alınan karara istinaden 6 

Haziran 1967 tarihli Hayrullah Örs imzalı Büyük Üstat Mesajı ile atölyelere 

devam edilmemesi hususu şu ifade ile duyurulmuştur: 

“Bundan böyle: Klandesten kuruluş ile her türlü ilişiği kesilerek 

intizama girinceye kadar, yüksek şûranın atelyelerine devam edilmemesini 

diler, bu dileğimin, Masonluk disiplin ve prensiplerine bağlı olan bütün 

Kardeşlerimce büyük bir anlayışla karşılanacağından emin olarak Kardeşçe 

sevgi ve saygılarımı teyid ederim.”134 

Ancak bu tarihten sonra da atölyelere devam edildiği tespit edilmiş ve 

konu Büyük Görevliler Kurulu’nda tartışılırken bu tamimin kimi üyeler 

arasında Büyük Üstat’ın bir “temennisi” şeklinde değerlendirildiği 

                                                 
133 22 Nisan 1967 tarihli Genel Kurul tersimatı.  
134  6 Haziran 1967 tarih ve 3176 sayılı “Büyük Üstad Mesajı”.  



143 

anlaşılmıştır. Bunun üzerine tekrar bir tamim yazılarak bunun bir temenni 

olmadığının anlatılması kararlaştırılmıştır.135  

Öte yandan Yüksek Şûra’nın 1 Ekim 1967 tarihli toplantısında önemli 

bir gelişme yaşanmış ve Büyük Loca bünyesindeki localardan ayrılarak yeni 

kurulan Büyük Mahfil’e bağlı localara henüz katılmamış on Yüksek Şûra 

üyesinin on beş gün içinde gereğini yapmadıkları takdirde Yüksek Şûra’daki 

Masonik haklarından mahrum bırakılacakları duyurulmuştur.  

Bu noktadan sonra yeni bir safhaya girildiği anlaşılmaktadır. Nitekim 

yukarıda anılan on Yüksek Şûra üyesi 24 Ekim 1967 tarihli bir mektup ile 

Güney Jüridiksiyonu Hakim Büyük Âmiri Luther A. Smith’e başvurarak, 

Türkiye Yüksek Şûrası’nın reorganize edilmesi mecburiyetini dile getirmişler 

ve anlaşıldığı kadarı ile görüşüne başvurmuşlardır. Türkiye’de yaşanan süreci 

yakından takip eden Luther A. Smith 20 Kasım 1967 tarihinde bir cevap 

yazarak bu girişimin hukuken geçerli ve yaşanan sorunlara karşı doğru bir 

çözüm yolu olduğunu dile getirmiştir. 9 Aralık 1967 tarihine gelindiğinde bu 

on üye, daha önce Yüksek Şûra tarafından hakkında 1 yıl hak mahrumiyeti 

cezası uygulanan Önceki Büyük Üstat Ekrem Tok Başkanlığında yüksek şûrayı 

reorganize edecektir.136 Böylelikle 1965 ayrılığından sonra atılan son kurumsal 

adım ile Büyük Loca’ya bağlı üyelerden müteşekkil yeni bir yüksek şûra 

kurulmuştur.  

Bu noktadan sonra atılan adımlar 1970’li yıllara ait genel tutumu 

belirlediği için üzerinde özel olarak durmaya değerdir. Yüksek Şûra’nın 

böylelikle reorganize edilişinin ardından 15 Aralık 1967 tarihli ve Hâkim 

Büyük Âmir Ekrem Tok imzalı bir yazı ile Büyük Üstat Hayrullah Örs’e bilgi 

verildiği görülmektedir. Bu yazıda 1786 Anayasası’nın Hâkim Büyük Umumi 

Müfettişlere tanıdığı haklara istinaden kurulan ve seçimlerini gerçekleştiren 

                                                 
135  2 Ekim 1967 tarihli Büyük Daimî Heyet toplantı tersimatı.  
136 Ekemen, Nafiz, “Arşivlerimiz İçinde 1965 Olayları”,a.g.e., s:453-459.  



144 

Yüksek Şûra hakkında bilgi verilmiş ve ayrıca 111 numaralı bina ile ilgili 

olarak “Skoç Riti Masonlarının müşterek malı olan ve hâlen en çok 130 kadar 

gayri muntazam Biraderin istifadesine bırakılan binanın umumun istifadesine 

tahsisine kadar” kendilerine çalışmalarını ve idari işlerini yürütmek için yer 

tahsisi talep edilmiştir.  

Bu yazının 7 Ocak 1968 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında 

tepki ile ele alındığı görülmektedir. Toplantı tersimatına göre bu tepkinin 

temelinde 111 numaralı binanın geri alınması için yeni bir dernek kurmaya 

gerek görülmemiş olması yatmaktadır. Bu hususun Büyük Loca’nın “dış 

münasebetlerde elde ettiği başarıları” tehlikeye atacağı, Yüksek Şûra’nın 

“idaresi ve himayesinde olmadığına ilişkin çabaları tarumar edeceği” ve 

“intizamı üzerine gölge düşüreceği” dile getirilmiştir. Diğer taraftan aynı bina 

içinde yapılan Masonik çalışmalarda “mesailerine katılınmayan, ritüelleri 

bilinmeyen felsefi atölyelerde gerek ritüellerinden gerekse çalışmalarından 

dolayı Hükümete karşı sorumlu olunduğu” da hatırlatılmıştır. Dile getirilen bir 

başka husus ise yeni kurulan şûranın mevzuatında daha önce “çekişmelere ve 

kopmalara mahal vermiş olan mevzuat” aksaklıkların giderilmesi gerektiğidir. 

Bu tarihî toplantı sonucunda acele edilmemesi ve oluşturulacak bir heyet ile bu 

konuların bire bir müzakere edilmesinden sonra adım atılması 

kararlaştırılmıştır. 

11 Şubat 1968 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında, Büyük 

Üstat Hayrullah Örs’ün bahsedilen görüşmede yer tahsisinin mümkün 

olamayacağı ancak maddi yardımda bulunabileceklerini belirttiği 

görüşülmüştür. Reorganize edilen Yüksek Şûra’nın tersimata geçen tek talebi 

ise “Büyük Loca bizi tanıyor diye harice tebligat yapma imkânının kendilerine 

sağlanması” olmuştur. Bununla beraber aynı toplantıda Ankara’daki locaların 

Üstad-ı Muhteremlerinin imzasını taşıyan ve şûra atölyelerine devam edilmesi 

için izin verilmesini talep eden yazı da okunmuştur. İzmir’de ise durum daha 



145 

da dikkat çekicidir, çünkü aynı toplantıda iki Büyük Görevli İzmir’de görevli 

oldukları atölyede çalışmaya başladıklarını beyan etmiştir. Bu iki gelişmenin 

Büyük Görevliler Kurulu’nda nasıl sıkıntı yarattığını tahmin etmek zor 

değildir. 

Öte yandan Büyük Üstat Hayrullah Örs’e gönderilen 7 Mart 1968 

tarihli ve Ekrem Tok imzalı Yüksek Şûra yazısına göre taraflar iki kere 

buluşmuşlar ve gerekli adımların atılmasını sağlamışlardır. Buna göre 18 Şubat 

1968 tarihli Yüksek Şûra toplantısında Dahili Nizamname üzerinde gerekli 

değişiklikler yapılmış, Vilayet’e sunulmak üzere yeni bir dernek kurulması ile 

ilgili girişim bir hafta içinde hayata geçirilecektir. Yazı orijinal imlasıyla şu 

şekilde son bulmaktadır: 

“Bütün bu didinmelerin ana kudret kaynağı, hepimizin meşru ve 

MUNTAZAM B.L.mıza bağlı meşru ve MUNTAZAM SEMBOLİK LOCA’ların 

MUNTAZAM üyeleri oluşumuzdur. 

Bu gerçek gözden kaçırılmazsa,, sadık ve devamlı üyelerimiz olan 

SKOÇ RİTİ MASONLARI’nın, daha fazla bekletilmeden, Merkez ve Şube 

Binaları Localarında –bir çok obediyanslarda olduğu gibi-mütevazıane 

çalışmalarında, ESAS bakımından ne türlü SAKINCA olabileceğini yüksek 

TAKDİR’inize sunarız.” 

Bu yazı 17 Mart 1968 tarihli Büyük Görevliler Kurulu’nda görüşülmüş 

ve düzeltilmiş tüzüğün Yüksek Şûra Büyük Katibi Mukbil Gökdoğan 

tarafından Büyük Katip Nafiz Ekemen’e verildiği, yeni dernek tüzüğünün de 

müştereken ilgili makamlara iletildiği tersimata geçmiştir. Böylelikle Skoç Riti 

atölyelerine devam edilmesini engelleyen sebeplerin ortadan kalktığına oy 

birliği ile karar verilmiştir. Alınan karar 18 Mart 1968 tarihli Büyük Üstat 

Mesajı ile localara duyurulurken Güney Jüridiksiyonu Hâkim Büyük Âmiri 



146 

Luther A. Smith’in 20 Kasım 1967 tarihli levhasına değinmesi dikkat 

çekicidir.137   

“Uzun bir bekleyişten sonra Ana Yüksek Şûra, ilişkilerini Türkiye 

Büyük Locası ile kesmiş olan Türkiye yüksek şûrası konseyi (yönetim kurulu) 

üyelerinin gayrı muntazam olduklarını, buna karşılık Türkiye yüksek şûrasının, 

Fransada olduğu gibi yeniden kurulup konsakre edilmesine lüzum kalmadan, 

eski Büyük Üstad Ekrem Tok Biraderin başkanlığında Türkiye Büyük Locasına 

bağlı 33 dereceli muntazam üyeleriyle faaliyetine devam ettiğini, muntazam 

Yüksek Şûralara bildirmiştir. 

Bu suretle Türkiye masonları arasında özlenen birliğin sağlanması 

yolunda yeni bir ümit ışığının belirmiş olduğunu müjdeler, değişen şartların 

ışığı altında kanun ve nizamlarını gözden geçirerek Türkiye Büyük Locasının 

otoritesine gölge düşürecek maddeleri yürürlükten kaldırmak suretiyle kendini 

reorganize etmiş bulunan Yüksek Şûra ve ona bağlı atölyelerin çalışmalarına 

katılmakta, artık bundan böyle sakınca kalmadığını, çalışmaların belirli 

günlerde Ankara ve İzmirde lokallerimizde ve remzî localar çalışmaları ile 

tedahül etmemek kaydiyle, geçici olarak İstanbuldaki lokalimizde de 

yapılacağını bildirir, bu yeni dönemin Türkiye masonluğu için hayırlı ve 

verimli olmasını dilerim.” 

Aynı gün Büyük Üstat Hayrullah Örs’ten Hâkim Büyük Âmir Ekrem 

Tok’a bir yazı yazılmıştır. Bu tarih yazı orijinal imlasıyla şöyledir: 

“7 Mart 1968 tarihli kardeş levhanız, Büyük Daimi Heyetimizin 17 

Mart 1968 tarihli celsesinde okunmuş, ve organize edilmiş Yüksek Şûranın, 

Dernek kurarak tüzel kişilik iktisap ettiği ve İçtüzüğünde Türkiye Büyük 

Locasının otoritesine gölge düşürecek maddeleri yürürlükten kaldırdığı 

hususları memnuniyetle tespit olunmuştur. Türkiyede Masonluğun birlik ve 

                                                 
137 18 Mart 1968 tarih ve 3602 sayılı Büyük Üstat Mesajı. 



147 

beraberliğini sağlamak maksadile, ve esasen ihdasınaki sebebler de bu suretle 

ortadan kaldırılmış bulunduğuna göre, 22/23 Nisan 1967 tarihli Konvanca 

bana verilen yetkiye müsteniden aldığım tedbirleri kaldırmış ve keyfiyeti 

bugünkü mesajımla Muhterem Localara ve bütün kardeşlere duyurmuş 

bulunuyorum. Skoç Riti çalışmalarına tahsis edilecek lokalleri tedarik etmenize 

değin, çalışmaların sekteye uğramaması için, atelyelerinizin geçici olarak 

İstanbul, Ankara ve izmir lokallerimizde toplanabilecekleri hususunu da Bölge 

Mahfillerimize tebliğ ettim. Bu toplantılardan dolayı Bölgelere terettüp edecek 

fazla masarifin miktarını ve sureti tediyesini tespit e tmek için de Bölge 

Mahfillerine yetki verdim. Şurası tabiidir ki, Skoç Riti atelyelerinin 

çalışmalarından dolayı, remzi Localarımız çalışmaları sekteye uğramayacak 

ve burada her hangi bir tedahüle meydan verilmeyecektir. Aramızda şifahen 

tespit edilmiş olduğu veçhile, İstanbuldaki Skoç Riti çalışmaları cumartesi ve 

pazar günleri yapılacaktır. Bu yeni dönemin Türkiye Masonluğu için hayırlı ve 

verimli olmasını diler, bu vesile ile Kardeşçe Sevgi ve Saygılarımı teyit 

ederim.” 138   

Bu yeni dönemde Büyük Loca yönetiminin reorganize edilen Yüksek 

Şûra ile ilişkilerinde oldukça mesafeli olduğu anlaşılmaktadır ve bundan böyle 

iki kurum arasındaki ilişkileri düzenleyen bir konkordato da olmayacaktır. 

Buna ilişkin bir başka örnek 1968 yılının 13 Ekim 1968 tarihli Büyük 

Görevliler Kurulu tersimatından verilebilir. Buna göre anılan toplantıda, 

Yüksek Şûra’dan 26 Ağustos 1968 tarihinde gelen ve atölyelerin İstanbul’da 

cumartesi ve pazar günleri dışında da müsait mabetlerde toplanma talebi ile üye 

listesi ile gayrı muntazam, istifa, ebedi maşrıka intikal edenler ve tekris 

edilenlerin isimlerinin kendileri ile paylaşılması talebine Büyük Üstat 

tarafından 18 Eylül 1968 tarihinde verilen cevap görüşülmüştür. Büyük Üstat 

                                                 
138 18 Mart 1968 tarih ve 3604 sayılı Büyük Üstat levhası. 



148 

Hayrullah Örs’ün bu taleplerin yerine getirilmesine gerek olmadığı ve hafta 

sonu çalışma izninin de geçici olduğunu hatırlatan cevabı Büyük Görevliler 

Kurulu’nda oy birliği ile isabetli bulunmuştur. 

1969 yılına gelindiğinde hem İzmir hem de Ankara’daki bina 

inşaatlarının yapımına Yüksek Şûra’nın da maddi katkıda bulunduğu dikkatten 

kaçmaz. Örneğin 24 Ağustos 1969 tarihli Büyük Görevliler Kurulu 

toplantısında açılan bağış kampanyasına yaptığı katkıdan ötürü Yüksek 

Şûra’nın resmi kurumu olan Türkiye Fikir ve Kültür Derneği’ne teşekkür 

edilmesi ve yapılan yardımın Ankara ve İzmir Bölge Mahfilleri arasında 

paylaştırılması kararlaştırılmıştır. Bu dönemde bina kullanımı ile ilgili bazı 

hassasiyetlerin aşıldığı düşünülebilir. Nitekim Türkiye Yüksek Şûrası’nın 27 

Nisan 1970 tarihinde İstanbul lokal binasında bir özel toplantı tertip edilmesine 

izin verilmesi talebinin Büyük Üstat tarafından olumlu karşılandığı 

görülmektedir.139   

Dikkat çekici bir başka gelişme ise 1972 yılında Türkiye Yüksek Şûrası 

ile tanışma işlemini yürütmek isteyen İsrail Yüksek Şûrası ile ilgili 

gerçekleşmiştir. İsrail Yüksek Şûrası adına İsrail Büyük Locası’nın Türkiye 

Yüksek Şûrası ile Yüksek Şûra arasındaki ilişkilerin düzenli olup olmadığı 

sorusuna olumlu yanıt verilmesi kararlaştırılmıştır.140   

Aynı yıl içinde Avrupa Yüksek Şûralarının Mayıs 1973’te İstanbul’da 

yapacakları toplantı için Yüksek Şûra’nın 14 Kasım 1972 tarihli bir yazı ile 

Büyük Loca’dan yardım istediği ve istenen bu yardımın sağlandığı 

görülmüştür. Ayrıca gereken katkının sağlanması hususunda yetkili temsilci 

olarak Büyük Loca adına Büyük Sekreter Nafiz Ekemen tayin edilmiştir.141 

Anılan toplantıda mabet ve yemek salonunun kullanılabileceği ve buna ilaveten 

                                                 
139 5 Nisan 1970 tarihli Büyük Daimî Heyet tersimatı. 
140 16 Ocak 1972 tarihli Büyük Daimî Heyet tersimatı. 
141 19 Kasım 1972 tarihli Büyük Daimî Heyet tersimatı. 



149 

uygun görülen bir tarihte Büyük Loca tarafından konuklara bir ziyafet tertip 

edilmek istendiği de Yüksek Şûra’ya bildirilmiştir.142 

23 Nisan 1977 tarihli Genel Kurul’da Büyük Üstat, Mukbil 

Gökdoğan’a 50. Yıl Önlüğü’nü verirken şu sözleri söylemiştir: 

“Türk Masonluğunun Yüksek Şûrası da bir buhran geçirdi, fakat şimdi, 

bu buhranı atlatmış olduktan başka, itibarımızın yükselmesinde büyük rolü 

vardır. Hatırasını hürmetle andığımız Ertuğrul Kemal Eyüboğlu’ndan sonra, 

Yüksek Şûraya çok büyük hizmetleri geçen Mukbil GÖKDOĞAN Kardeşimize 

de teşekkürler ederek Önlüğünü takıyorum” 

1979 yılında Büyük Görevliler Kurulu ile Yüksek Şûra arasında önemli 

bir gerilimin yaşandığı ve bu gerilimin bir krize dönüştüğü görülmektedir. 

Dönemin Büyük Üstadı Nafiz Ekemen, Büyük Görevliler Kurulu’nda görev 

yapan bir görevlinin aynı zamanda Yüksek Şûra İdare Heyeti’nde görev 

almaması yönünde bir tasarrufta bulunmuş ve bu karar beraberinde önemli 

tartışmalara yol açmıştır. İlk bakışta anlaşıldığı kadarı ile “intizam” konusunda 

Yüksek Şûra ile ilişkiler açısından bir sıkıntı yaşanabileceği endişesiyle Büyük 

Üstat bu yolda bir adım atmıştır. Büyük Görevliler Kurulu’nda Büyük Hatip 

olan Macit Erbudak ile Büyük Sekreter olarak görev yapan Ziya Umur’un 

Yüksek Şûra’nın 24 Aralık 1978 tarihli seçiminde görevli olarak seçilmesi 

sonucu yaşanan gerilim her iki görevlinin Büyük Görevliler Kurulu’ndan istifa 

etmeye zorlanmasıyla sonuçlanmıştır. Ancak tartışma bununla sona ermemiştir. 

Çünkü her iki görevli de bu tasarrufun uygun olmadığını açıkça dile getirmiştir. 

Hatta Ziya Umur’un itiraz üslubunun alışılmış sınırları zorladığı da ileri 

sürülebilir. Fakat bu anlaşmazlıkta asıl dikkati çeken dönemin Hâkim Büyük 

Âmiri Mukbil Gökdoğan’ın sessiz kalmaması ve Büyük Sekreter Vekili ve aynı 

zamanda Ziya Umur’un kardeşi olan Suha Umur’a bir yazı göndererek 

                                                 
142 11 Şubat 1973 tarihli Büyük Daimî Heyet tersimatı. 



150 

“Gelecek kuşakların, bir türlü sönmek bilmeyen bu “evham” ateşinden 

kurtulması için, gerekli bulunuyorsa, bu tür kısıtlamaları da içine alabilecek; 

ve iki Müstakil, Muntazam Kuruluş’un ahenk içinde ve Üniversal Masonluk’a 

yaraşır şekilde çalışabilmesi için, bir Konkordato’nun hazırlanmasına da” 

taraftar olduğunu belirtmiştir. Aynı yazının ekine Büyük Görevliler Kurulu’na 

sunulmak ve Büyük Loca Arşivi’ne konulmak üzere Ziya Umur’a yazdığı bir 

yazıyı da eklemiştir.143 Hem muhatap alınan makam hem içerik hem de eki 

itibarı ile yazışma biçimi olarak bunun alışılmış bir uygulama olmadığı açıktır. 

Öte yandan Mukbil Gökdoğan, Ziya Umur’a yazdığı mektupta Büyük Üstat 

dahil altı aktif üyenin Yüksek Şûra’da halen yer aldığını da hatırlatarak bu 

tutumun anlaşılır olmadığını ve böylelikle Türkiye’nin “karmaşık ve 

bilgisizliklerle dolu” Masonluk dosyasına yeni bir örnek olarak eklendiğini 

ifade etmiştir. Konunun muntazamlıkla hiçbir ilgisi olmadığına da değinen 

Mukbil Gökdoğan, Aralık ayında yapılan Yüksek Şûra seçimlerinde hiçbir 

itiraz yapılmadığına da ayrıca işaret etmiştir.  

17 Şubat 1979 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında bu mektup 

ele alınmış ve benzer üslupla cevap verilmesi tercih edilmiştir. Buna göre Nafiz 

Ekemen Büyük Üstat imzasıyla bu kez Yüksek Şûra Büyük Umumi Kâtibi 

Faruk Vâ-Nû’ya hitaben bir yazı kaleme almış ve söz konusu mektupla ilgili 

“bir işleme gerek görülmediği” ifade edilmiştir.144 

Bu gelişmeler arasında Ziya Umur’un Büyük Üstat Nafiz Ekemen’e 15 

Şubat 1979 tarihli bir mektup göndererek itirazlarını tekrar ettiği 

görülmektedir. Bunun üzerine Büyük Üstat Nafiz Ekemen’in konuyu 21 Nisan 

1979 tarihli Genel Kurul’a taşıdığı ve uygulamayı Genel Kurul üyelerinin 

                                                 
143 Hâkim Büyük Âmir Mukbil Gökdoğan’dan Büyük Sekreter Vekili Suha 

Umur’a gönderilen 23 Ocak 1979 tarih ve 110.00/79 sayılı yazı ve ile Hâkim Büyük 

Âmir Mukbil Gökdoğan’dan Büyük Şansölye Ziya Umur’a gönderilen 22 Ocak 1979 

tarihli ve 710.20/79 sayılı yazı.  
144 19 Şubat 1979 tarih ve 8757 sayılı yazı.  



151 

oyuna sunduğu görülmektedir. Büyük Üstat Genel Kurul’a hitaben; “Büyük 

Locamızın iki Büyük Görevlisi, Büyük Sekreteri ve Büyük Hatibi, daha dönem 

bitmeden Yüksek Şûrada vazife aldılar. Ben bunu uygun bulmadım. Çok 

kıymetli ve çok bağlı olan bize çok faydaları dokunmuş ve dokunacak olan bu 

Kardeşlerimiz Büyük Görevliler Kurulundan istifa ettiler. Ben bir yorum 

yaptım, ve dedim ki, Büyük Görevliler Kurulunda vazife alanlar Yüksek Şûrada 

vazife almasın. Bu yorumumu kabul ediyorsanız, iyi yaptın deyin” dedikten 

sonra bu teklif oylamaya sunulmuş ve “Büyük Görevliler Kurulunda vazife 

alacak 20 Birader'in Yüksek Şûra İdare Heyetinde vazife almamaları 

hakkındaki P.S. Büyük Üstadın teklifi” kabul edilmiştir. 

Mayıs ayına gelindiğinde bu kez Büyük Görevlilerin Yüksek Şûra 

atölyelerinde görev alıp alamayacakları tartışma konusu olmuştur. Bu hususta 

26 Mayıs 1979 tarihli Büyük Görevliler Kurulu’nda Büyük Üstat şu açıklamayı 

yapmıştır: 

“Bü:. Gö:. Kurulundaki 20 kişi Y. Şûra atölyelerinde vazife alsın mı 

almasın mı, bunu o Kardeşlerimiz düşünsün. Bizim tüzüklerimizde böyle bir 

hüküm yok ama, Kardeşlerimiz düşünsünler ki Bü. Görevliler kendi 

Localarında da vazife alamıyorlar. Yüksek Şûra ile olan hususî 

münasebetlerimizde son derece iyiyiz, fakat bir tohum düştü. Yüksek Şûra 

atölyelerinde vazife alıp almama kararını kardeşlerimiz kendileri versinler. 

Nazik bir durum olduğu için bilgi vermek maksadıyla söylüyorum.” 

Aynı toplantıda dile getirilen bir başka sıkıntı ise Yüksek Şûra’nın 

kullandığı Büyük Loca binaları için ödediği kiralarla ilgilidir. Buna göre 

İzmir’de Yüksek Şûra çalışmaları için 13.500 TL aylık kira bedeli tahsil 

edilmesine mukabil Ankara’da bu rakamın Hâkim Büyük Âmir tarafından 500 

TL olarak tespit edildiğini ancak sekiz aydır tahsil edilemediği ifade edilmiştir. 

O tarihte Ankara’da Büyük Üstat Kaymakamı olarak görev yapan Cavit 

Yenicioğlu’nun mutabık kalmadığı kira rakamı için Hâkim Büyük Âmir ile 



152 

irtibata geçemeye çekindiği de kendisi tarafından dile getirilmiştir. Cavit 

Yenicioğlu’nun o tarihte hem Büyük Üstat Kaymakamı hem de Yüksek Şûra 

atölyelerinde şapitr başkanı olması nedeniyle iki taraf arasında “müşkül” 

durumda kaldığını ve eleştirilere hedef olduğunu belirtmesi ayrıca not edilmeye 

değerdir. Aynı toplantıda Şevki Kayaman’ın birden çok sayıda rit çalışması için 

Royal Arch derecelerini teklif etmesi bir başka dikkat çekici husustur. Süha 

Aksoy ise bir başka atölye başkanı olarak bina ile ilgili konuların bu şekilde 

gündeme getirilmesine karşı olduğunu belirtmiş, ayrıca kurul olarak Yüksek 

Şûra ile uğraştıkları izlenimini vermemek gerektiğini vurgulamıştır. Aynı 

toplantıda bir başka atölye başkanı olan Büyük Hazine Emini Orhan Güreli’nin 

şu ifadeleri de yaşanan sıkıntının boyutu hakkında bir fikir vermektedir: 

“Acaba Türkiye Büyük Locası ile Yüksek Şûra arasında karşılıklı bir 

güvensizlik mi var? Bu güvensizlik olması halinde Büyük Loca üyelerinin 

Yüksek Şûra’da görev alması veya üye olarak bulunmalarında acaba mahzur 

telakki ediliyor mu? Acaba Yüksek Şûra’da görev almak Büyük Loca 

kurallarına aykırı hareket edebilme durumunu doğurur intibaı mı var 

kardeşlerimizde?” 

Bu toplantıda oluşan ve Büyük Görevliler Kurulu’na seçilmiş üyelerin 

aynı zamanda Yüksek Şûra atölyelerinde de idari görev üstlenmeleri halinde bu 

görevlerden birisini tercih etmeleri şeklinde beliren eğilimin sonucu olarak 

Orhan Güreli’nin birkaç gün sonra 30 Mayıs 1979 tarihinde Büyük Hazine 

Emini görevinden istifa ettiği görülmektedir. Ancak Orhan Güreli’nin istifa 

mektubunda böyle bir tercihte bulunma zorunluluğunun hem intizamla hem de 

iki kurumun yetki alanları ile bir ilgisinin olamayacağını vurgulaması dikkat 

çekicidir. 

Aslında bu tartışma Türk Masonluk tarihinde hiç de yeni bir tartışma 

değildir. Daha 1931 yılında Mim Kemal’in Büyük Üstat olduğu dönemde 

Yüksek Şûra’nın 33 dereceli üyelerin Büyük Görevliler Kurulu’na girmesini 



153 

yasaklaması üzerine şiddetli tartışmalar yaşandığı unutulmamalıdır. Özellikle 

10 Aralık 1931 tarihli Büyük Loca Olağanüstü Genel Kurulu’nda Büyük Üstat 

Mim Kemal’in çok sert sözlerle Yüksek Şûra’ya seslenmesi ve meselenin kısa 

sürede iki kurum arasındaki konkordatonun iptali tehdidine kadar gitmesi 

unutulmamalıdır.145 O tarihte üstü hızla örtülen ve Yüksek Şûra tarafından geri 

adım atması ile sonuçlanan bu tartışma konusunun yaklaşık elli yıl sonra tekrar 

gündeme gelmesi Türkiye’deki Masonluk kültürü açısından da incelenmeye 

değerdir.  

Büyük Loca ile EKSR yönetimi arasındaki ilişkiler 1970’li yıllardan 

1980’li yıllara bu tartışmalar arasında girmiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
145   1930’lu yıllarda yaşanan bu gerilim ile ilgili daha detaylı bilgi edinmek için 

Bkz. Ağaoğlu, Yavuz Selim – Sanver, M. Remzi, “Masonluk Tarihimizde 1965 

Olayları”, a.g.e., s:96-101. 



154 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



155 

4.2. Büyük Mason Mahfili ile İlişkiler 

 

Türkiye Büyük Locası tarihinde 1970’li yıllara damgasını vuran en 

önemli konulardan birisi de o zamanki adıyla Büyük Mason Mahfili ile 

ilişkilerdir. Hiç şüphe yok ki Türkiye Masonluk tarihinde yaşanan en sarsıcı 

travmalardan biri olan 1965 Olayları sonrası gerçekleşen ayrılık 1970’li 

yıllarda da önemli rahatsızlıklara ve sıkıntılara sebep olmuştur. Bu rahatsızlığın 

kökeninde taraflar arasında bir “ihanete uğrama” veya “aldatılma” 

psikolojisinin olduğu ileri sürülebilir. Yaşanan sürecin uluslararası Masonluk 

siyaseti, Türkiye siyaseti, kurumlar arası idari ilişkiler, kişisel çekişmeler ve 

genel olarak Masonluk kültür kodlarımız üzerinden kapsamlı bir 

değerlendirmesi uzun süre yapılamamıştır. Özellikle 1970’li yıllarda bu 

konunun âdeta üzerinde konuşulmak istenmeyen ya da hızla kapatılmaya 

çalışılan, konuşulsa da karşı tarafı suçlayıcı bir dilin en üst seviyeden tercih 

edildiği bir söylemle ele alındığı hemen göze çarpar. Bu konunun farklı 

paradigmalar göz önünde bulundurularak tarihsel müzakere zeminine açılması 

yakın zamana kadar mümkün olamamıştır. Bu çerçeve içinde 1970’li yıllar, 

yaşanan ayrılık travmasının ilk dalgalarının atlatılmaya çalışıldığı bir dönem 

olarak Türkiye Masonluk tarihindeki yerini almıştır. 

Hatırlanacağı üzere, Yüksek Şûra’nın 25 Mayıs 1966 tarihli levhası ile 

iki kurum arasındaki bağ ortadan kalkmış ve Yüksek Şûra’nın sembolik 

localarını 1966 yılı Mayıs ayı içinde kurma inisiyatifini kullanmasından sonra 

4 Haziran 1966 tarihinde Türkiye Büyük Mason Mahfili kurulmuştur.146 4 

Haziran 1966 tarihinde İstanbul’da Meşrutiyet Caddesi 111 numaralı binada 

saat 15.00’te toplanan Feza, Namık Kemal, Helikon, Ar, Nar, Özgür ve Murad 

localarının delegeleri yeni obediyansın Türkiye Büyük Mason Mahfili ismiyle 

                                                 
146  Türkiye Büyük Mason Mahfili 1966-1968, Kulen Basımevi, 10 Mayıs 1968, 

s:5.  



156 

kuruluş toplantısını gerçekleştirmişlerdir. Mustafa Sakarya ve Orhan 

Hançerlioğlu’nun aday oldukları Büyük Üstat seçimini Orhan Hançerlioğlu 

kazanmış ve ardından Büyük Mahfil’in görevli seçimleri yapılmıştır. 

4 Haziran’dan sonraki günler, Türkiye Büyük Mason Mahfili’nin ritüel 

ve tüzüklerinin hazırlanması, Yüksek Şûra ile gerekli yazışmaların 

tamamlandıktan sonra hem Yüksek Şûra’nın lokal binası olarak kullanılan 111 

numaralı binada çalışma izni alınması hem de tanzim edilecek konkordato için 

hazırlıkların tamamlanması ile geçecektir. 

İlerleyen günlerde Türkiye Büyük Mason Mahfili kurucuları olarak 11 

Haziran 1966 tarihli Ekonomi Gazetesi ilanında adı geçen üyelerle Büyük Loca 

arasındaki bağların derhal kesilmesi ve bu hususun localara duyurulması Büyük 

Görevliler Kurulu’nda konuşulmuşsa da, bu duyuru iki ay sonra, 9 Ağustos 

1966 tarih ve 2650 sayılı tamim ile yapılmıştır. 

Kurulduğu tarihte Türkiye Büyük Mason Mahfili’nin İstanbul’da beş, 

İzmir’de iki locasında toplam 125 üyesi mevcuttur. 1966 yılı sonunda ise üye 

sayısı 153’e çıkacaktır. Bu dönemde toplam yedi locanın çalışma düzenini 

sağlarken aynı kişilerin birden çok locada kurucu üye olduğu ve görev aldığı 

bilinmektedir.147 Aynı tarihte Büyük Loca bünyesinde 2.400 üye 

bulunmaktadır. 1967 yılı sonuna gelindiğinde Türkiye Büyük Mason 

Mahfili’nin üye sayısı 153’ten 220’ye yükselmiştir. 1967 yılının Aralık ayında 

da Fransa Büyük Locası, Büyük Mason Mahfili’ni tanıma kararı almıştır. Bir 

başka önemli gelişme olarak 1968 yılı başında yapılan seçimde, Mason 

Mahfili’nin Büyük Üstatlığına Osman Edip Seydi’nin seçilmesi 

kaydedilmelidir. 

Kullanılan dil ve kavramların insanlar ve kurumlar arası ilişkileri 

belirlediği göz önünde bulundurulursa 1970’li yıllarda Büyük Loca tarafında 

                                                 
147  Murat Özgen Ayfer, “Özgür Masonlar Büyük Locası Nereden Nereye?”, 

Mason Dergisi, Sayı: 127, Şubat 2004, sayfa: 48-65. 



157 

Türkiye Büyük Mason Mahfili ile ilgili yaygın olarak kullanılan iki tabir 

üzerinde durmak yararlı olacaktır. Bu tabirlerden ilki “Klandesten Büyük 

Loca” diğeri ise “Meşrutiyet Caddesi 111” veya kısaca “111” tabiridir. Yeni 

kurulan obediyansla ilgili olarak “Klandesten” tabirinin ilk kez 1966 yılında 

kullanıldığı ve aynı şekilde Büyük Görevliler Kurulu tersimatlarına da ilk kez 

3 Temmuz 1966 tarihinde “Clandestin teşkilat” şeklinde yansıdığı dikkati 

çeker. Bu tabir zaman içinde “Klandesten teşekkül” ve “Klandesten kuruluş”, 

“Klandesten büyük loca” şeklinde kullanılmaya başlamış ve 1970’li yıllarda 

yaygınlık kazanmıştır. Yabancı dillerden Türkçeye geçen “Klandesten” tabiri 

illegal, yasa dışı, gayrı nizami, kaçak çalışan anlamına gelen bir sıfat olarak 

Masonluk literatürümüze girmiştir. 

Yüksek Şûra’nın lokal binası olarak kullandığı ve daha sonra Türkiye 

Büyük Mason Mahfili’nin merkez adresi olarak da bilinen “Meşrutiyet Caddesi 

111” tabiri ise ilk defa 8 Temmuz 1973 tarihli Büyük Görevliler Kurulu 

tersimatında geçmiş ve daha sonraki dönemde “111” olarak kısaltılarak 

kullanılmaya başlamış hatta günümüze kadar yaygın olarak kabul görmüştür.  

Bu iki tabir Büyük Loca’nın Büyük Mason Mahfili için kullandığı 

tanımlayıcı tabirler olarak kayda geçmiştir. 

1970 yılına gelindiğinde Büyük Loca’nın üye sayısı 2.724, Büyük 

Mahfil’in üye sayısı ise 303 olmuştur. Ancak ayrılışın yarattığı travma, bu 

sayısal tablonun yansıttığından çok daha etkileyici ve derindir. Bu derin etkinin 

kurumlar arası ilişkilere yansıdığı kolaylıkla gözlenmektedir. Kurulan yeni 

obediyansın üye transferi yoluna gitmesi Büyük Loca yönetimi tarafından 

önemli bir tehdit olarak görülmüştür. Bunun izlerini Büyük Görevliler Kurulu 

tersimatlarında görmek mümkündür.  

Örneğin 14-15 Şubat 1970 tarihli Büyük Görevliler Kurulu 

toplantısında Hürriyet, Kardeşlik ve Delta Locası’ndan bazı üyelerin Büyük 



158 

Mahfil üyeleri ile irtibata geçtikleri öğrenilince Büyük Üstat’ın devreye girmesi 

tersimata şu şekilde yansımıştır: 

“Büyük Kâtip K.in verdiği izahattan, Hürriyet Muh.L.sından Zülfü 

Sami Özgen ve Adil Atakan, Kardeşlik Muh.L.sından Reşat Atabek , Delta 

Muh.L.sından Albert Bilen, Metin Hotinli, Halid Kemal Elbir, Orhan Cemal 

KK.in gayrı muntazam ve klandesten teşkilâtla temasa geçtikleri, çeşitli 

toplantılar tertip ettikleri ve 31 Ocak 1970 Cumartesi günü için Verem Savaş 

Derneğinde, diğer tarafın güya Üstadı Muhteremleri ile buluşmak üzere 

Localarımız Üstadı Muhteremlerini, Nazırlarını ve Büyük Loca temsilcilerini 

davet ettiklerini öğrenmemin üzerine, 29 Ocak 1970 tarihinde Büyük Üstadın 

talebi üzerine, Büyük Üstad Kaymakamı ve Büyük 1.Nazır da davet edilmek 

suretiyle İstanbulda bulunan Büyük Daimî Heyet üyelerinin, yukarıda isimleri 

yazılı KK.i çağırdıkları, kendilerinin teşebbüslerinin akamete maruz kalmağa 

mahkûm olduğunun anlatıldığı, esasen yapılabilecek işlemin Konvanca 

kararlaştırılmış olduğunun izah edildiği ve buna dayanılarak bir tamim 

yapıldığı, ve gayrı ciddi olan bu teşebbüsün akamete uğradığının kuvvetle 

muhtemel bulunduğu anlaşıldı. Büyük Üstad, bu yolda çalışmalara devam 

edildiği takdirde, haiz olduğu yetkiyi kullanacağını bildirdi.”148 

Öte yandan Büyük Mahfil tarafına geçen üyelerden tekrar geri gelmek 

isteyenler de bir başka gerilim unsuru olarak gündeme girmiştir. Bu konunun 5 

Nisan 1970 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatına şu şekilde yansıdığı 

görülmektedir: 

“Klandesten Büyük Loca kurucularından olduğu için Büyük Üstad 

tarafından haricî âleme iade edilmiş olanlar arasında bulunan eski Erenler 

Muh. L.sı mensuplarından Hikmet Arda tarafından, yanıldığını, ıztırap içinde 

olduğunu, ve ölmeden evvel avdet etmek istediğini ve af talebinde bulunduğunu 

                                                 
148  Anılan dönemde Büyük Üstat Hayrullah Örs, Büyük Üstat Kaymakamı Şekûr 

Okten ve Büyük Birinci Nazır olarak Hulûsi Selek görev yapmaktaydı. 



159 

bildiren levha (29.3.1970 tarihli) okundu. Bu K.in çok yaşlı olması, ve 

nedametinde samimî olduğunda şüphe bulunmaması itibariyle dileğinin olumlu 

karşılanmasına, ancak tard keyfiyeti Konvanca tasdik edilmiş ve bunların affı 

hakkında Büyük Üstada yetki tanınmamış olması hasebiyle, keyfiyetin 

Konvan’ın kararına sunulmasına, ve daha önceden bu müracaatın Erenler 

Muh. L.sınca nasıl karşılanacağı hususunun tesbiti ile Büyük Kâtibin 

görevlendirilmesine oybirliğiyle karar verildi .” 

Bu müracaat ile ilgili olarak adı geçen loca bir işlem yapmamış ve 

konuyu doğrudan Genel Kurul’a getirmiştir. 25 Nisan 1970 tarihli Genel Kurul 

toplantısında “Genel Menfaatler” kısmında da dile getirilen bu konu hakkında 

Büyük Üstat Hayrullah Örs’ün şu sözleri tersimata geçmiştir: 

“Hikmet Feridun Arda'yı tanımıyorum. Bugünkü kararınızla şahsıma 

inhisar ettirdiğiniz yetkiyi Umumi Heyetiniz muhafaza etsin; fakat kararı 

vermezden evvel iyice düşünün: yarın bu mealde Hazım Atıf’tan da bir talep 

gelirse, bütün bu felâketlerin amili olanlara da bu atıfeti yapacakmıyız. 

Bu Kardeşin ihtiyarlamış, hatta nedamet getirmiş olduğuna 

inanıyorum. Fakat açtıkları yoldan 150 değil de, 1500 kardeşimiz gitse idi, 

bunca gayretle kurduğumuz hakim ve müstakil Büyük Locamız ne olurdu? 

Harici âleme iade ettiklerimiz arasında benim çok yakınım olan ve evlâdım 

kadar sevdiğim Affan Kırımlı da var. Büyük Locamız açısından ben ona bile bu 

hareketini bağışlamadım ve bağışlamam. Af yetkisini uhtemde muhafaza 

ettiğinize göre, Hikmet Feridun Arda’nın af hakkındaki müracaatini kabul 

etmiyorum, kendisini affetmiyorum.” 

Yine aynı Genel Kurul toplantısına sunulan “1969 yılı İdare 

Raporu”nda, Büyük Loca’dan ayrıldıktan bir süre sonra geri dönmek isteyen 

üyelerle ilgili olarak orijinal imlasıyla şu bölüm yer almaktadır: 

“Türkiye Büyük Locası, halen, belli başlı problemi olmıyan, mesut bir 

Kardeşlik topluluğudur. Varlığımıza kasdedercesine aramızdan kopanların 



160 

hareketleri hüsrana uğramıştır. Bazı Kardeşlerimiz, aramızdan ayrılanların 

avdet etmeleri çarelerini, kendi başlarına aramak yoluna gitmişlerse de, bu 

konuda Yüksek Heyetinizin, aklı hikmeti, Kardeşlik duygusunu ve Sevgi'yi 

rehber ittihaz ederek vermiş olduğu kararların isabeti bir kerre daha sabit 

olmuştur.  

Yüksek Heyetiniz, aldatılmış olduğuna samimiyetle surette itiraf ve 

kabul eden, nedamet duyduğuna samimiyetle kanaat veren Kardeşlerin, 

mensup oldukları Locaların uygun mütalâası alınmak suretiyle, Büyük Üstada 

(AF) yetkisi tanımıştı. Bu kararınızın, en geniş müsamahanın, en geniş sevgi ve 

kardeşlik hislerinin tercümanı olduğunuz meydandadır.” 149 

27 Ocak 1971 tarihinde Ankara lokal binasının bulunduğu sokakta 

kimsenin yaralanmadığı fakat lokal binasında maddi hasara sebep olan bir 

patlama meydana gelmiştir. Bu patlamadan sonra Mason Mahfili’nden gelen 

ve meydana gelen hadiseden duyulan üzüntüyü dile getiren 3 Şubat 1971 tarihli 

yazı, 14 Şubat 1971 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında gündeme 

gelmiş ve bu yazının cevapsız bırakılması kararlaştırılmıştır. Bu tavır da 1970’i 

yıllara ilişkin kayda değer bir husus olarak not edilmelidir. 

16 Mayıs 1971 tarihine gelindiğinde İzmir Vadisi’nde Kemal Locası 

mensubu iken anılan locanın büyük çoğunluğunun Mason Mahfili bünyesinde 

bir loca kurup faaliyet göstermesi nedeniyle artık kendi localarında Masonik 

çalışmaya devam edemeyen üç üyenin, İzmir Vadisi’nde faaliyet gösteren 

Eylem Locası’na tebenni etmeleri Büyük Görevliler Kurulu’nda onaylanmıştır.  

Kemal Locası, 1965 Olayları sonrasında oynadığı aktif tutum nedeniyle 

muhakkak ki üzerinde özel olarak durmaya değerdir. Hatırlanacağı üzere 

Kemal Locası’nın Büyük Loca bünyesinde tekrar çalışmaya başlamasını 

                                                 
149 HKEMBL Tarihî Arşivi, Belge No: 401.01/1471, s:2.  



161 

sağlamak üzere 1966-1967 döneminde yapılan girişim sonuç vermemiştir.150  

Aynı konunun bu kez 1975 yılında bir kez daha gündeme getirildiği 

görülecektir. Bu hususta 8 Mart 1975 tarihli Büyük Görevliler Kurulu 

tersimatında şu bilgiler yer almaktadır: 

“İzmirde, KEMAL Muhterem Locasının yeniden ihdası konusunda 

gelen levhanın okunması üzerine, Halit Arpaç birader, İzmirde bulunan 8 

Locanın oraya kifayet etmediğini; iki senede bir Loca açmağa zorlamanın icap 

ettiğini söyleyenler bulunduğunu beyan ettikten sonra; Kemal Locasından 

Klandesten Büyük Locaya iltihak edenlerin aramıza avdet etmelerini 

kolaylaştırmak bakımından; Kemal Locasının ihdasının doğru olacağını, o 

Locadan bünyemizde kalmış olanların, Loca kurucusu olabileceklerini, diğer 

Localardan alınacak kardeşlerle sayının 21’e iblâğ edilebileceğini ilâve etti. 

Pek Sayın Büyük Üstat, vaktiyle Kemal Locasının yaşatılmasına gayret 

edildiğini, muvaffak olunamadığını beyan ettikten sonra, şimdiki mevzuat 

hükümleri yerine getirilirse bir mesele kalmayacağını söyledi. 

Arpaç birader, evrakı tamamlayacağını, vaktiyle İzmirde klandesten 

Locaya giden 35 kadar birader sayısının şimdi 90 civarlarında olduğunu; 

Kemal Muhterem Locası ile bunların avdetine teşebbüs edilebileceğini; 

muvaffak olunamazsa, yeni bir Loca kazanılmış olacağını söyledi. 

Yenicioğlu birader, 7 kişi ile eski bir locanın yeniden ihya edilebileceği 

hükmünün Localar Genel Tüzüğünde bulunduğunu belirtti.” 

Bilindiği üzere Kemal Locası bir daha Masonik çalışmalara 

başlayamamıştır. 

1970’li yıllarda istifa edip Mason Mahfili’ne katıldıktan bir süre sonra 

tekrar geri dönmek isteyenlerin yanında bu dönemde Mason Mahfili’nde tekris 

edilip Büyük Loca bünyesine katılmak isteyenler de vardır. Anlaşıldığı kadarı 

                                                 
150 Ağaoğlu, Yavuz Selim ve Sanver, M. Remzi, “Masonluk Tarihimizde 1965 

Olayları”, a.g.e., s: 417.  



162 

ile bu üyelerin Büyük Loca bünyesine kazandırılmasına özel bir önem 

verilmiştir. 

Bu konuda Büyük Loca yönetiminin değerlendirme şekli ve üslubunu 

işaret etmesi açısından 1972 yılında Ankara’da Büyük Mason Mahfili tarafında 

çalışmak üzere kurulan Vefa Locası ile ilgili olarak 13 Şubat 1972 tarihli Büyük 

Göreviler Kurulu tersimatı not edilmeye değerdir: 

“Şekur Ökten K., Ankara’da, gayrı muntazam masonik teşkilâta bağlı 

olmak üzere VEFA adıyla bir Loca kurulduğunu ve konuyu bilmeyen haricileri 

güya tekris ettiğini, oraya götürülmüş bir tanıdığından öğrendiğini söyledi. 

Yabancıların bilmeden iğfal edilmelerini önlemek gerektiği hakkında 

fikir birliğine varıldıktan sonra bu çalışmanın ne yolda yapılması hakkında 

muayyen bir fikir etrafında ittifak edilmedi. 

Konunun önemini göz önüne tutarak, İstanbul’da Büyük Üstadın, 

Ankara’da Büyük Üstat Yardımcısının ve İzmir’de Büyük 1. Nazırın Üstadı 

Muhteremleri ve Büyük Müfettişleri davet ederek konu hakkında açık müzakere 

yapmalarında fayda olduğu hususunda oybirliği ile karar verildi.” 

Bunun yanı sıra yurtdışında gayrı muntazam obediyanslarda tekris 

edilenlerin Büyük Loca bünyesindeki localarda nasıl üye kaydedileceği de 24 

Eylül 1972 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatına şu şekilde geçmiştir: 

“Belçika’da Albert Hall Masonluğuna mensup, yani gayrı muntazam 

bir locada eriştirilen ve dereceleri alan Hüseyin Arıklı isimli zat hakkında ne 

gibi işlem yapılması gerektiğini soran Çankaya Muhterem Locasının 13 Eylül 

1972 tarihli levhası okundu. Localar Genel Tüzüğü’nün 76ncı maddesinin 

sarahati karşısında, bu zatın harici sayılıp yeniden eriştirilmesinden başka 

imkan olmadığı sonucuna varıldı.” 

Öte yandan yabancı obediyanslarda 1965 Olayları ile ilgili olarak 

Büyük Mason Mahfili tezlerine dayanarak yayınlanan yazılara nasıl karşılık 

verileceği 1970’li yıllarda ele alınan bir başka husustur. Konu ile ilgili olarak 



163 

24 Eylül 1972 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatında orijinal imlasıyla 

şu bilgiler yer almaktadır: 

“Büyük Sekreter, Klandesten Türkiye Büyük Mason Mahfili tarafından, 

LUF’a ait Herolda dergisinde Türkçe olarak bastırılan beyannamenin (bu 

beyannamenin Fransızca ve İngilizce metinlerinin de aynı dergide yayınlandığı 

söylenmektedir) kendisine Kemal Eyüboğlu K:. tarafından bir fotokopisinin 

gönderildiğini söyledi. Bu beyanname, geçmiş olayları, klandesten Loca 

açısından tekrar ettikten sonra Türkiye Büyük Locasının topluluğu içine 

bulunan kardeşlerimizi yabancı işgaline alınmış bir ülkenin kurtuluş bekleyen 

sadık yurttaşlarına benzetmekte ve kendilerini camialarına katılmağa davet 

etmektedir. Büyük Sekreter, buna en susturucu cevap, konuyu KK:.imize 

bildirmek ve gitmek isteyen varsa, gitmeye davet etmek, giden olmayacağına 

göre de bu seviyesiz sözlere son vermeğe sağlamak olduğunu söyledi. Böyle bir 

bildiri yapılmasına lüzum görülmedi.” 

Aynı dönemde Büyük Loca tarafındaki üye istifaları ise karşılaşılan bir 

başka endişe kaynağı olarak dikkati çekmektedir. 1973 yılına gelindiğinde 11 

Mart 1973 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında Büyük Loca 

bünyesindeki localarda gerçekleşen istifaların hangi sebepten kaynaklandığının 

özel olarak belirtilmesi ve tüm üyelerin bilgisine sunulması gerektiği 

konusunda mutabık kalındığı görülür. Bu hassasiyetin muhtemelen o dönemde 

Büyük Mahfil’e katılmalarla ilgili bir yanlış anlaşılmayı önlemeyi amaçladığı 

ileri sürülebilir. 

21/22 Nisan 1973 tarihinde yapılan Genel Kurul’da Büyük Loca’dan 

ayrılıp Büyük Mahfil bünyesine katılmış ve şimdi geri dönmek isteyenler ile 

Büyük Mahfil bünyesinde tekris edilip şimdi Büyük Loca bünyesindeki 

localara katılmak isteyenlerin durumu da görüşülmüş ve bu hususta Büyük 

Görevliler Kurulu’na yetki verilmiştir.  



164 

Bu konu localara 24 Nisan 1973 tarih ve 421 sayılı Büyük Sekreterlik 

levhası ile şu şekilde duyurulmuştur: 

“Ayrılmış ve usulsüz tekris edilmiş olanların camiamıza katılmalarını 

mümkün kılacak tedbirlerin alınması hususunda Büyük Kurula yetki 

verilmiştir.” 

Öte yandan 3 Haziran 1973 tarihli Büyük Görevliler Kurulu 

toplantısında Büyük Mahfil bünyesindeki localara tekris edilenlerin sayısının 

artmasına dikkat çekilerek, bu üyelerin Büyük Loca bünyesine katılmalarını 

sağlamak üzere nasıl hareket etmek gerektiği şu şekilde görüşülmüştür: 

“Büyük Üstad, klandesten Büyük Locanın, günden güne, aza almak 

suretiyle büyüdüğünü ve aza adedinin çoğaldığını, bir çok yeni azanın bilmeden 

oraya gittiklerini ve onlara, mevzuatımız içinde ve intizamımıza halel 

gelmeyecek şekilde, camiamıza girmek imkânını sağlamamız gerektiğini 

söyledi ve ayrıca, bizden ayrılmış olanlar hakkında tatbik edilecek prosedürün 

esasen son Genel Kurulumuzca tesbit edilmiş olduğunu ilâve etti. Büyük Üstad, 

KK:.i gelecek oturuma kadar, konuyu teemül etmeğe ve meseleye hal yolu 

bulmağa davet etti. 

Hayrullah Örs K:., hayale kapılmayarak oradan üye almakla 

klandesten Büyük Locanın ortadan kalkacağını düşünmememiz gerektiğini bir 

kökün, her hal ve kârda, orada kalacağını ve bu kökün daima filiz verip 

karşımıza dikileceğini, bu itibarla, oradan adam alma bahis konusu olursa bu 

hususta son derece titiz ve intizamımıza halel verecek en ufak bir harekette 

bulunmamamız lazım olduğunu söyledi.” 

3 Temmuz 1973 tarihinde ise İzmir’den Albert Arditti’nin dönemin 

Büyük Üstadı Nafiz Ekemen’e bir mektup yazdığı görülür. Mektubunda 

Arditti, Büyük Loca bünyesindeki localardan ayrılıp Mason Mahfili’ne katılmış 

üyelerle ilgili olarak bazı girişimlerde bulunulması gerektiğine ilişkin görüşünü 

şu şekilde ifade etmiştir: 



165 

“Bizden kopmuş Biraderler hakkında Y. Ş. ile müşterek bir hal çaresi 

aramak üzere Mukbil Üstadla bir görüşme olacaktı. Bu problem ancak B. L. ve 

Y.Ş.’nın bir hattı hareketi ile çözülebilir” 

8 Temmuz 1973 tarihine gelindiğinde hem Mason Mahfili’nde tekris 

edilen hem de zamanında istifa ederek Mason Mahfili bünyesindeki localara 

katılan üyelerle ilgili olarak orijinal imlasıyla şu bilginin Büyük Görevliler 

Kurulu tersimatına kaydedildiği görülmektedir: 

“Pek Sayın Büyük Üstat, clandestin Loca ve Meşrutiyet caddesi 111 

hakkında izahat verdi. Clandestin teşkilâta girmiş olan on yedi genç biraderin 

kendisine müracaat ettiklerini ve vaktiyle bizden istifa etmiş üç biraderin de 

istifalarını geri almak talebinde bulunduklarını söyledi. İstifa edenler hakkında 

gerekli işlemin Genel Kurul kararı ile tesbit edilmiş olması hasebiyle, bu 

isteklerinin ait oldukları Localara havalesine; diğerleri içim ise, yeniden 

tekrislerine, ancak her türlü harçtan muaf tutulmalarına ve tekris işleminin 

tesrii için ilgili Localarla Büyük Üstadın temas etmesine ve teklif varakalarının 

Büyük Üstat tarafından imzalanarak Localara havale edilmesine karar 

verildi.” 

Konu 9 Eylül 1973 tarihli Büyük Görevliler Kurulu’nda tekrar 

gündeme gelmişse de 21 Ekim 1973 tarihli toplantıda bu konuda bazı 

sıkıntılarla karşılaşıldığı şu şekilde kayda geçmiştir: 

“Pek Sayın Büyük Üstat, Meşrutiyet caddesi 111 hakkında yeniden 

izahat vererek, fazla ümitli olmadığını, orada baş mevkiileri işgal edenlerin çok 

katı olduklarını, ancak şahsî müracaatlar olabileceğini, kaç adedinde olursa 

olsun bazı üyeleri oradan buraya usulü dairesinde almak mümkün 

olabileceğini söyledi. Süha Aksoy birader, bu konuda çalışacağını beyan etti.” 

Bu tersimatta bahsedilen girişim ile ilgili olarak Süha Aksoy, anılarını 

yayınladığı kitabında şu bilgileri vermektedir: 



166 

“Her zaman, gidenlerin geri döndürülebileceğini düşünüyordum.  Bu 

görüşümü her fırsatta ileri sürüyordum.  Fakat ayrılıp giden KK, Büyük 

Locamızı derinden sarsabilecek çok yanlış bir hareket yapmış olduklarından 

çevremden yeterli destek bulamıyordum.  Bu şekilde bir kaç sene geçtikten 

sonra, 1973 ya da 1974 yılında bir gün, Büyük Üstad Nâfiz Ekemen K’in yanına 

gittiğimde, Nâfiz Üstad, “Tam sana göre bir iş var.” dedi, ve 111 Numaradan 

(bizden ayrılanlar, ve yeni bir Büyük Loca kuranlar, Meşrûtiyet caddesi 111 

numarada bulunan eski binamızda çalıştıklarından onları bu şekilde 

adlandırıyorduk) bâzı üyelerin Büyük Locamıza geçmek istediklerini söyledi.  

Çok heyecanlandım.  İşi kökünden halletmek ümîdiyle çalışmaya 

başladım.  Bize gelmek isteyen KK’le görüştüm.  Benim büromda birkaç 

toplantı yaptık. Büyük Üstâda, onların geçişini nasıl yapacağımızı anlattım.  

Müsaadesini aldım ve işe giriştim.   

Aramıza katılacak KK’in hepsi, doğal olarak, daha önce tekrîs edilmiş 

bulunuyorlardı.  Hattâ aralarından bâzıları da eskiden Büyük Locamıza bağlı 

localarda tekrîs edilmişlerdi.  Tahkîkatları ve kabûlleri Büyük Locamıza bağlı 

Localarda yapılmış olan bu KK 1966 yılında diğer tarafa gitmişlerdi.  Şimdi 

geri dönüyorlardı.  Diğerleri, gayrı Muntazam Büyük Locaya bağlı Localarda 

tekrîs edilmişlerdi.  Tahkîkatları ve kabûlleri de o Localarda yapılmıştı.  

Aralarında bu bakımdan bir fark bulunuyordu.  Fakat sonunda, hepsi 

Masonluk tahkîkâtından geçmiş ve kabûl edilerek tekrîs edilmiş KK’di.  

Yeniden tekrîs edilmeleri söz konusu olamazdı.  

Gayrı muntazam Localarda yapılmış olan tahkîkatların geçersiz 

olduğunu iddia etmek mümkün olabilirdi.  Fakat böyle bir iddia da temelsiz ve 

yanlış bir iddia olmaktan ileri gidemezdi.  Büyük Locamızdan ayrılıp gidenler, 

ve gayrı muntazam Büyük Locayı kuranlar bizim KK’imizdi.  Biz tahkîkatları 

nasıl yapıyorsak onlar da öyle yapmak zorundaydılar.  Biz adayları nasıl 



167 

seçiyorsak, onlar da öyle seçerlerdi.  Başka türlüsünü düşünebilmek biraz 

zordu. 

Bu kardeşlerin aramıza alınması usûlünün, başka obediyanslardan 

gelen KK’in katılmalarında uygulanan usûl olması muvâfık olacaktı.  Bu 

sebeple, 111 numaradan gelen KK’i sâdece yemîn ettirerek Localarımıza 

alabilmeliydik. 

Büyük Üstâda bu düşüncelerimi anlatmıştım.  O da kabûl etmişti.  111 

numaradan gelen KK’in sayısı 20 den fazlaydı.  Bu KK’in yarısını, Aslî üyesi 

olduğum ÜLKÜ Locası’na, diğer yarısını da Katılmış Üyesi olduğum Devrim 

Locası’na kabûl ettik. Devrim Locası’na alınan KK’in gözleri bağlanmamıştı.  

Ülkü Locası bir cins titizlik göstermiş ve adayların gözlerini bağlamıştı.  

Biz ilk kabûlleri yapar yapmaz îtirazlar da başladı. “O Büyük Locayı 

biz tanımadığımıza göre orada yapılan tekrîsleri geçerli saymamız doğru 

değil.” diyen KK çıktı.  Tahkîkatların hâricî tahkîkatı gibi yapılmasının şart 

olduğunu ileri sürenler çıktı. Oradan gelenlerin kabûlünde, kendilerine hiç bir 

ayrıcalık tanınmaması istekleri ortaya atıldı.  Ben işi bildiğim gibi yürütmeye 

çalışıyordum.  Büyük Üstad karşılaştığı îtirazları bana söylüyordu.  

Kendisine, ancak başladığımız şekilde devâm edersek bir sonuç 

alabileceğimizi anlatıyordum. Fakat, Büyük Üstâdın sıkıntısı devâm etti.  Nâfiz 

Üstad hem bana hak veriyor hem de îtirazlar karşısında tereddüt ediyordu.  Bu 

arada yeni KK’in kabûl edildiği Ülkü ve Devrim Localarında da bir karşı çıkma 

havası oluşmaya başladı.  111 numaradan gelen KK’i yadırgıyorlardı. Yeni 

gelecek KK için yapılacak oylamalarda adayların red edilmesi ihtimâli belirdi. 

111 numaradan gelenlerin derecelerinin verilmesi ile ilgili çözümler 

aradığımız sırada güçlükler artmaya başladı.” 151 

                                                 
151 Aksoy, Süha, “Masonlukta 50 Yıl”, İstanbul, 2009, s: 117-119.  



168 

1974 yılında Mason Mahfili’nden istifa ederek Büyük Loca 

bünyesindeki localara katılan üyeler hakkında 14 Ocak 1974 tarihli Büyük 

Görevliler Kurulu toplantı tersimatına geçen şu bilgiler yapılan işlemlerin idari 

boyutu hakkında ayrıntılı bilgi vermektedir: 

“Pek Sayın Büyük Üstat, Meşrutiyet caddesi 111 numaradaki 11 

kişinin Devrim Muhterem Locasında tekris muamelelerinin yapıldığını haber 

verdi. Bunların gözü açık tekris edilmeleri ile bir takım dedikoduların çıktığını 

ve daha çıkması ihtimali olduğunu belirterek, bunların 111 numaradan istifa 

edip etmediklerini ve yeni gelecek olanların gözü kapalı kabulleri gerekip 

gerekmeyeceği hakkında mütalaâ istedi. 

11 kişinin istifa mektuplarının alınmış olduğuna bilgi edinildi. 

Yenilerinin tekris şekli üzerinde açılan müzakerede belirtilen çeşitli 

mütalaalardan sonra, 111 Numarada kabul edilmiş olanlardan, evvelce 

alınmış karara uygun olarak 200 lira; daha önce Masonluğa girip oraya iltihak 

edenlerden 50 lira; orada terfi etmiş olanlardan terfi bedeli olan paranın 

alınmasına; orada terfi etmemiş olanlardan terfi bedeli olan paranın 

alınmasına; isimlerinin askıya alınmasına lüzum olmadığına; talepnamelerinin 

altına, Türkiye Büyük Locasının tanımadığı her hangi bir Masonik örgüte 

devam edilemeyeceği bildirilen Localar Genel Tüzüğü maddesinin 

yazılmasına; Süha Aksoy başkanlığında bir Komisyon kurarak, tahkikatın bu 

Komisyon vasıtasiyle ve Vadilerden de sorarak, kendisinin uygun göreceği bir 

usul içinde yapılmasına; iki Sütun arasına gözleri kapalı alınarak, yemin 

metnini kabul ettiklerini beyan ettikten sonra, yemin Kürsüsüne doğru 

yürütülerek yeminlerinin yaptırılmasına; yine iki Sütun arasında nuru ziyaya 

kavuşturulmalarına; ve nihayet, gerekli Masonik izahatın kendilerine 

verilmesine karar verildi.” 

Mart ayına gelindiğinde 17 Mart 1974 tarihli Büyük Görevliler Kurulu 

toplantısında Mason Mahfili bünyesinden “otuz küsur” kişinin daha alınmak 



169 

üzere olduğu görüşülmüştür. Nitekim 31 Mart 1974 tarihli toplantıda da bu 

konuda işlemlerin devam ettiği belirtilmiştir.  

20 ve 21 Nisan 1974 tarihinde yapılan Genel Kurulu’na sunulan “İdare 

Raporu”nda Mason Mahfili hakkında şu ifadelerin yer aldığı görülmektedir: 

“Bu vesile ile vaktile aramızdan ayrılarak gayrı muntazam bir Büyük 

Loca kurmak yoluna gitmiş olanlardan bahsetmek istiyoruz. Nisan-1973 Genel 

kurulumuzun verdiği yetkiye dayanarak, Pek Sayın Büyük Üstat, bir Sirküler 

yayınlamış ve Meşrutiyet Caddesi, 111 numaradan gayrı muntazam 

biraderlerin, aramıza dönmeleri için bir takım kolaylıklar yapacağını beyan 

etmiştir. Bunun neticeleri kendisini derhal göstermiş, oradaki üyelerin bir 

kısmının aramıza katılması muameleleri tamamlanmış; bir kısmınınki 

tamamlanmak üzere; diğer bir kısmınınki de müracaat halindedir.” 

Genel Kurul ile aynı gün yani 20 Nisan 1974 tarihinde 1364 sayı ile 

Ülkü Locası’na gönderilen bir yazı, Büyük Mahfil’e bağlı Güneş Locası’ndan 

gelen 14 aday için yapılacak işlemler hakkında şu detaylı bilgileri vermektedir: 

“Türk Masonluğuna birlik ve beraberlik getirmek amacıyla sarf olunan 

çabalara Muhterem Locanızın vaki katkısından dolayı candan teşekkür ederim. 

Bu cümleden olarak, isim ve hüviyeti aşağıda gösterilen şahsın tekris 

işleminin Muhterem Locanızca yürütülmesine müsaadelerini rica ederim. Bu 

şahsın camiamıza kabulünde mahzur olmadığına dair Büyük Görevliler 

Kurulunca yapılan tahkikat sonunda kanaat getirilmiştir: bu şahıs hakkında 

ayrıca tahkikat ve skrüten yapılmasına bu bakımdan ihtiyaç yoktur. 

Tekris işlemi, müracaatçının gözleri bağlı olmayarak Locaya alınması, 

kendisine kutsal kitaplar üzerinde and içirilmesi ve Üstadı muhteremin hitabı 

ile muamelenin tamamlanması suretiyle yürütülecektir. 

Müracaatçıdan, katılma töreninden önce, Güneş Locasından ve 

Türkiye Mason Mahfili Derneğinden istifa ettiklerini bildiren birer levha 



170 

alarak Büyük sekreterliğimize gönderilmesi iktiza etmektedir: Bu istifa 

mektubu, camiamıza katılma işlemi tamamlandıktan sonra kullanılacaktır.  

Müracaatçıların iktisap etmiş oldukları 2.nci ve 3.ncü dereceler varsa, 

katılmadan sonra, bu dereceler kendilerine tevcih -ve derecenin yemini 

yaptırıldıktan sonra- suretiyle verilecektir. Katılma için ilgili şahıstan 50 .- 

Lira iltihak, 200.- Lira Yardım Sandığına giriş harçları ile terfi halinde, Büyük 

Locamızda mutat olan harçlar alınacaktır.”  

Ancak ilerleyen günlerde bu konuda bazı engellerin ortaya çıktığı 

görülmektedir. Bu durum 7 Temmuz 1974 tarihli Büyük Görevliler Kurulu 

tersimatına şu şekilde kaydedilmiştir: 

“Pek Sayın Büyük Üstat, Meşrutiyet caddesi 111 numara işinin bir 

duraklama halinde olduğunu; hareketin, içimizdeki bir klik tarafından 

baltalandığını belirterek, meselâ Orhan Tomaç isimli kişinin bir takım 

dedikodular yüzünden, şimdilik aramıza alınamadığını ifade etti. 

Şekûr Okten birader, bu işin Ankarada da yürütüleceğini, kendisine 

bazı teklifler geldiğini bildirdi. 

Süha Aksoy birader, işin, her halü kârda yürütüleceğini; mani olmaya 

çalışan kimselerin çıkmasının normal olduğunu, fakat tâtil ayları geçer geçmez, 

hareketin hızlandırılacağını beyan etti.” 

Bu noktadan sonra farklı bir adımın daha atıldığı görülmektedir. Mason 

Mahfili bünyesinden gelen üyelerin intibak sürecini kolaylaştırmak için yeni 

bir locanın kurulması gündeme gelmiştir. Bu amaçla yeterli üye sayısını 

oluşturmak ve daha sonra Gün Locası adını alacak locanın kurulmasını 

sağlamak için yapılan çalışmaları Süha Aksoy anılarını paylaştığı “Masonlukta 

50 Yıl” başlıklı kitabında şöyle anlatmaktadır: 

“Bir tedbir olarak, Devrim ve Ülkü Localarına kabûl edilmiş yeni KK’i 

yeni kurulacak bir Locada toplamakla güçlüklerin bir bölümünden 

kurtulabileceğimizi düşündük.  Büyük Üstadla bu konuda mutâbık kaldık. 



171 

Onayını aldım ve Locanın kurulmasına giriştik. Sâdece gelenleri bir araya 

getirerek bir Loca kurulması mümkün değildi.  Çünkü yeni KK’in Büyük 

Locamızdaki kıdemleri çok azdı.  Görevlere seçilebilmeleri için gerekli kıdeme 

sâhip değillerdi. Sırf yenilerden bir Loca kurulması güzel bir görünüm de 

vermeyecekti.  Kurulacak Locayı Ülkü Locasından KK ile takviye etmeyi uygun 

gördüm.  Üstâdı Muhteremlik yapmış üç kardeş bulunması gerekiyordu.  Ülkü 

Locasının en kıdemli Üstâdı Muhteremi Sadri Tonguç K, ben, ve benden sonra 

Ülkü Locasında Üstâdı Muhteremlik yapmış olan Adnan Ergeneli K bu görevi 

üstlendik.  Adnan Ergeneli K, Kurucu Üstâdı Muhterem olacaktı.  

Hazırlıklarımızı yaparken Adnan K bana geldi ve bu işten vazgeçtiğini açıkladı.  

Nedenini sordum.  Ülkü Locası KK’inin, kendisinin yeni Locaya geçmesine 

karşı çıktıklarını, bu sebeple vazîfe alamayacağını söyledi.  Zâten hiç bir 

zaman, hiçbir vazîfe peşinde olmayan bir K olan Adnan Ergeneli K, bir de 

baskıyla karşılaşınca vazgeçivermişti.  

Baskıyı dengelemek gerekiyordu. Durumu Büyük Üstâda anlattım.  

Adnan K’e de Büyük Üstâdın kendisi ile görüşmek istediğini söyledim.  Sevimli 

bir görüşme yapmışlar.  Nâfiz Üstad kendisine, en tatlı bir ifâdeyle, “Yeni 

Locanın Üstâdı Muhteremi sen olacaksın. Bu bir emirdir.“ demiş.   

Ergeneli K, böylece Üstâdı Muhteremliği kabûl etmiş oldu.  Ülkü 

Locasından beş Kardeş daha yeni Locaya katılınca, Ülkü Locasından 

gelenlerin sayısı sekize çıktı.  Feridun Sevil K, daha önce Ülkü Locası 

üyesiyken, ayrılan KK’le birlikte diğer tarafa gitmişti.  Sonra da yeni gelenlerle 

berâber Büyük Locamıza dönmüştü.  Şimdi de yeni Locaya katılıyordu.  

Sonuçta Ülkü Locasında tekrîs edilenlerin sayısı yeni Locada dokuz oluyordu.  

Locanın kurulması ile ilgili olarak devamlı toplantılar yapıyorduk.  

İsim olarak ben birleşme özlemini ifâde etmek amacıyla, “Özlem”i teklîf ettim.  

Başka KK başka isimler teklîf ettiler.  Bizde tartışmalar sürerken, aynı dönemde 

Mâcit Erbudak Üstadla birlikte hareket ederek bir Loca kurma hazırlığında 



172 

olan bâzı KK, çabuk davranarak, kendi Localarının ismini “Özlem” koydular.  

Biz de yeni Locamıza “GÜN” ismini verdik.  

Gün Locası hareketli, çok demokrat, çok sempatik bir Locaydı. Sık sık 

tatlı sert tartışmalar yapılıyordu.  Her kardeş görüşlerini, Hürriyet ortamının 

tadını sonuna kadar çıkararak savunuyordu. Tartışmalarda anlaşma sonucuna 

çok defâ ulaşılamıyordu.  Bu Loca ne zaman sâkinleşecek diye düşünüyordum. 

Tönü Blanşlar fevkalâde renkli ve güzel oluyordu.  4–5 yıl sonra Locada 

sükûnet de elde edildi. 

Bu arada, birleşmeye karşı çıkan KK, Büyük Üstâdı etkilemeyi 

başardıkları için, 111 numaradan bizim Büyük Locamıza gelmek isteyenleri 

alabilmemiz imkânsız hâle gelmişti. O taraftan bizim tarafa gelmek isteyenlerin 

ortaya çıkabilmesi, çok özel şartlar altında mümkün olabilecekti.  

Büyük Üstad, sâkin ve barışçı bir kişi olduğu için karşıt istekler ileri 

sürenlerle de uzlaşmayı yeğlemişti. Büyük Locamız çök önemli olaylardan 

geçmişti.  Yeni bir tartışma ortamı oluşmasından çekiniliyordu.  Ayrılık olayı 

henüz yeniydi.  Bir büyük uğraşta karşı karşıya geldiğimiz KK ve onlar 

tarafından yapılanlar henüz unutulmamıştı. Bu durumda ben de ısrâr etmeme 

yolunu seçtim.  Her Mason, her görevli K, her zaman Masonluğun bütün 

sorumluluğunu taşıyan Büyük Üstâda yardımcı olmak zorundadır.  

Birleşmeye karşı çıkan KK, Büyük Locamıza geçmek isteyenlere 

uygulanacak tahkikat usûlünün, hâricîlere uygulanan usûlün aynı olmasını 

sağladılar. Yâni, 111 Numaradan bir başvuru olunca, hakkında, hâricîler için 

yapılan uygulama aynen uygulanacak, fotoğrafları ve kimlikleri ile ilgili 

bilgiler hâricî ilân tahtasında gösterilecekti.  Böyle yapılınca da, ilân 

tahtasında ismi çıkanlar çok kısa zamanda 111 numarada duyulacak ve o 

taraftan yapılacak etkilerle, skrütende adayın reddi kolaylıkla sağlanabilecekti.  

Tabiî, bu şartlar altında bizim girişimimiz sonuçsuz kalmaya mahkûmdu.  

Gayrı muntazam Büyük Locanın bütün üyelerini, ya da çok büyük bölümünü 



173 

aramıza almak ümîdimiz yok olmuştu.  Ara sıra gelmek isteyenler olursa 

onlarla ilgili sorunları halletmek görevi Gün Locasının görevi oluyordu. 

Hazreti Muhammed M.S. 648 yılında Kureyş Kabîlesiyle, 

Hudeybiye’de bir antlaşma yapmıştır.  Bu anlaşmaya göre, bir Müslüman 

Kureyşe geri dönerse, Kureyş onu Müslümanlara iâde edecekti. Buna karşılık, 

bir Kureyşli kabîlesinden ayrılıp Müslüman olursa, Müslümanlar onu geri 

vermeyecekti. Bu antlaşmanın uygulanması, bütün Kureyşlilerin Müslüman 

olması sonucunu getirmiştir.  

111 numaradan gelenlere uyguladığımız kolaylıkları sürdürmekte 

devâm etseydik, birleşme yolunda büyük bir aşama kaydedebilirdik 

zannediyorum.” 152  

Türk Masonluğu’nda uzun yıllar üst seviyede görev alan ve ardından 

1991 yılında Büyük Üstat seçilen Süha Aksoy’un anılarında 1973-1974 

döneminde iki ayrı kurumun belli bir zeminde anlaşarak birleştirilmesi ile ilgili 

ümit ve düşüncelerin hâlâ korunduğunu görmek ilk bakışta şaşırtıcıdır ve not 

edilmeye değerdir. Bununla beraber Süha Aksoy’un konuyla ilgili olarak İslam 

tarihinden örnek olarak verdiği Hudeybiye yaklaşımının, olası bir birleşmenin 

zeminini nasıl tarif ettiği hatırdan çıkarılmamalıdır. Nitekim anılan tarihten bir 

süre önce 28 Aralık 1973’te yayınlanan Büyük Üstat Mesajı’nda konu şu 

şekilde localara duyurulmuştur: 

“1973 yılının en olumlu ve en çok sevinç verici olayı, 21/22 Nisan 1973 

Genel Kurulunda verdiğiniz talimata ve yetkiye dayanarak, Türk Masonluğu 

içindeki ikiliğe, imkânlar nisbetinde son vermek hususunda giriştiğimiz 

teşebbüslerin netice vermeğe başlamış olmasıdır. Bu yoldan camiamıza 

katılmak isteyenlerin sayısı küçümsenmeyecek bir miktara baliğ olmaktadır ve 

1974 yılının ilk günlerinden itibaren yeni Kardeşlerimizi aramızda görmeğe 

                                                 
152 Aksoy, Süha, “Masonlukta 50 Yıl”, a.g.e., s: 119-121.  



174 

başlayacağız. Bu işlerin gelişmesini sağlamak için bütün Kardeşlerden elden 

geleni yapmalarını rica ederim.” 

Bu dönemde Mason Mahfili’nden gelecek üyelerle ilgili çalışmaların 

farklı ve tartışmalı bir boyutunun 7 Temmuz 1974 tarihli Büyük Görevliler 

Kurulu tersimatında şu şekilde kaydedildiği dikkatten kaçmaz. 

“Halit Arpaç birader, İzmirde cereyan etmiş bir hadiseye temas 

ederek, bir biraderin Şekûr Okten biraderi ziyaret ederek H. Arpaç B:.in de 

huzurunda, bir iddiasının tahkikini istediğini söyledi. Bu iddiaya göre, 

Meşrutiyet Caddesi 111 numara üyeleri ile anlaşmak üzere, onlara menfaat 

vaadedilmekte, üst dereceler teklif edilmekte imiş. Halit Arpaç birader, bu gibi 

ahlâksızlıkları yapacak bir üyenin aramızda bulunamayacağını kendisine 

ilettiğini sözlerine ekledi. 

Şekûr Okten birader, Halit Arpaç biraderin sözlerini teyid ederek, bu 

iddianın tetkik edilmesini; Büyük Sekreter tarafından sual açılarak, iddianın 

dayandığı vesika, şahit ve isimlerin, bu biraderden istenmesini teklif etti ve 

kabul eidldi. 

Pek Sayın Büyük Üstat, bu birader, ortaya attığı çirkin iddiayı 

dayandıracak bir mesnet bulamazsa, kendisinin Haysiyet Divanına sevk 

edileceğini beyan etti; Halit Arpaç birader de, İzmirdeki Haysiyet Divanının bu 

konuda çalışacağını söyledi” 

14 Eylül 1974 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında ise Mason 

Mahfili’nden bu kez 16 kişinin müracaatları olduğu ve isimlerinin “askıda 

bulunduğu” beyan edilmiştir. 8 Ekim 1974 tarihine gelindiğinde ise müracaat 

edilenlerin sayısının bu kez “kırka yakın” olduğu şu sözlerle kayda 

geçirilmiştir: 

“Şekûr Okten birader, Ankara klandesten grubundan kırka yakın 

kişinin, kendi kuruluşlarından istifa ettiklerine dair mektup getirdiklerini, bize 



175 

iltihak edeceklerini, bu suretle oradaki bir Locanın tamamen kapanabileceğini 

bildirdi.” 

9 Kasım 1974 tarihine gelindiğinde bu sayı 45 olmuştur. 9 Kasım 1974 

tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında bu konuyla ilgili şu ifadelerin 

tersimatta yer aldığı görülmektedir: 

“Şekûr Okten birader, Ankaradaki klandesten localardan 45 kişinin 

aralarında anlaşarak kendisine müracaat ettiklerini; tasvipnamelerinin 

alındığını; tahkikatlarının yapıldığını; hepsinin birden Gönül Mimarları 

Muhterem Locasına alınmak istediklerini; fakat hepsinin birden kabul 

muamelelerinin yapılamadığını ve 14’ünün muamelelerinin tamamlandığını 

bildirdi. 45 kişiden 38’inin, klandesten localarından istifa ettiklerini bildiren 

yazıların alındığı ilâve etti. Bu hareketin oradaki iki klandesten locayı hemen 

hemen ortadan kaldırdığını ve İstanbulun endişeye düştüğü öğrenildi. 

Klandesten localardan gelen kardeşlerin localara dağıtılmasında 

fayda olduğu ileri sürülmekle, Pek Sayın Büyük Üstat, bu kimselerin 

Localarımızda kabullerinin teker teker olmasının müşkülât doğurduğunu, 

kafile halinde alınmalarının daha kolay olduğunu belirterek, aramıza girdikten 

sonra loca kurabileceklerini ilave etti. 

Klandesten localardan gelenlerin nasıl alındıkları hakkında Pek Sayın 

Büyük Üstat yeniden izahat vererek, teklifleri bizzat yaptığını, tahkikatın Büyük 

Kurulca yürütüldüğünü, askıya konduklarını, iki dakika kadar gözleri 

kapatılarak, el kaldırma ile skrütenlerinin yapıldığını beyan etti. 

Cemal Gücü birader, klandesten localardan gelenler arasından, 

müstafilerden 50, diğerlerinden 200 lira alındığını; terfi edenlerden 250’şer 

lira alındığını söyleyerek, üstat derecesindekilerden para alınacağına dair tam 

sarahat olmadığını, ücret alınacağına dair kayıt bulunmadığını bildirmesi 

üzerine, Pek Sayın Büyük Üstat, bu biraderlerin durumlarını birinci dereceden 

düzeltmek bahis konusu olduğuna göre, terfilerle herkesten 250 lira almanın 



176 

şart olduğunu beyan ederek, vaktiyle yapılan müzakerelerin ise bu yolda 

olduğunu hatırladığını söyledi. Yapılacak bütün terfilerden 250’şer lira 

alınmasına karar verildi.” 

Büyük Mason Mahfili’nden gelen yeni üyelerin ayrı bir loca 

kurmalarına ilişkin bilgiler 21 Aralık 1974 tarihli Büyük Görevliler Kurulu 

toplantı tersimatına şu şekilde geçmiştir: 

“Söz alan Pek Sayın Büyük Üstat, Ankaradaki klandesten Loca işinde, 

Şekûr Okten biraderin başarılı gayretleri için kendisini tebrik etti. İstanbulda, 

içlerinde klandesten Locadan gelen biraderlerin bulunduğu yeni bir Locanın 

kurulması hazırlıklarının yapıldığını bildirdi.” 

1975 yılının Nisan ayında yapılan Genel Kurul’a sunulan İdare 

Raporu’nda Büyük Mahfil ile ilgili şu bilgiler verilmiştir: 

“Bu vesile ile, vaktiyle aramızdan ayrılarak gayrı muntazam bir Büyük 

Loca kurmak yoluna gitmiş olanların durumundan, bu sene de bahsetmek 

lüzumunu duyuyoruz. 1973 senesi Genel Kurulunda verilen yetkiye dayanarak, 

Pek Sayın Büyük, bir mesaj yayınlamış ve Meşrutiyet caddesi 111 numaradaki 

gayrı muntazam biraderlerin, aramıza dönmesini kolaylaştıracak 

muamelelerin neler olduğunu beyan etmişti. Bu hususta iki konuyu bilginize 

sunmak istiyoruz:  

a) 111 numaradan gelen bazı kardeşlerin orada aldıkları üstatlık 

derecesinin kıdemi bizce nazarı itibara alınmamakta, bu sebeple, burada bazı 

görevlere gelememektedirler. Katılma işlerini kolaylaştırmak bakımından, Pek 

Sayın Büyük Üstat kendi yetkisini kullanarak, bazı zarurî hallerde, oradaki 

kıdemi geçerli saymak istemektedir.  

b) 111 numaradan aramıza katılanlar hakkında yapılan muameleler, 

istisnaî bazı usullere tâbi tutulmaktadır. İki seneye yakın bir müddetten beri 

devam eden bu durumun bir tarihle -meselâ 1975 senesi sonu olarak- 

sınırlandırılması yerinde olur kanaatındayız.” 



177 

19 Nisan 1975 tarihli Genel Kurul’da bu konu müzakere edilirken 

üyelerden gelen itirazlar da tersimata geçmiştir. Buna ilaveten o tarihe kadar 

Büyük Mahfil’den katılanların sayısının 89 olduğu da kayda girmiştir. Bu 

hususta tersimata yer alan ifadeler şöyledir: 

“Moiz Berker: 1974 Genel Kurulunda, Meşrutiyet Caddesi 111’den biz 

geçmek isteyen nazı kardeşlere kolaylık göstermek salahiyeti Pek Sayın Büyük 

Üstada bırakılmıştı. Bu sayede bir çok kardeşler bize iltihak etmiş, şayanı 

teşekkürdür. Ancak dolaşan sözlere göre oradan gelenler arasında, vaktiyle 

tarafımızdan reddedilip orada alınanlar da varmış. 111 numaraya fazla 

kolaylıkla giriliyormuş. Bu konuda bilgi rica ediyorum. 

Pek Sayın Büyük Üstat: 111 numaradan aldığımız kardeşler hakkında 

tahkikatı tam yapıyoruz. Bu meselede kolaylık bahis konusu değildir. Yalnız 

tekris usulünü kısaltarak basitleştirdik. Camianın bilgisi dışında aramıza giren 

yoktur. Şimdiye kadar 89 kişi aldık, iki kişinin muamelesi derdesttir. Endişeye 

mahal yoktur.” 

İdare Raporu’nda onay alınmak üzere gündeme getirilen iki husus ise 

bu toplantıda bazı itirazlarla karşılaşmıştır. Bu da Genel Kurul üyelerinin 

hassasiyetlerini göstermesi açısından üzerinde durulmaya değerdir:  

“Pek Sayın Büyük Üstat: 111 numaradan gelenlerin tekrisi yapıldıktan 

sonra, önceden almış oldukları 2. ve 3. dereceleri veriyoruz. Fakat kıdemin 

burada yaptığı yeminden başlaması yeni kurulan Gün Muhterem Locasında 

kıdemli üstat bulunamamasına sebep oldu; başka Localardan kardeş alındı. Bu 

kardeşlere eski kıdemlerini tanımağa taraftar mısınız?” 

Enis Naci Kafalı: Taraftar değilim. Pek Sayın Büyük Üstat isterse 

şahsen tanısın. 

Fikret Çeltikçi: Biz bu kardeşleri aramıza almakla intizama sokmuş 

oluyoruz; haklarını da vermemiz lâzımdır. Kıdemlerini tanımalıyız.  



178 

Muzaffer GREBENE, Abdullah ECEMEN, Necdet EGERAN, Enver 

BAKIRCI ve Hayrullah ÖRS Biraderler de aynı istikamette konuştular. Bu 

kardeşlerin kıdemlerini tanımak keyfiyeti oylanarak kabul edildi.” 

Pek Sayın Büyük Üstat: Bir de 111 numaradan gelenlerin almış 

prosedüründeki kolaylaştırma işlerinin ne zamana kadar süreceğini, belli bir 

tarih ile tesbit edelim. 111 numaradakilere hudutsuz olarak, istediğiniz vakit 

gelebilirsiniz, demek, bazı söylentilere yolaçıyor.  

Kolaylıkların 1976 sonuna kadar devam ederek ondan sonra 

kaldırılması teklifi 60 oya karşı 64 oyla kabul edildi.” 

1975 yılının mayıs ayına gelindiğinde 31 Mayıs 1974 tarihli Büyük 

Görevliler Kurulu toplantısında Mason Mahfili’nden gelmek isteyenlerle ilgili 

ortaya çıkan itirazlar nedeniyle iki kişinin muamelelerinin durdurulduğu 

belirtilmiş ve beklenilen neticelerin alınamadığına değinilerek bazı tedbirler 

alınması gerektiği üzerinde durulmuştur. 

Aynı yılın Temmuz ayında ise bu kez Mason Mahfili’nden gelen 

üyelerin kurduğu bir locada işlemlerin hızlandırılması için usullere aykırı 

hareket edildiğinden şikâyet edilmiştir. 26 Temmuz 1975 tarihli toplantıda 

yapılan müzakere neticesinde şu karara varıldığı anlaşılmaktadır: 

“Yapılan müzakere sonunda endişeyi mucip bir hal olmadığı neticesine 

varılarak, bu biraderlerin yapacakları muameleler hakkında yeni ve daha sıkı 

bir prosedür uygulanması için bir tamim yazılmasına karar verildi.” 

Bu dönemde yaşanan karışıklıklara ilişkin ilginç bir örnek olarak 

Donanma Kuvvetleri’ne yapılan bağış nedeniyle gelen madalyanın Büyük Loca 

yerine yanlışlıkla Büyük Mason Mahfili’ne ulaştırılmasıdır.153 

1976 yılında yaşanan bir başka örnek 17 Ocak 1976 tarihli Büyük 

Görevliler Kurulu toplantı tersimatına şöyle geçmiştir: 

                                                 
153 29 Kasım 1975 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatı  



179 

“Vaktiyle gayrı muntazam bir locada tekris edilen ve oradan istifa eden 

bir zatın; bizim localarımızdan birisinde uyanmak isteğiyle bir mektup 

yazdığının bildirilmesi üzerine yapılan müzakerede, muamelenin normal 

yoldan yürütülmesine, ancak mektubun Teklif yerine geçmesine karar verildi.” 

23 Nisan 1976 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında ise Mason 

Mahfili’ne bağlı bir locanın üyesi olan emekli bir generalin müracaatı 

konuşulmuş ve “tasvibini almak üzere” Büyük Üstat’a bir mektup yazdığı 

belirtilmiştir. Mektup ulaştığında gerekli muamelenin yapılacağı tersimata 

kaydedilmiştir. 

6 Haziran 1976 tarihine gelindiğinde Mason Mahfili’nden iki üyenin 

İzmir’de, iki üyenin de Ankara’da localara katıldığı tersimatta yer almıştır.  

Bu tablo içinde bir başka şaşırtıcı husus iki obediyansın yeni loca 

isimlerinin tespiti ile ilgilidir. Bu hususta gösterilen duyarlılık 5 Şubat 1977 

tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantı tersimatında kayda girmiştir. Buna 

göre, kurulmak istenen bir locanın ismi, aynı isimde Büyük Mason Mahfili 

bünyesinde de bir loca bulunması nedeniyle kabul edilmemiştir. 

11 Haziran 1977 tarihine gelindiğinde Mason Mahfili bünyesinde 

yapılan tekrislere işaret edilerek, oradan Büyük Loca bünyesine katılmak için 

yeni bir müracaat olursa ne gibi adımların atılacağı üzerinde durulmuş ancak 

bir müracaat olmadığı belirtilmiştir. 

1977 yılının Aralık ayına gelindiğinde Mason Mahfili’nden ayrılarak 

Büyük Loca bünyesindeki localara katılmak isteyen bir adayın muamelesinin 

“bir yanlışlık neticesi” durdurulduğu öğrenilmiş ve bunun üzerine Büyük Üstat 

bu muamelenin yeniden yürütülmesi ile ilgili doğrudan karar vermiştir. 

1979 yılında Büyük Görevliler Kurulu gündemine getirilen bir hadise 

iki obediyansın ilişkileri açısından dikkat çekicidir. Büyük Görevliler Kurulu 

tersimatına göre Büyük Loca bünyesindeki bir üye, oğlunun Mason Mahfili 

bünyesindeki bir locada yapılan tekris törenine ve daha sonra da “Tekris 



180 

İntibaları” konuşmasına katılmış ve bu tutumunu iftiharla çevresindeki üyelerle 

paylaşmıştır. İlgili Büyük Görevliler Kurulu toplantısında, bahsi geçen üyenin 

kayıtlı olduğu loca Üstad-ı Muhteremi’nden bilgi alınması karara bağlanmıştır. 

Sonuç olarak 1970’li yıllar, Büyük Loca Tarihî Arşiv belgeleri 

üzerinden bakıldığında Büyük Mahfil için kullanılan dil ve üslup, Büyük 

Mahfil localarından geri dönmeye karar veren eski üyeler, Büyük Mahfil 

localarında tekris edildikten sonra Büyük Loca bünyesindeki localara katılmak 

isteyen üyeler açısından oldukça dikkat çekici bir dönemdir. Bu genel tutumun 

iki kurum arasındaki travmanın atlatılmasına yardımcı olmadığı kolaylıkla ileri 

sürülebilir. 1970’li yılların özellikle ilk yarısına damga vuran etkileşim 

ikliminin ana hatları bu şekilde özetlenebilir. Öte yandan bu iki kurum 

arasındaki ilişkinin, 1970’li yılların panoramasının sadece bir parçasını teşkil 

ettiği unutulmamalıdır. Bu panorama içinde intizamlık hassasiyetini dikkatle 

gözeten uluslararası ilişkiler, Eski ve Kabul Edilmiş Skoç Riti’nin yönetimini 

üstlenen yeni kurulmuş Yüksek Şûra ile ilişkiler, yürürlüğe giren yeni ritüel ve 

Masonik mevzuat çerçevesinde localar ile Büyük Görevliler Kurulu ve diğer 

idari Masonik kurumlar arasındaki ilişkiler belirleyici diğer unsurlar olarak yer 

almıştır.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



181 

4.3. Uluslararası İlişkiler 

 

Türkiye Masonluğu tarihinde 1970’li yılları incelemek için bu dönemin 

uluslararası ilişkilerini mercek altına almak şarttır. Aslında 1970 yılı İngiltere 

Birleşik Büyük Locası’nın Türkiye Büyük Locası’nı 1909 kuruluşundan 

itibaren muntazam bir büyük loca olarak kabul ettiği ve iki büyük locanın 

tanıştığı yıldır. Bir başka ifade ile Maşrık-ı A’zam-ı Osmânî’nin kuruluş tarihi 

esas alınmıştır. Böylelikle Türkiye Masonluğu’nun 1950’lerin ikinci yarısından 

itibaren başlayan heyecanlı serüveninin 1970’de amacına ulaştığı söylenebilir. 

1970’den sonraki dönem uluslararası ilişkiler açısından Muntazam Masonluk 

dünyası içindeki konsolidasyon dönemi olarak görülebilir.  

Türkiye Masonluk tarihinde uluslararası ilişkiler açısından en ilginç 

metin 26 Nisan 1969 tarihli Genel Kurul toplantısına sunulan İdare Raporu’nun 

“Dış Münasebetler” kısmındaki şu açıklamadır: 

“Geçen devre zarfında, North Carolina, Idaho, Colombia 

Barranquilla, Filipin ve Quebec Büyük Locaları ile tanışma muameleleri 

tamamlanmış, ve bu suretle Kardeşlik münasebetlerimiz bulunan ve Büyük 

Temsilci ve Dostluk Kefili teati ettiğimiz muntazam obedyanslar sayısı (76) ya 

çıkmıştır.  

Yine aynı devre zarfında, Büyük Locamızı temsilen Nuri Pere, Şekûr 

Okten ve İsmail İşmen Kardeşlerimize, ziyaret ettikleri obedyanslarca çok 

samimî ve yakın ilgi gösterilmiştir, Nairobiye yerleşmiş olan Tanju Koray 

Kardeşimiz oradaki Localarda çalışma imkâını bulmaktadır. 

Bir çok yabancı Kardeşimiz mensup oldukları obedyanslara niyabetle, 

Muhterem Localarımızda dereceler verilmiştir. Camiamız içinde tekris edilip 

de bilahare yurd dışına giden Kardeşlerimiz, oradaki Localara tebenni etmek 

imkânını bulmuşlardır. Hülâsa, Türkiye Büyük Locası, muntazam masonluk 

içinde kendine lâyık yere erişmiştir. 



182 

Aynı devre içinde, İngiltere Biiyük Locasının resmî temsilcisi olarak 

M.A.R. Muschamp Birader, İstanbul, Ankara ve İzmirdeki Localarımızın bir 

çoğunu ziyaret etmiş, vazifeli Kardeşlerle görüşmüş, ve intibalarını kendisini 

vazifeli olarak gönderen obedyansa bildireceğini söylemiştir. Büyük Daimî 

Heyet üyelerinden görüştüklerine bu Kardeşimiz, yeni ritüellere göre yapılan 

çalışmaların kendisini ne kadar ilgilendirmişse, bazı gördüklerinden, ve 

duyduğu konferanslardan, hala Fransa "Grand Orient" ına mensup bir Locada 

bulunduğu hissini duyduğunu da gizlememiştir 

6,7 ve 8 Mart 1969 tarihinde, İskoçya Büyük Üstadı Ronald Orr Ewing, 

eski Büyük Üstadı Earl ol Elgin and Kinkardine eski adı Lord Bruce, Büyük 

Kâtibi Alexander Buchan, Büyük Hazine Emini Byers, Almanya eski Büyük 

Üstadı Theodor Vogel, Millî Fransız Büyük Üstad naibi Parker ve eski Büyük 

1.Nazırı Vivrel BB. Büyük Locamızı resmen ziyaret etmişler, ve yeni ritüellere 

göre türkçe ve ingilizce çalışan iki Locamızın çalışmalarını görmek 

istediklerini söyleyerek, kendileri için tertiplenmiş bu çalışmalara 

katılmışlardır. Bu Kardeşlerimiz, "consecration-tanzim" töreninden sonra 

geçirdiğimiz çeşitli yolları nasıl aştığımızı, ritüeller hakkındaki tavsiyelerini ne 

derecede itibar ettiğimizi tesbit; bizimle gelecekteki münasebetlerini tayin, ve 

bizi henüz tanımamış olan önemli obedyansları, tanışma yolunda ikna etmek 

için ağırlıklarını koyup koymamağı takarrür etmek maksadiyle geldiklerini 

açıkça söylemişlerdir. 

Bunu samimiyetle ve açıkça ifade etmek mecburiyetindeyiz ki; 

RİTÜELLER, Türkiye Büyük Locasını muntazam masonluk âlemi için 

yerleştirmek amacının tahakkukunu sağlamak için geçilmesi zarurî olan bir 

geçidi teşkil etmektedir. Bugüne kadar, Büyük Locamızı temsil etmek, ve 

işlerimizi size izafetle yürütmek şerefli vazifesini kendilerine verdiğiniz bütün 

Kardeşleriniz, bu dar geçitten ilerlemişler, şahsî münasebetlerinde, sizlerden 

aldıkları direktiflere dayanarak, kendilerini bu hususta "engage" etmişlerdi . 



183 

İşte bu sebeple, Ritüeller konusunun artık sürüncemede bırakılmıyarak, bu 

raporumuzun mezkûr konu ile ilgili bahsinde ileri sürülen teklif dairesinde 

karara bağlanmasını rica etmekteyiz.” 154   

Bu metinde bir kısım büyük görevlinin kendilerini “engage” ettiklerini 

söylediği ritüeller ile ilgili tarihsel gelişmeler bu çalışmanın ilgili bölümünde 

detaylı olarak incelenmişti. 

1960’lı yıllarda Büyük Sekreter Alexander Buchan başta olmak üzere 

İskoçya Büyük Locası yetkililerini uluslararası ilişkilerde kendine rehber 

olarak kabul eden Türkiye Büyük Locası yönetimi 1970 yılındaki büyük 

gelişmeye doğru giden adımları yine İskoçya Büyük Locası’ndan 

öğrenmişlerdir.  

Alexander Buchan’ın Nafiz Ekemen’e yazdığı 23 Nisan 1969 tarihli 

mektup Büyük Görevliler Kurulu’nun 18 Mayıs 1969 tarihli toplantı 

tersimatına şu şekilde geçmiştir:  

“İskoçya, İrlanda ve İngiltere Büyük Localarının yaptıkları müşterek 

toplantıda, Büyük Locamızın İngiltere Büyük Locası tarafından tanınması 

konusunun tekrar ele alındığını, İskoçya Büyük Üstadı’nın diğer vazifelilerle 

birlikte Türkiye Büyük Locasını ziyareti sırasındaki müşahadelerinin ve 

özellikle İskoçya Büyük Locası ritüellerinin tatbikinde gösterilen başarının 

ışığı altında verdiği izahatın çok olumlu bir hava yarattığını, İngiltere Büyük 

Locasının, Fransa Grand Orient’inden başka o tarihlerde muntazam tanınan 

obedyanslar tarafından kurulmuş Locaların Türkiye’deki millî masonluğun 

kuruluşu sırasında faal rol oynadıkları, ve bugün camiamız içinde bu kabil 

Localar bulunduğu isbat edildiği takdirde, keyfiyeti yeniden ve müsbet şekilde 

incelemeğe hazır olduğunu bildiren İskoçya Büyük Locasından gelen 23 Nisan 

1969 tarihli levha okundu. 

                                                 
154 26-27 Nisan 1969 tarihli Genel Kurul’a sunulan “İdare Raporu” için Bkz. 

HKEMBL Tarihî Arşivi Belge No: 401.01/1470.  



184 

Resne Muhterem Locasının durumu, bu Locaya mensup bir çok BB.in 

uyanmadan sonra çeşitli Locaların kurucuları olarak çalıştıklarını ve halen de 

çalışmakta olduklarını belirten bir levhanın İskoçya Büyük Kâtibine 

iletilmesine, 1908 de İngiltere Büyük Locasınca tanınan BB. tarafından bir 

Büyük Mahfil kurulduğunu belirten o zamanki gazete kupürlerinin de Büyük 

Üstad tarafından tedariki halinde İskoçya büyük Locasına gönderilmesine 

oybirliği ile karar verildi.” 

Buchan’ın mektubunda Mısır Büyük Locası’nın ismini zikretmesi ile 

birlikte bu tarihten itibaren Türkiye’de de bazı adımların atıldığı görülür. Resne 

Locası ile ilgili bilgi toplanmaya başlanmış ve anılan locanın hâlâ faal olan 

üyelerinin tespit edilmesi ve bu üyelerin Resne Locası’ndan alınmış eski 

diplomalarının temini gündeme gelmiştir.  

14 Şubat 1970 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında 

uluslararası ilişkiler ve muntazamlık açısından önemli bir hususun görüşüldüğü 

ve şu şekilde tersimata geçtiği görülür: 

“Kuruluşunun 10. yılı ile ilgili olarak bir çok Büyük Loca temsilcisini 

davet etmiş olan Belçika Büyük Locasının Büyük Üstadımız ile Büyük 

Kâtibimizi de davet ettiğini bildiren 2 Ocak 1970 tarihli levhası, ve buna ekli 

program, ve davetliler listesi incelendi. Davetliler arasında henüz dostluk 

münasebeti kuramamış olduğumuz İngiltere ve İrlanda Büyük Locaları ile 

Skandinav Büyük Localarının da bulunduğu, ve İngiltere Büyük Locasına 

mensup bir Büyük Vazifelinin toplantıda (600 years of Craft Ritual) konulu bir 

konferans vereceği de görüldü.  

Büyük Üstad mazeretini bildirdi. Büyük Kâtip K.de Toplantı tarihinde, 

İstanbuldan ayrılması mümkün olmadığını açıkladı.  

Bu toplantıda temsil edilmemizin önem ve faydaları üzerinde duruldu, 

ve Büyük 1.Teşrifatçı Galip Kardam ve Büyük 2.Teşrifatçı Albert Arditti K.in 

temsilcimiz olarak gönderilmelerine, davetin icaplarına uymak üzere eşlerinin 



185 

de kendilerine refakat etmelerine, ve bu Kardeşlerin ve eşlerinin yol 

masraflarının Büyük Hazineden ödenmesine oybirliğiyle karar verildi.” 

9 Mart 1970 tarihine gelindiğinde İngiltere Birleşik Büyük Locası 

Büyük Sekreteri Stubbs’a bir mektup yazan Ekemen, Resne Locası ile ilgili 

bilgilendirmeyi şu şekilde yapmıştır: 

“Türkiye Büyük Locası’nın İngiltere Birleşik Büyük Locası tarafından 

tanınmasına hizmet eder düşüncesiyle, bu hususta size Sadi Aral Kardeşimiz 

tarafından sözlü olarak iki kez verilmiş izahata ilaveten aşağıdaki hususları da 

bilginize sunuyorum. 

Türkiye’de Grand Orient of Turkey ismiyle 1909 senesinde kurulan ilk 

hakim otoritenin kurucuları arasında o tarihte muntazam olan Mısır Büyük 

Locası’na mensup Resne (halen Yugoslavya’da bir şehir) Muhterem Locası da 

vardır. 

Bu loca, Grand Orient of Turkey’in 1935’te faaliyetini durdurmasına 

kadar 5 numaralı loca olarak çalışmıştır. 

O tarihte bu loca, Mısır Büyük Locası’nca İngiltere Birleşik Büyük 

Locası ritüellerinden Arapça ve Türkçe’ye tercüme edilmiş ritüelleri 

kullanmıştır. 

1948’de, Türkiye’de masonik çalışmalar yeniden resmen başladığında, 

eski localar aynı isim ve matrikül numaralarını muhafaza etmeyerek yeni isim 

ve numaralar almışlar ve halen mevcut olan Türkiye Büyük Locası’nda 

çalışmaya devam etmişlerdir. 

Mısır Büyük Locası orijinli Resne Muhterem Locası’ndaki Kardeşler 

hala hayatta ve çalışmalarımıza katılmaktadırlar. Bu Kardeşler 1948’den beri 

obediyansımız bünyesinde şu locaları doğrudan kurmuşlardır 

İdeal Muhterem Locası  No.1 

Kültür Muhterem Locası No.2 

Ülkü Muhterem Locası  No.3 



186 

Uyanış Muhterem Locası No.5 

Hürriyet Muhterem Locası No.7 

Atlas Muhterem Locası (Fransızca çalışmaktadır) 

Yazıyı daha uzatmadan tamamlarken, size en uygun zamanda 

Türkiye’de ağırlamaktan onur duyacağımızı belirtmek isterim. Bu sayede sizi 

Resne Locasından bu Kardeşlerle tanıştırmak ve çalışmalarımız ve teşkilat 

yapımız hakkında genel bir değerlendirme imkanı sağlamak mümkün 

olabilecektir. Kişisel temasların her çeşit yanlış anlamaları önlediği kanaatiyle 

bunun sadece bir değerlendirmeden ibaret olduğunu ifade etmek isteriz.” 

İngiltere Birleşik Büyük Locası Büyük Sekreteri Stubbs’a gönderilen 

mektubun bir sureti de aynı tarihte İskoçya Büyük Locası Büyük Sekreteri 

Buchan’a da gönderilmiş ve görüşü sorulmuştur. Bu mektupta ayrıca Buchan’a, 

çizdikleri yolu takip etmek üzere Türkiye Büyük Locası’nın muntazaman 

çalıştığı belirtilerek, yaptıklarından ötürü kendisine şükran borçlu olunduğu 

ifade edilmiştir. 

Stubbs, bu mektuba 15 Mart 1970 tarihinde bir cevap vererek, Resne 

Locası ile ilgili bilgileri özellikle tetkik ettiklerini ve neticeyi Dış İlişkiler 

Komitesi ile Genel Kurul’a sunacaklarını bildirmiştir. Bu çok önemli bir 

gelişme olarak kaydedilmelidir. 

5 Nisan 1970 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında, İngiltere 

Birleşik Büyük Locası ile Resne Locası üzerinde başlatılan girişim konusunda 

İskoçya Büyük Locası’ndan bildirilen görüş şu şekilde paylaşılmıştır: 

“İngiltere Büyük Locasının Büyük Locamızı tanıması için gönderilen, 

ve menşeimizi eski Mısır Büyük Locasından eski Türkiye Büyük Meşrikına 

muntakil Resne Muh. L.sına bağlıyan levhasının bir suretini alan İskoçya 

Büyük Kâtibi Buchan K.in bu müracaati olumlu gördüğünü bildiren 12 ve 17 

Mart 1970 tarihli levhaları münderecatına bilgi edinildi.” 



187 

25 ve 26 Nisan 1970 tarihlerinde yapılan Genel Kurul toplantısına 

sunulan raporda ise uluslararası ilişkiler konusunda şu bilgilerin yer aldığı 

görülür: 

“Büyük Locamız, -uzun emekler ve yoğun çalışmalar sayesinde 

kurmağa muvaffak olduğu tanışma zincirini, geçen faaliyet devresi içinde, bir 

az daha genişletmiştir. Halen Kardeşçe münasebette bulunduğumuz ve Büyük 

Temsilci teati ettiğimiz muntazam Büyük Locaların sayısı (79) dur.  

Tanışma işlerimizi henüz tamamlamış değiliz, fakat bu husustaki 

yazışmalarımız ve görüşmelerimiz devam etmektedir; emin olunuz ki, Büyük 

Daimi Heyetiniz, sizlerden aldığı direktifler ve ilhamlar sayesinde, bu konuda 

hiç bir gayreti ve fedakârlığı esirgememektedir. Netekim, Belçika Büyük 

Locasının kuruluşunun 10.yılı münasebetiyle tertiplediği büyük törene 

katılmamız için vaki daveti de kabul ederek bu çalışmalara kıymetli iki azasını 

göndermek suretiyle iştirak etmiştir. Bu Kardeşlerimizin orada gördükleri 

candan ve samimî kabul, hareket tarzımızın doğruluğunun delili olduğu gibi, 

bu Kardeşlerimizin bu toplantı vesilesiyle yaptıkları temasların de çok faydalı 

olduğunu bize göstermiştir: bunun meyvalarını 1970 devresi içinde 

toplayacağımızı kuvvetle ümit etmekteyiz.” 155 

2 Haziran 1970 tarihine gelindiğinde Nafiz Ekemen, Büyük Sekreter 

Stubbs’a bir mektup daha yazarak “Türkiye’de Masonluğun Kısa Tarihçesi” 

başlığıyla kısa bir açıklama metni ve Resne Locası hakkında özet bilgi notu 

göndermiştir. Mektupta ayrıca eskiden Resne Locası’nın kullandığı ritüel 

metninden örneklerin de gönderildiği ifade edilmektedir. Bunun yanı sıra 

ülkenin 1922’ye kadar üst üste geçirdiği savaşlar ve baskı dönemleri yüzünden 

arşiv kayıtlarını düzenli tutamadığının da göz önünde bulundurulması 

                                                 
155 25-26 Nisan 1970 tarihli Genel Kurul’a sunulan “İdare Raporu” için Bkz. 

HKEMBL Tarihî Arşivi Belge No: 401.01/1471.  



188 

istenmiştir. Bu mektubun bir suretinin de alışıldığı üzere İskoçya’ya Büyük 

Sekreter Buchan’a gönderildiği görülmektedir. 

14 Ağustos 1970 günü İskoçya Büyük Locası Büyük Sekreteri Buchan, 

Nafiz Ekemen’e bir mektup yazarak İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın üç 

aylık sirkülerinde Türkiye Büyük Locası’nın tanınması üzerine bir teklif 

verildiğini gördüğünü bildirmiştir. Buchan’a göre bu aşamadan sonra çok 

alışılmadık bir şey olmadığı takdirde tanıma kararı üç hafta içinde 

duyurulacaktır. Lord MacDonald ile Ankara’da Büyük Loca’yı ziyaret 

etmelerinin üzerinden on bir yıl geçtiğine inanmanın zor olduğunu belirten 

Buchan, 1970 yılı başlarında Belçika’da Stubbs ile yaptığı görüşmeden sonra 

bu işin gerçekleşeceğini anladığını eklemiştir. Buchan’ın bu mektubun şahsi bir 

bilgilendirme olduğunu ve bu aşamada İngiltere Büyük Sekreterliği’ne bir şey 

yazmamalarını Ekemen’e öğütlediği dikkatten kaçmaz. 

Buchan’ın haber verdiği, 21 Temmuz 1970 tarihli Dış İlişkiler 

Komisyonu raporu şöyledir: 

“Senelerce evvel Türkiye Büyük Locası tanınmak maksadı ile En 

Muhterem Büyük Üstadımıza müracaatta bulunmuştu. 

Bir müddet uykuda kalan ve 1948 yılında tekrar uyanan, faaliyetinin 

ilk zamanlarında tanınmamış bulunan bu Büyük Loca’nın menşei hakkında Dış 

İlişkiler Komitesi, gayet uzun süren tafsilatlı bir araştırma yapmıştır. İlk 

nazarda gözüken bu Büyük Loca’nın tamamıyla gayrı muntazam olan Fransa 

Grand Orient’inden neşet ettiği idi, ancak son aylarda bu Büyük Loca’nın 

Mısır Büyük Locası tarafından desteklenerek kurulduğu ve o zamanlar Mısır 

Büyük Locası’nın İngiltere tarafından tanınmakta olduğu hususunda bazı 

deliller ortaya çıkmıştır. 

Komite bu iddianın doğruluğu hususunda ikna olmuş ve 1935 yılında 

veya o civarda uykuya dalan Büyük Loca ile 1948’de uyanan Büyük Loca 

arasında sıkı bir bağ olduğu hususunu da kabul etmiştir. 



189 

1936 yılında Türkiye Büyük Locası’na bağlı locaları Mısır Büyük 

Locası tarafından Arapça’ya ve Türkçe’ye tercüme edilen bir İngiliz ritüeli 

kullanmakta olduklarını belirtmek ilgi çekicidir. 

Bu çalışma programının 8’ci maddesinde Türkiye Büyük Locasının 

tanınması için bir teklif mevcuttur.  Alexander S. FRERE “ 

28 Ağustos 1970’de Nafiz Ekemen, İskoçya Büyük Locası Büyük 

Sekreteri Buchan’a bir cevap yazarak şayet söz konusu tanıma kararı alınırsa, 

bu işte en büyük payın İskoçya Büyük Locası’na ait olduğunu, en başından beri 

gösterilen rehberlik ve yardımın Türk Kardeşleri tarafından unutulmayacağını 

vurgulamıştır. 

6 Eylül 1970 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında ise aynı 

konuyla ilgili olarak tersimata şu bilgilerin kaydedildiği görülmektedir: 

“Tanışma işlerinin tamamlanması için İngiltere Büyük Locasına son 

defa vaki müracaatimiz üzerinde gönderilen belgelerin alındığını, Dış 

münasebetler Komisyonuna havale edildiğini bildiren Büyük Kâtip Stubbs B.in 

10 Haziran 1970 tarihli levhası okundu, bilgi edinildi. 

Bu konu ile ilgili olarak ve müracaatimizin bu sefer olumlu 

karşılanacağını umduğunu bildiren İskoçya Büyük Kâtibi Buchan B.in 14 

Ağustos 1970 tarihli levhası okundu, bilgi edinildi. 

Belçika eski Büyük Üstadı Charles Wagemanns’dan alınan 19 Ağustos 

1970 tarihli levha ile İngiltere Büyük L.sının 9 Eylül 1970 tarihli Genel 

toplantısı gündemine, Türkiye Büyük locasının tanınması hususunun gündem 

maddesi olarak alındığını bildiren ve mucip sebeplerini gösteren metnin 

fotokopisini de ihtiva eden yazısı okundu, bilgi edinildi. 

Gerek Buchan gerekse Wagemanns KK.lere ilgilerinden ve bu hususta 

sarfettikleri emeklerden dolayı teşekkür levhalarının gönderildiğine bilgi 

edinildi.” 



190 

Nihayet 11 Eylül 1970 tarihini taşıyan ve Büyük Sekreter Stubbs’ın ilk 

defa “Kardeşim” diye hitap ederek başladığı mektupla birlikte yıllar süren 

heyecanlı macera sona ermiştir. İlgili mektup şöyledir: 

“Sevgili Büyük Sekreter Kardeşim, 

9 Mart ve 2 Haziran 1970 günlü mektuplarınız ve Büyük Locanız 

hakkındaki ek bilgileri ve özellikle kaymağını kapsan destekleyici belgeler, bu 

sırada Dış İlişkiler Komitemize ve genel Amaçlar Konseyine sunuldu ve bu 

kuruluşlar tarafından dikkatle incelendi; söz konusu inceleme sonunda da 

tanımayı destekleyen bir önerinin Büyük Locaya sunulması mümkün görüldü. 

Bu öneri üzerine İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın, üç ayda bir toplanan 9 

Eylül 1970 tarihli Genel Kurul’unda Türkiye Büyük Locası’nın tanınmasına 

oybirliği ile karar vermiş olduğunu size bildirmekten sevinç duyarım. Bu 

münasebetle iki jürisdiksiyonumuz arasında bu suretle kurulmuş olan kardeşçe 

işbirliğinin uzun müddet süreceği umudunu belirtmek isterim.”  

Konu 4 Ekim 1970 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantı tersimatına 

da şu şekilde aksetmiştir: 

“İngiltere Büyük Locasının, 9 Eylül 1970 tarihli toplantısında 

oybirliğiyle Türkiye Büyük Locası ile tanışmaya karar verdiğini bildiren 11 

Eylül 1970 tarihli levha okundu. 

Buna karşı Büyük Kâtibin İngiltere Büyük Locasına, ve bu hususta 

yardımları sebkeden Belçikalı Wagemanns, İskoçyalı Buchan ve Sime, 

Nuyorklu Frossel KK.e gönderdiği teşekkür levhaları ile karşılığında aldığı 

samimi cevaplara bilgi edinildi.” 

Aslında İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın tanışma şartlarından biri 

ve Muntazam Masonluk anlayışının tanımlamalarından birisi olan menşe 

intizamının Türkiye Büyük Locası için Resne Locası yoluyla sağlandığını 

söylemek kolay değildir. Çünkü menşe intizamından kastedilen, muntazam bir 

büyük locadan berat almış üç loca tarafından kurulan bir büyük loca ise bu 



191 

Maşrık-ı A’zamı Osmânî için geçerli olamaz. Ancak eğer menşe intizamından 

kastedilen tekris zincirinin kırılmaksızın devamlılığı ise bu geniş kapsamlı 

tanım elbette Maşrık-ı A’zam-ı Osmânî için söz konusudur. Diğer taraftan 

İngiltere Birleşik Büyük Locası tarafından alınan bu tanışma kararının 

uluslararası Masonik siyaset çerçevesinde anlaşılması gerektiği daha gerçekçi 

bir değerlendirme olabilir. İskoçya Büyük Locası’nın kendi tanışma şartları 

arasından menşe intizamını kaldırmış olmasını da aynı çerçevede 

değerlendirmek uygun olabilir. Unutulmamalıdır ki zamanında Grand Orient 

de France ile ilişkilerini kesen İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın 1913 yılında 

Grande Loge Nationale Française (Fransız Milli Büyük Locası) ile karşılıklı 

tanışmalarında da menşe intizamı şartı hayli esnek bir şekilde yorumlanmış, 

Grand Orient de France bünyesinde tekris olmuş Masonların kurduğu iki loca 

ile temeli atılan Grande Loge Nationale Française o tarihte bir sorun 

yaratmamıştır. 156   

11 Eylül 1970 tarihinden sonraki dönem dikkate alındığında Türkiye 

Büyük Locası’nın uluslararası Masonik siyaset sahasında tek bir hassasiyet 

konusunun merkeze alındığı görülecektir. Bu da İngiltere Birleşik Büyük 

Locası’nın Masonik siyasetine paralel hareket etmek ve zorlukla kazanılan 

Masonik muntazamlığı ne şart altında olursa olsun tartışma konusu 

yaptırmamaktır.  

10 Ocak 1971 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında bunun ilk 

örneği kolaylıkla görülecektir. Buna göre karşılıklı tanışmak üzere başvuruda 

bulunan Lüksemburg Büyük Locası ile ilgili karar tersimata şu şekilde 

kaydedilmiştir: 

“Tanışmamız için müracaatta bulunan Lüksemburg Bü. L.sının bu 

isteği incelendi. Bu kerre, İngiltere Büyük Locası’nın gönderdiği Senelik 

                                                 
156 Michel Brodsky, Encyclopédie de la franc-maçonnerie, Le Livre de 

poche, 2008 (ISBN 978-2-253-13032-1), Grande Loge Nationale Française maddesi. 

https://fr.m.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://fr.m.wikipedia.org/wiki/Sp%C3%A9cial:Ouvrages_de_r%C3%A9f%C3%A9rence/978-2-253-13032-1


192 

Kitapta (Yearbook) bu Büyük Locanın İngiltere tarafından da tanınmış olduğu 

anlaşılmakla Büyük Locamız tarafından da tanınmasında mahzur olmadığının 

bildirilmesine (...) oybirliği ile karar verildi.” 

4 Nisan 1971 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında ise bunun 

bir başka örneği tersimata şöyle geçmiştir: 

“İngiltere Büyük Locasının, gayrı muntazam obedyanslarla 

münasebetlerini ikazlara rağmen devam ettirmekte ısrar eden İsviçre Büyük 

Locasını gayrı muntazam ilân ettiğini bildiren 15.3.1971 tarihli levhası ile 

Büyük Sekreterin bu hususta İsviçre Büyük Locasından aydınlatıcı bilgi 

istediğini bildiren 27 Mart 1971 tarihli levhası okundu. Büyük Sekreterin, bu 

konu hakkında ne gibi bir işlem yapmakta olduklarını Fransa, Almanya, 

Belçika, Hollanda Büyük Localarından sormasına, tarafımızdan verilecek 

kararın bu cevapların ışığı altında alınması için intizara karar verildi.” 

24 ve 25 Nisan 1971 tarihlerinde yapılan Genel Kurul’a sunulan 

raporda uluslararası ilişkilere ilişkin şu bilgilerin verildiği görülmektedir: 

“1970 dönemi, dış münasebetler açısından, Türkiye Büyük Locası için 

gerçekten çok mutlu bir çalışma devresi olmuştur. Türkiyede Millî 

Masonluğumuzun kurulduğu 1908 [1909] senesinden, tekrar çalışmalara 

başladığımız 1948 senesinden beri tutulan yanlış yollar Türkiye Büyük Locasını 

muntazam obedyanslar ailesine girmekten alıkoyuyordu. 

Senelerden beri süre gelen bilgili, faziletli ve samimî çalışmalar 

sayesindedir ki, diğer engeller birer birer ortadan kalktıktan sonra, 

menşeimizin intizamı hakkındaki ittihamlar da bertaraf edilmiş ve Türk 

Masonluğu kuruluşundan beri olmak üzere Muntazam Mason Obedyansı 

vasfını elde etmiştir. Bu hususta hizmeti geçen Kardeşlerimize teşekkür etmek 

borcumuzdur.  

Bu cümleden olarak, geçen dönem içinde İngiltere, İrlanda, 

Finlandiya, İran, Yunanistan ve Lüksemburg Büyük Locaları ile tanışma 



193 

işlerimiz tamamlanmış ve Dostluk kefilleri teati olunmuştur. Halen Tanıştığımız 

muntazam obedyansların sayını (82) dir. Kanadanın 5, Avustralyanın 9 ve 

Kuzey Amerikanın 1 Büyük Locası ile tanışma işlerimizi hallettiğimiz takdirde 

halka tamamlanmış olacaktır.”157 

Bu arada İngiltere’den gelen misafir Masonlarla doğrudan büyük 

görevlilerin ilgilendiğini gösteren bir örnek 20 Haziran 1971 tarihli Büyük 

Görevliler Kurulu tersimatına şöyle yansımıştır: 

“Vadimizi ziyaret eden İngiltere Büyük Locasına mensup Glover K.in 

Büyük 2. Muhakkik Sadi Aral K.imiz tarafından karşılanıp buradaki ikameti 

sırasında ağırlandığına bilgi edinildi.” 

Aynı toplantıda Dominik Cumhuriyeti Büyük Locası ile tanışma 

işlemleri için şu benzer ifadeler tersimata geçmiştir: 

“İngiltere Büyük Locası ile tanışma işlerini tamamlamış olan olan 

Republica Dominicana Büyük Locasının senelerden beri bekliyen tanışma 

isteğinin, ilgili Komisyona havalesine, bu Komisyonca uygun görüldüğü 

takdirde, is’afına ve Büyük temsilci olarak Büyük 1. Nazırı Halim Erker K.in 

inha edilmesine oybirliğiyle karar verildi.” 

Bu konuda daha da dikkat çekici bir husus “Büyük Sekreter, Büyük 

Sözcü ve Sadi Aral’dan müteşekkil komisyonun” aynı toplantının “Genel 

Yararlar” bölümünde az önce bahsi geçen büyük locanın tanışma işleminin 

uygun olduğu mütalaasını paylaşması ve aynı toplantıda oy birliği ile karar 

verilmesidir. 

1971 yaz aylarında New York Büyük Locası Önceki Büyük Üstadı 

Froessel ve Belçika Büyük Locası Önceki Büyük Üstadı Dembitzer’in 

                                                 
157 24-25 Nisan 1971 tarihli Genel Kurul’a sunulan “İdare Raporu” için Bkz. 

HKEMBL Tarihî Arşivi Belge No: 401.01/1472.  



194 

İstanbul’da lokal binasını ziyaret ettikleri görülür.158 Bu ziyaretler sonraki 

yıllarda da farklı seviyelerde artarak devam edecektir. 

Yine 1971 yılı yaz aylarında bir başka önemli gelişme olur ve İskoçya 

Büyük Locası Büyük Sekreteri Alexander F. Buchan emekli olur. Bu konuda 

14 Kasım 1971 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantı tersimatına orijinal 

imlasıyla şöyle geçmiştir: 

“Emekliye ayrılması hasebiyle İskoçya Büyük Kâtibi Alex F. Buchan 

B.in 30.6.1971 tarihli veda levhası, kendisine karşı duyduğumuz bağlılığı ifade 

bildiren 19 Temmuz 1971 tarihli levhamızla, halefi Falconer K.e yazdığımız 

tebrik levhası ve her ikisinin cevabî teşekkür levhaları ile Büyük Temsilcimiz 

Robert Sime K.in bu konu ile ilgili ve kendisine vakit vakit bilgi verilmesi 

ricasını havi mektup okundu. Bilgi edinildi. Sime B.le yazışmanın devam 

ettirilmesi hususunun İskoçya Büyük [Locası] Temsilcisi Egeran K.den rica 

olunması karar verildi.” 

Bu arada 1972 yılı başında İrlanda Büyük Locası nezdinde Türkiye 

Büyük Locası’nın Temsilcisi olan William S. Milner’in Büyük Loca Temsilcisi 

bijusunun kendisine gönderilmesi talebi üzerine böyle bir bijunun yaptırılması 

için Büyük Sekreter’in görevlendirilmesi kararlaştırılmıştır. 

13 Şubat 1972 tarihli Büyük Görevliler Kurulu toplantısında İngiltere 

ve İskoçya Büyük Locaları tarafından tanınmayan bir büyük loca hakkında 

yapılan görüşme tersimata şu şekilde yansımıştır: 

“Tanışma için talepte bulunan Brezilyanın Rio Grande de Sul Büyük 

Locası halen İngiltere ve İskoçya Büyük Locaları tarafından tanınmakta olan 

muntazam obediyanslardan olmadığı cihetle, dış münasebetler komisyonunun 

mütalâasına uyularak, isteğin şimdilik cevapsız bırakılmasına ve gelen 

levhanın hıfzına oybirliğiyle karar verildi.” 

                                                 
158 14 Kasım 1971 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatı.  



195 

1971 ve özellikle 1972 yılının yeni tanışılan büyük localarla karşılıklı 

temsilci atanması, tebenni işlemleri, büyük loca görevli seçimleri ve karşılıklı 

ziyaret ile özel faaliyetler hakkında bilgilendirmelerle geçtiği görülmektedir. 

Keza aynı dönem içinde İngiltere Birleşik Büyük Locası yayınlarından ve 

Quatuor Coronati Locası yayınlarından kitap ve yayın tedarikine başlandığı da 

görülmektedir.159  

29 ve 30 Nisan 1972 tarihli Genel Kurul toplantısına sunulan idare 

raporunda uluslararası ilişkiler bahsinde şu bilginin verildiği görülmektedir: 

“Bir senenin çalışmaları hakkında size bütün açıklığı ile hesap vermiş 

bulunuyoruz. Şunu da ilâve edelim ki, Türkiye Büyük Locası, masonluk alemi 

ile ilişki problemlerini halletmiş durumdadır.” 160 

23 Temmuz 1972 tarihine geldiğinde kurul toplantısında şu bilgilerin 

yer aldığı görülmektedir: 

“İngiltere Büyük Locasından gelen levhadan, bu Locanın İsviçre 

Büyük Locası ile olan anlaşmazlığını hallettiği anlaşıldı. Keyfiyetin Localara 

tamimine oybirliği ile karar verildi. 

Bugün kadar tanışma işlemlerimizi neticelenmediği İsveç, Norveç, 

Danimarka ve İzlanda Büyük Localarına eski müracaatların yenilenmesine 

karar verildi.” 

Aynı Büyük Görevliler Kurulu toplantısında hazırlanmakta olan büyük 

loca içtüzük tasarısı ile ilgili olarak İsviçre, Hollanda, Belçika, Almanya ve 

Avusturya büyük localarından gerekli örneklerin istenildiği tersimata 

geçmiştir. 

24 Eylül 1972 tarihli toplantıda ise Grande Oriente d’Italia ile karşılıklı 

tanışma için şu bilginin tersimata geçtiği görülmektedir: 

                                                 
159 Bir örnek olarak Bkz. 19 Kasım 1972 tarihli Büyük Görevliler Kurulu 

tersimatı.  
160 29-30 Nisan 1972 tarihli Genel Kurul’a sunulan “İdare Raporu” için Bkz. 

HKEMBL Tarihî Arşivi Belge No: 401.01/1483.  



196 

“İngiltere Büyük Locasının, 13 Eylül 1972 tarihli toplantısında İtalya 

Gran Oryanını ittifakla tanımış olduğunu bildiren karar sureti okundu. Büyük 

Sekreter, Dış Münasebetler Komsiyonumuzun müsbet incelemelerini teyit eden 

bu haberden sonra hazırlanan raporu okudu. Grande Oriente d’Italia’nın 

tanınmasına (...) karar verildi.” 

Öte yandan 1972 yılında Münih Olimpiyatları sırasında İsrailli 

sporculara yapılan saldırı ve cinayetlerle ilgili olarak 19 Kasım 1972 tarihli 

Büyük Görevliler Kurulu toplantı tersimatında şu ifadeler yer almıştır: 

“Münih Olimpiyatları sırasında İsraelli sporculara yapılan kaçırma ve 

suikasttan dolayı Büyük Locamızın nefret duyduğunu ilân etmesini davet eden 

İsrael ve Grand Orient de France Bü. Lo.larının beyannamelerine cevap 

verilmeyip bunların hıfzına karar verildi.” 

11 Şubat 1973 tarihli toplantıda bu kez “Muntazam Büyük Localar” 

kitapçığı için gerekli bilgilerin verildiği ve 1972 yılı ilan bedelinin de 

yatırılması gerektiğine ilişkin görüşmeler yapılmıştır. 

Bu arada Osmanlı İmparatorluğu döneminde Osmanlı topraklarında 

faaliyet gösteren İtalyan obediyansına bağlı localar hakkında İtalya’dan bilgi 

istendiğine ilişkin 11 Mart 1973 tarihli toplantıda şu hususlar kayda geçmiştir: 

“Eski Osmanlı İmparatorluğu hudutları içinde kendisine mensup 

Localar hakkında bilgi istediğimiz Grande Oriente d’Italia, Faşist devrinde 

bütün arşivlerin yağma edilip yakıldığını, fazla bilgiye sahip olmadıklarını, 

ancak Loca isimleri ile son Üstadı Muhteremlerin isim ve adreslerini 

bildiklerini ifade eden levha okundu, teşekkür edildiğine bilgi edinildi.” 

21 ve 22 Nisan 1973 tarihli Genel Kurul’a sunulan raporda uluslararası 

ilişkiler sahasında şu bilgilerin yer aldığı görülmektedir: 

“Geçen dönem, Kardeşlik zincirinin tamamen kapanması yolundaki 

çabalarımızda önemli bir tarih teşkil etmektedir. Çok zor şartlar içinde, 

mutassip katolik kilisesinin, Vatikanın gözü önünde, İnsanlık meş'alesini bütün 



197 

parlaklığıyla muhafaza etmeği başarmış olan Grande Oriente d'Italia adlı 

İtalya Büyük Locası, menşeinin intizamı hususundaki çalışmalarını 

muvaffakiyetle bitirmiş olduğundan, bizim de kendisiyle tanışma işlerimizi 

tamamlamamak için ortada bir sebep kalmamıştı. Nitekim, bu Obedyans ile 

tanışma işleri tamamlanmış ve Büyük Temsilciler teati olunmuştur. 

Bugüne kadar yalnız protestan mezhebi mensuplarını kabul eden, ve 

meselâ Yunanistan Büyük Locası ile münasebet kurmayı bile bu düşünce ile 

reddeden İsveç, Norveç ve Danimarka Büyük Locaları ile de tanışma işlerini 

bitirmeği başarmış bulunuyoruz.  

Zincirin halkalarını tamamlamak için Kanadada New Brunswick ve 

Prince Edward Islands, Avustralyada Queensland ve Tasmania, Güney 

Amerikada Guatemala Büyük Locaları tanışma işlerimizinin sonuçlanması 

gerekmektedir.  

On dört sene içinde çok mesafe kaydedilmiştir: Bunu seçtiğiniz 

görevlilerin vazife aşkına olduğu kadar siz Kardeşlerimizin ilhamlarına 

medyun olduğumuzu bilmeliyiz. 

Büyük Locamızın dünya Masonluğu içinde göstermiş olduğu bu başarı, 

hiç şüphesiz Masonluğun esas prensiplerinin, gerekli şekilde ve bütün icapları 

ile uygulanması neticesinde gerçekleşmiştir, ve bunun için bazı üyelerin 

aramızdan ayrılmaları zaruri olmuştur. Ancak bugün, onlardan bir çoğunun bu 

işi etraflı düşünmeden yaptıkları ve şimdi samimî olarak pişmanlık duydukları 

görülmektedir.” 161 

8 Temmuz 1973 tarihine gelindiğinde Büyük Görevliler Kurulu’nda 

İskoçya Büyük Locası’ndan 40-50 kişilik bir grubun 1974 yılı başında İstanbul, 

Ankara ve İzmir vadilerini ziyaret etmek üzere Türkiye’ye geleceklerine ilişkin 

Robert Sime’ın bilgi veren mektubu okunmuştur. Buna ilaveten 5 Ağustos 1973 

                                                 
161 21-22 Nisan 1973 tarihli Genel Kurul’a sunulan “İdare Raporu” için Bkz. 

HKEMBL Tarihî Arşivi Belge No: 401.01/1482.  



198 

tarihinde bu kez Almanya’dan 40 kişilik bir grubun da İstanbul’u ziyaret 

edecekleri bilgisi Büyük Görevliler Kurulu’nda ele alınmıştır. Almanya’dan 

gelen heyetin ziyareti Libertas Locası tarafından planlanmıştır. Buna mukabil 

İskoçya’dan gelen grubun 20 Ocak 1974 ile 27 Ocak 1974 arasında 24’ü 

“Hemşire” toplam 54 kişilik bir heyetle önce İstanbul’a ve sonra ziyaretçi 

grubun bir kısmının İzmir ve Ankara’ya ziyareti planlanmıştır. Yapılan 

programa göre Robert Sime’ın başkanlığındaki bu heyet vadilerde Üstad-ı 

Muhterem İs’at Ritüeli’nin nasıl icra edileceğini gösterecektir. 

1973 yılı aynı zamanda Büyük Üstat Nafiz Ekemen’in Danimarka 

Büyük Locası’nın Büyük Üstat İs’at Töreni’ne katıldığı bir yıldır. Öte yandan 

aynı yıl Pakistan’daki Mason localarının kapatılması da kaydedilmeye değer 

bir gelişmedir. 

20 Nisan 1974 tarihli Genel Kurul’a sunulan raporda son yıllar içinde 

uluslararası ilişkilerde kaydedilen gelişmeler şu şekilde üyelere aktarılmıştır: 

“Muntazam Büyük Localarla tanışma zincirimiz artık en son 

halkalarına kadar kapanmıştır.  

1973 yılında, tanışma işlerini tamamlayıp, dostluk kefillerini teati 

ettiğimiz, Güney Amerikada Guatemela, Avustralyada Queensland ve 

Tasmania Büyük Localarından sonra, yalnız Kanadada New Brunswick ve 

Prince Edward islands Büyük Locaları kalmıştır ki, onların da muameleleri 

bitmek üzeredir.  

Dış temaslar konusunda, bu sene, 29.9.1973 tarihinde Pek Sayın Büyük 

Üstad Nafiz Ekemen, Danimarka Büyük Locasını resmen ziyaret ederek, orada 

bu sene yapıılmış olan Büyük Üstad is'adı merasiminde, Büyük Locamızı temsil 

etmiş, çok müsbet intibalarla avdet etmiştir.  

İskoçya Büyük Locasından, aralarında eski Büyük Üstad Sir Ronald 

Ewing, eski Büyük Sekreter Alex. Buchan ve sevgili dostumuz Robert Sime 

BB.in bulundukları 50 den fazla Kardeş , 20 Ocak 1974 tarihinde Türkiyeye 



199 

gelerek Ankara , İstanbul , İzmir vadilerinde Localarımızı ziyaret ettiler; 

Üstadı Muhteremlerin is'adının yapılış şekli hakkında gayrı resmî gösteriler 

yaptılar ve misafirperverliğimize yakışan bir şekilde ağırlandılar.  

Keza , Almanyadan, Büyük Sekreterleri Gerd Höhnisch Kardeşin 

başkanlığında 40 kadar B., 3/1 1 ilâ 6/11/1973 tarihinde İstanbulu ve 

Localarımızı ziyaret ettiler ve bilhassa Libertas Muhterem Locası tarafından 

ağırlandılar.  

Bunlardan başka, münferit olarak, gelen Biraderler de karşılanmakta 

ve kardeşlik icapları yerine getirilmektedir. Bu nevi temasların artmasını 

temenni ediyoruz. Önümüzdeki sene, arzu edenlerden teşekkül edecek bir 

Kardeş grubu ile, İskoçya Büyük Locasını ziyaret etmek üzere, bir seyahat 

tertip etmek niyetindeyiz. Kardeşlerimiz, vaktinde haberdar edileceklerdir.”162 

1974 yılı aynı zamanda Kıbrıs Barış Harekâtı’nın yapıldığı yıl olarak 

tarihe geçmiştir. Bu hususta 14 Eylül 1974 tarihli Büyük Görevliler Kurulu 

toplantısı tersimatına geçen bilgi şöyledir: 

“Yunanistan Büyük Locası Büyük Üstadı ve Büyük Sekreteri imzası ile 

gelen ve Kıbrısta vaki ıztıraplı durumun, millî hislerden arınmış insanî hislerin 

hakim olacağı şekilde halledilmesi temennisini bildiren telgrafa, uygun bir 

cevap verildiğine bilgi edinildi.” 

Aynı yıl içinde Kıbrıs’ta Türkiye Büyük Locası’na bağlı bir loca 

kurulması ile ilgili ilk girişimler yapılmıştır. Bu da ayrıca not edilmeye 

değerdir. 

Belçika Büyük Locası Önceki Büyük Üstatlarından Charles Wagemans 

da 1974 yılı içinde İstanbul’u ziyaret etmiş ve Humanitas Locası’nın 

toplantılarına katılmıştır.163 Charles Wagemans’ın İstanbul’u ziyaretinden 

                                                 
162 20 Nisan 1974 tarihli Genel Kurul’a sunulan “İdare Raporu” için Bkz. 

HKEMBL Tarihî Arşivi Belge No: 401.01/1481.  
163 14 Eylül 1974 ve 8 Ekim 1974 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatı.  



200 

hemen sonra İstanbul lokal binasında böyle misafirleri kabul edip ağırlamak 

üzere bir oda tahsis edilmesine de karar verildiği görülür. 

Bu dönemde İskoçya Büyük Locası’nı ziyaret için hazırlanan seyahate 

yeterli sayıda başvuru yapılmaması nedeniyle bu ziyaret iptal edilince, durumu 

öğrenen Robert Sime hiç olmazsa bir heyetin İskoçya’ya gönderilmesinin 

faydalı olacağını belirtmiştir. Bunun üzerine Büyük Üstat Nafiz Ekemen ve 

Önceki Büyük Üstatlardan Necdet Egeran ile birlikte küçük bir heyetin 

İskoçya’yı ziyaret etmesi kararlaştırılmıştır.164 

Bu seyahat 19 Nisan 1975 tarihli Genel Kurul’a sunulan raporda da şu 

şekilde yer almıştır: 

“Dışardaki Obediyanslarla olan münasebetlerimiz, muntazam bir 

şekilde devam etmektedir. Bu vesile ile, geçen sene düşünülmekte olan 

"İSKOÇYA SEYAHATİ" ne Pek Sayın Büyük Üstat Nafiz EKEMEN, bazı 

kardeşlerimizle birlikte Kasım 1974 sonunda katılmış, oradan Fransa'ya 

geçmiştir.  

Her iki dost Obediyans nezdinde Pek Sayın Büyük Üstadımızın görmüş 

olduğu hüsnü kabul son derece yüksek ve parlak olmuştur. Dışardaki 

itibarımızı göstermesi bakımından, hepimizi memnun edeceği kanaatiyle bu 

noktaya, da işaret etmek istedik.” 

1976 yılı Genel Kurulu’na sunulan raporda uluslararası ilişkilere ilişkin 

herhangi bir not yer almamaktadır. Buna mukabil aynı yıl Almanya’ya 

yapılacak seyahat ile ilgili şu bilginin 4 Eylül 1976 tarihli Büyük Görevliler 

Kurulu toplantı tersimatına geçtiği görülür: 

“22-24 Ekim 1976 tarihleri arasında, Almanya Büyük Locasındaki 

seçim ve is’at için yapılan davete, Pek Sayın Büyük Üstat ile, Büyük II. Nazır 

                                                 
164 8 Ekim 1974 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatı.  



201 

Orhan Alsaç’ın icabet ederek Türkiye Büyük Locası’nı temsil etmelerine (...) 

karar verildi.” 

1976 yılı içinde İngiltere Birleşik Büyük Locası Büyük Sekreteri 

Stubbs ile Türkiye Büyük Locası Büyük Hasenat Emini Sadi Aral arasında 

geçmişe dayanan samimi iletişimin bir neticesi olarak Osmanlı Masonluğu ile 

ilgili bazı arşiv belgelerinin mikrofilmlerinin temini için girişimde bulunulduğu 

da dikkatten kaçmaz.165 

1977 yılı Genel Kurulu’na sunulan raporda da uluslararası ilişkilere 

ilişkin herhangi bir not yer almamaktadır. 1978 yılı İdare Raporu’nda ise “Dış 

Münasebetler” başlığı altında şu bilgilerin verildiği görülmektedir: 

“1977 senesi içinde Cuba ve Guatemala Büyük Locaları ile tanışma 

muameleleri tamamlanmış bulunmaktadır.  

Cuba Büyük Locası şimdiye kadar menfada bulunmakta idi. Ana 

vatana avdet ettiği için tanışma imkânı bulunmuştur.  

Guatemala Büyük Locası da yeni intizama girmiş bir Büyük Locadır.  

Büyük Locamız tanışma zincirinde eksik halka bırakmamak için gerekli 

bütün gayretleri sarfetmektedir.” 

1979 yılına gelindiğinde İngiltere Birleşik Büyük Locası ile İskoçya 

Büyük Locası’nın Türkiye Büyük Locası’nın uluslararası ilişkiler konusunda 

referans aldığı önemli iki merkez olarak konumlarını sürdürdüğü 

görülmektedir. Nitekim bu yorumu kuvvetlendirir nitelikte iki önemli 

mektubun 17 Mart 1979 tarihli Büyük Görevliler Kurulu’nda tartışıldığı 

anlaşılmaktadır. Bu mektuplardan ilki Ziya Umur’un hem Yüksek Şûra hem de 

Büyük Loca’da görev almasına izin verilmemesi neticesinde Büyük Sekreterlik 

görevinden istifa etmesi ile ilgili olarak İngiltere Birleşik Büyük Locası Büyük 

Sekreteri Stubbs’ın alınan kararı tasvip edici yorumunu içermektedir. İkincisi 

                                                 
165 16 Ekim 1976 tarihli Büyük Görevliler Kurulu tersimatı.  

 



202 

ise Robert Sime’dan gelen bir mektup olup, “Türkiye’de Masonluğun inkişafı 

ve halk tarafından nasıl kabul edildiği, yeni localar açılıp açılmadığı” 

hakkında kendisine bir rapor gönderilmesinden memnun olacağını bildiren 

mektubudur. 

Aynı 8 Eylül 1980 tarihli Büyük Görevliler Kurulu’nda, intizamını 

kaybetmek üzere olan Belçika Büyük Locası ile ilgili tersimata geçen –orijinal 

imlasıyla- şu bilgi dikkat çekicidir: 

“Bü:. Sek:. Suha Umur K:., Belçika Bü:. Lo:.’sı hakkında bilgi vererek, 

Belçika Büyük Locasının intizamını kaybetme durumunda olduğunu, bu hususta 

bir çok Bü:. L:.’lardan Belçika Bü:. Lo:.’sı ile münasebetlerini kestikleri 

hakkıdna sirkülerler gelmekte olduğunu, bu arada, sekiz Belçika Locasının bu 

Bü:. Lo:.’dan ayrılarak “Belçika Muntazam Büyük Locası”nı kurduklarını ve 

tanınmak için bize de müracaat etmiş olduklarını, Nafiz Ekemen Bü:. Üs:.’ın 

Belçika Büyük Locasının intizamını kaybettiğini yeni Büyük Locayı tanımanın 

uygun olacağı temayülünde bulunduğunu, ancak, acele etmeyelim, dediğini, 

kendi kanaatinin de aynı merkezde olduğunu söyledi. 

Sadi Aral K:., İngiltere Bü:. Lo:.’sının bu mesele hakkındaki tutumu 

üzerine izahat vererek meseleyi komisyona havale ettiğini, ancak henüz bir 

karar alındığından malûmatımız olmadığını söyledi” 

Bu husus daha sonra kesinlik kazanmış ve 23 Nisan 1980 tarihli Genel 

Kurul’a sunulan raporda delegelere şu şekilde duyurulmuştur: 

“Gayrımuntazam bir duruma geldiği tesbit edilen Belçika Büyük 

Locası (Grande Loge Nationale de Belgique) ile Masonik münasebetlerimiz 

kesilmiş olup, Belçikada yeniden kurulmuş olan Belçika Muntazam Büyük 

Locası ile (Grande Loge Nationale Régulière de Belgique) dostluk temasları 

kurulmuş ve karşılıklı dostluk kefilleri gösterilmiştir.” 

1970 yılının Eylül ayında İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın 

tanımasıyla birlikte Muntazam Masonluk dünyasında hedefine ulaşan Türkiye 



203 

Büyük Locası 1970’li yıllarda uluslararası ilişkiler sahasında çok dikkatli bir 

tutum içine girdiği söylenebilir. 1950’li yılların sonunda ve 1960’lı yılların 

tamamında İskoçya Büyük Locası’nın rehberliğinde hareket eden Türkiye 

Büyük Locası 1970’li yıllarda İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın Masonik 

politikalarını çok yakından izlemiştir. Bu dönemde “intizam” konusunda en 

ufak bir tereddüt veya yanlış anlaşılmanın bile büyük bir bedel ödeteceği 

endişesiyle hem yurt içi hem de yurt dışı konularda ana eksenin “intizam” 

olduğu ileri sürülebilir.  

1960 yılında karşılıklı tanışılan büyük loca sayısı 6 iken, 1970 yılında 

bu sayı 79’dur.166 1980 yılına gelindiğinde ise karşılıklı tanışılan büyük loca 

sayısı 106’ya çıkmıştır.167 1970’li yıllar ekonomik zorluklara karşılık mümkün 

olduğu kadar yurt dışı ziyaretlere gidilmeye çalışılan ve çok sayıda yabancı 

ziyaretçinin de ağırlandığı bir dönemdir. Bu dönemin “intizam” hassasiyetinin 

sonraki yılların kuşaklarına da aktarıldığı ve 1970’li yıllar ve sonrasında 

Türkiye’de Masonluk kültürünün ana eksenini belirlediği göz ardı 

edilmemelidir. 

 

 

 

 

 

 

                                                 
166 16 Mart 1960 tarih ve 539 sayılı levhada bu büyük locaların isimleri şöyle 

sıralanmıştır: “Grand Lodge of Kansas, Grand Lodge of Michigan, Grand Lodge Swiss 

Alpina, Grand Lodge of Austria ile United Grand Lodge of Germany ve Grand East of 

Holland”   
167 23 Nisan 1980 tarihli Genel Kurul’a sunulan “Muntazam Obediyanslar ve 

Karşılıklı Dostluk Kefilleri Listesi” için Bkz. HKEMBL Tarihî Arşivi Belge No: 

401.01/1475.  

 



204 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



205 

5. Her Şeyi Bilememek Üzerine 

Genel Değerlendirme ve Son Söz 

 

Türkiye Büyük Locası’nda 1948-1970 yılları arasında gerçekleşen 

köklü kimlik değişikliği bu dönem içinde ilkesel açıdan tamamlanmış olsa da, 

benimsenen yeni kimliğin inşa süreci çok uzun bir süre daha devam etmiştir. 

Esasen, 1970’li yıllar bu inşa sürecinin zorluklarını yansıtır. Kitabımızda 

detaylarıyla anlatmaya çalıştığımız zorlukları dört ana kategoride tasnif 

edebiliriz.168 

 

1. Muntazam Masonluk ve Anglosakson Masonluğu arasındaki 

kavramsal fark 

Bu farkın çoğu zaman ve yaygın olarak göz ardı edilmesi, dönemin 

tartışmalarının belirgin bir özelliği olarak karşımıza çıkıyor.  Bu özelliğin en 

çarpıcı yansımalarını ritüel ve inanç tartışmalarında görüyoruz. Muntazam 

Masonluğa geçiş için Anglosakson ritüellerinin kullanılması ve Tanrı’ya inanç 

şartının Anglosakson Masonluk kültürünün teist anlayışıyla yorumlanması 

gerektiğine dair yaygın yanlış kanaat, Kıta Avrupası kültürüyle yoğrulmuş 

Türkiye Büyük Locası’nda 1970’li yıllara damgasını vuran güçlü bir gerginlik 

ve düşünsel karmaşa unsuru olarak karşımıza çıkıyor. Nitekim Masonluktaki 

inanç şartının ne olması gerektiği tartışmalarının 1970’li yılların çok ötesine 

uzandığını görüyoruz. 

Vurgulamaya çalıştığımız bu düşünsel karmaşa, inanç şartıyla sınırlı 

kalmamıştır. Ritüelin ezbere uygulandığı Anglosakson Masonluğu’nda ezber 

çalışma işleviyle var olan talim locaları169, geleneğinde ritüel ezberlemek 

                                                 
168 Hatırlanacağı üzere kitabımızın “Evrensel Masonluk Kültürüne İlişkin Panorama” 

başlıklı ilk bölümünde temel kavramlara ilişkin bilgiler verilmişti.  
169 Bu localar için İngilizce’de “lodge of instruction” ifadesi kullanılır. 



206 

bulunmayan Türk Masonluğu’na “Eğitim ve Öğretim Locaları” ismiyle 

getirilince, bu locaların işlevinin ne olması gerektiği yıllar boyunca 

tartışılmıştır.170 Keza, Masonluğun “semboller ve alegoriler perdesi ardında bir 

ahlak okulu” olduğuna dair Anglosakson tarifinin, Masonluğu bir hakikat 

arama geleneği olarak içselleştirmiş Türk Masonluğu’na ithali, kurum 

kültürümüz içerisinde Masonluğun temel işlevinin ne olduğu sorusunun 

cevabını da belirsizleştirmiştir. Sayısız ilave örneği verilebilecek bu kavram 

karışıklıkları neticesinde, aralarında idari yetki sahibi büyük görevlilerin de 

bulunduğu birçok üyenin, kendi büyük localarında kullanılan ritüelin ne 

olduğunu bilmedikleri devirlerden geçilmiş olması dikkat çekicidir. Velhasıl 

Türkiye Büyük Locası’nın bu kavramsal çelişkilerden özgün bir sentez 

üretmesi kolay olmamış ve bu süreç 1970’li yılların ötesine uzanmıştır. 

  

2. Muntazam olmak ve İngiltere Birleşik Büyük Locası’yla tanışmak 

arasındaki kavramsal fark 

Dönemin tartışmalarının bir diğer belirgin özelliği de bu kavramsal 

farkın göz ardı edilmesindeki yaygınlıktır. İngiltere Birleşik Büyük Locası’yla 

tanışmayı gaye, gerçekleşen kimlik değişimini bunun için bir vasıta olarak 

gören anlayışın hâkimiyeti, İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın Masonlukta bir 

nevi Katolikliğin Vatikan’ı olarak görülmesine yol açmıştır.171 Tanıştığımız 

1970 yılından itibaren, Masonik bir hata yapma ve bu yüzden “aforoz edilme” 

korkusu, İngiltere ile ilişkilerimizde belirgin bir unsur olarak karşımıza 

                                                 
170 Bu tartışmalar hakkında genel bilgi edinmek için Bkz. Ağaoğlu, Yavuz Selim, 

“Masonluk Tarihimizde Eğitim Locaları”, Mimar Sinan Dergisi, Aralık 2017, Sayı:177 

s: 27-57. 
171 Bu hususta Hayrullah Örs’ün Büyük Üstat Mesajı’nda yer alan şu ifade bir örnek 

olarak verilebilir: “İngiltere Büyük Locasının bir Büyük Locayı muntazam olarak 

tanımasının ne demek olduğunu size uzun boylu açıklamam gerekmez. 253 sene önce 

kurucusu olmak sıfatiyle İngiltere Büyük Locası, Masonluk göğünde kutup yıldızı gibi 

şaşmaz bir yol gösterici gibidir.” Bkz. Mimar Sinan dergisi, Yıl:3, Sayı:10, 1971, s:4-

5. 



207 

çıkmaktadır. “İntizamımızın elden gitmesi”, “gayrı muntazam ilan edilmek” 

gibi aslında karşılığı olmayan kavramların yaygın kullanımı sözü edilen bu 

belirgin unsurun sonuçlarındandır. İngiltere ile ilişkilerimizdeki bu asimetri o 

raddeye gelmiştir ki bu büyük locanın Büyük Sekreter’i Stubbs’ın henüz 

tanışmadığımız için kendisine “kardeş” demememizi ihtar etmiş olduğu 

mektup, bir nezaketsizlik numunesi olarak kayda geçirileceğine zaman içinde 

anlaşılır bir tepki olarak değerlendirilmeye başlamıştır. Hatta daha sonraları 

Özgür Masonlar Büyük Locası’ndaki Masonlara “kardeş” denip denemeyeceği 

tartışmalarına Stubbs’ın gerekçesi bir referans teşkil etmiştir. Bu kurumsal 

psikoloji içerisinde, Türkiye Büyük Locası’nın yeni dâhil olduğu Muntazam 

Masonluk dünyasında özgüvenli ve özgün bir dış ilişkiler siyaseti geliştirmesi 

için daha uzun yıllar gerekecektir.172 

 

3. Büyük Loca’nın Yüksek Şûra’dan bağımsız olmasının anlamı 

Büyük Loca’nın Yüksek Şûra’dan bağımsız olması, iki kurum 

arasındaki hukuksal bir ilişkiden ibaret olmayıp, üstat derecesini son ve âlî 

derece olarak gören üç dereceli Masonluk anlayışının bir sonucudur. Dönemin 

tartışmalarına baktığımızda, bu anlayışın ne kadar özümsendiği aşikâr değildir. 

Esasen, 1970’li yıllarda Büyük Loca ile Yüksek Şûra arasındaki ilişkilerin bir 

türlü yerli yerine oturmamasının, meselenin kurumlar arası bir yetki 

tartışmasından ibaret görülmesinden kaynaklandığı düşünülebilir. Nitekim 

Büyük Loca’daki düşünce iklimine baktığımızda da, artık Eski ve Kabul 

Edilmiş Skoç Riti’nin kullanılmadığı ve Masonluğun doğrudan doğruya 33 

dereceli bir sisteme işaret etmediğinin bütün kardeşlerce kabul edilip 

özümsendiğini söylemek zordur.  

                                                 
172 Bu konuda detaylı bilgi için Bkz. Sanver, M. Remzi, “Türkiye Büyük Locası’nın 

Dış İlişkileri ve Celil Layiktez”, Celil Layiktez Anısına Armağan, Mimar Sinan 

Araştırma Kitapları Dizisi No:41, Mart 2021, s:7-16. 



208 

Bu özümseme zorluğunun, benimsenen yönetim modeline yansıdığı 

söylenebilir. 33 dereceli Eski ve Kabul Edilmiş Skoç Riti’nin yönetimi 

tavandan tabana yani Yüksek Şûra’dan atölyelerine giden bir modeldir. Büyük 

Loca’nın Yüksek Şûra’dan bağımsızlaşması, büyük localarda olması gereken 

tabandan tavana yani localardan Büyük Loca’ya giden yönetim modeline 

geçilmesiyle neticelenmemiştir. 1970’li yılların belirgin özelliklerinden biri, 

Büyük Görevliler Kurulu’nun locaları, Yüksek Şûra’nın atölyelerini yönettiği 

modelle yönetme teşebbüsüdür. Bu dönemde, sistemin esas unsurunun localar 

olduğunu savunan sesler zayıf kalmış hatta Büyük Görevliler Kurulu tarafından 

bastırılmış olsa da bu tutuma karşı tabanda, üyeler arasında hissedilen 

rahatsızlık belirgindir. Tavandan tabana olmanın da ötesinde, tepeden inmeci, 

sadece locaların hareket alanını değil birey olarak Masonların ifade 

özgürlüğünü de kısıtlayan bir yönetim kültürünün bu dönemin belirgin bir 

özelliği olarak karşımıza çıktığı söylenebilir.173 Bölgeler arası ilişkilerde 

yaşanan gerginlikleri de bu yönetim kültürünün bir sonucu olarak görmek 

mümkündür. Özetle, Muntazam Masonluğa geçişle elde edilen bağımsız Büyük 

Loca’nın, merkezinde üç dereceli Masonluk anlayışını benimsemiş localar 

bulunan Büyük Loca’ya dönüşmesi de 1970’li yılların ötesine geçen uzun ve 

zorluklarla dolu bir serüven olmuştur.  

 

4. Yeni kimlikle eski kimlik arasındaki gerginlik 

Her kimlik değişimi bir ölçüde travmatiktir. Eski kimlikle yeni kimlik 

arasındaki gerginlik, gerek yeni kimliğin benimsenme üslubunda gerekse eski 

kimliğe bakışta kimi zaman çeşitli sorunlara yol açabilir. 1970’li yıllar bunun 

güçlü örnekleriyle doludur. 

                                                 
173 Büyük Görevliler Kurulu’nda bir üyenin Masonlukta despotizm gerektiğini açıkça 

savunup yeterince despot olunamadığına hayıflandığını kitabımızın “Gerekirse Zorla 

Sevmek: İdari Anlayış ve Örgütlenme Tartışmaları” başlıklı bölümünde görmüştük. 



209 

Yeni kimliğimizin benimsenmesinde kullanılan dil ve üslup oldukça 

dikkat çekicidir. O kadar ki sadece intizam değil Anglosakson Masonluğu’na 

ait kavramlar konusunda dahi “kraldan daha kralcı” bir dilin tercih edildiği 

görülmektedir. Bu dönemde yeni kimliğimizin bir tercihten ziyade imtiyaz 

olduğuna duyulan inanç son derece belirgindir. Eski kimliğimizden hayıflanan 

ifadeler hem yaygındır hem de bunların ne derecede gerçeği yansıttığı 

tartışmalıdır.174 Öte yandan bizim terk ettiğimiz kimliği benimseyerek kurulan 

Büyük Mason Mahfili’ne karşı ifadelerin yansıttığı duyguların hasmane olduğu 

görülmektedir ve bu duyguların karşılıklı olduğu da söylenebilir. 

Toparlayacak olursak, 1970’li yıllar, yeni bir kimlik inşa etmeye 

çalışan bir büyük locanın, içine yeni girdiği Muntazam Masonluk âleminin 

kavramlarını öğrenme, anlama ve özümseme mücadelesini yansıtmaktadır. Bir 

yandan bilinmeyenlerin çokluğu, diğer yandan dönemin kısıtlı iletişim ve 

seyahat imkânlarından kaynaklanan bilgiye erişim zorlukları, bu mücadeleyi 

çok çetin bir süreç haline dönüştürmüştür. Bu süreçte zaman zaman kişisel 

yorum ve değerlendirmelerin birer tarihsel olgu olarak kabullenildiği de gözden 

kaçmaz. Türkiye Büyük Locası’nda Mason olmak için bir dine mensup olmak 

yahut ruhun ölmezliği kavramını semavi dinlerin ölümden sonraki hayat 

vaadiyle anlamak gerektiğinin zannedilmesi; bir büyük locanın intizamına 

İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın karar verdiğinin düşünülmesi; Özgür 

Masonlar Büyük Locası mensuplarına Mason denemeyeceği iddiaları; kadın 

Masonluğuna bakışta Dünya Masonluğu’nun gerisine düşen yaklaşımlar; 

Büyük Görevliler Kurulu’nun localarda yapılan konuşmaları yahut kardeşlerin 

yayınlarını denetleme çabaları; hep bu çetin sürecin 1970’li yılların ötesine dahi 

geçen yansımaları olarak dikkatle not alınmaya değer örneklerdir. 

                                                 
174 Bu hususta örnek olarak “1909’daki kuruluşu gerçekleştiren kardeşlerin Masonluğu 

yeterince bilmedikleri için yanlış yaptıkları” yahut “Muntazam değilken bizi dünyada 

kimsenin tanımadığı” gibi ifadeleri verebiliriz.   



210 

1948-1970 döneminin Türk Masonluğu tarihinde bir dönüm noktası 

teşkil ettiği ve bir dönüşüm sürecini temsil ettiği kolaylıkla söylenebilir. Öte 

yandan bu dönüşümün tüm 1970’li yıllara yayılan konsolidasyonunun tesiri 

bundan daha az olmamıştır. 1970’li yılların zorlukları Türk Masonluğu’nda 

yeni gelen kuşağın yetiştiği kültürel zemini yaratmıştır. Bu kuşağın sonraki 

yıllarda ritüeller, eğitim ve öğretim locaları, araştırma locaları, tüzükler, 

derneğin merkez-şube ilişkileri, gayrimenkul politikası, veya dünya Masonluk 

panoraması ile kaynaşma ile ilgili vizyonlarının ve idari tutumlarının 

şekillenmesinde bu kültürel zeminin güçlü izlerini görmek mümkündür.  

Türkiye’de Masonluğun zorluk ve sıkıntılarla dolu heyecanlı serüveni 

1970’li yılların konsolidasyonu ile tamamlanmamış, tersine 1980 yılı ile 

birlikte yeni bir döneme kapılarını aralamıştır. Velhasıl, Türkiye Büyük 

Locası’nın tarihsel gelişme ve ilerleme yolculuğunun daha yazılacak çok 

hikâyesi vardır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



211 

EK-1970’li Yıllarda Büyük Görevliler Kurulu Üyeleri 

 

1970 yılının ilk toplantısı olan 11 Ocak 1970 tarihinde Büyük 

Görevliler Kurulu şu isimlerden oluşuyordu. 

Büyük Üstat Hayrullah Örs  

Büyük Üstat Kaymakamı Şekûr Okten 

Büyük 1.Nazır Hulûsi Selek 

Büyük 2.Nazır Sait Penbecioğlu  

Büyük Hatip Macid Erbudak 

Büyük Kâtip [Sekreter] Nafiz Ekemen  

Büyük Hazine Emini Cemal Gücü  

Büyük Hasenat Emini Raşit Temel  

Büyük 1. Muhakkik Sahir Akev  

Büyük 2. Muhakkik Orhan Alsaç  

Büyük 1. Teşrifatçı [Tören Üstadı] Galip Kardam  

Büyük 2. Teşrifatçı [Tören Üstadı] Albert Arditti 

Büyük 3.Teşrifatçı [Tören Üstadı] Osman Hısım  

Büyük Sancaktar Sadi Aral  

Büyük Dahili Muhafız [Koruyucu] İhsan Mizanoğlu  

Büyük Harici Muhafız [Gözcü] Abdullah Ecemen  

 

1980 yılının son toplantısı olan 20 Aralık 1980 tarihli toplantıda ise 

Büyük Görevliler Kurulu şu isimlerden oluşuyordu: 

Büyük Üstat Halit Arpaç 

Büyük Üstat Kaymakamı Cavit Yenicioğlu  

Büyük 1.Nazır Sait Penbecioğlu 

 Büyük 2.Nazır Atilla Tengirşenk 

Büyük Sekreter Suha Umur 



212 

Büyük Hatip Süha Aksoy 

Büyük Hazine Emini Suat Ağagil 

Büyük Hasenat Emini Sadi Aral 

Büyük 1. Muhakkik Nafi Ziya Başak 

Büyük 2.Muhakkik Yüksel Kazmirci 

Büyük 1.Tören Üstadı Cüneyt Eriş 

Büyük 2. Tören Üstadı Sevinç Kaynak 

Büyük Kutsal Kitap Emini Erdoğan Tınaztepe 

Büyük Sancaktar Şevki Kayaman 

Büyük Koruyucu Suzi Özmen 

Büyük Gözcü Halil Mülküs 

Büyük Sekreter Yardımcısı Nesip Aksüt 

Büyük Hazine Emini Yardımcısı Yusuf Nomal 

Büyük Hatip Yardımcısı Moiz Berker 

  

1970-1980 arasındaki bu on yıllık dönemde görev alan üyelerin görev 

süreleri incelendiğinde bunlardan bir üyenin 10 yıl, dört üyenin 9 yıl, iki üyenin 

8 yıl, üç üyenin 7 yıl, bir üyenin 6, bir üyenin 5, dört üyenin 4, üç üyenin de 3 

yıl boyunca görev yaptığı görülmektedir. Bu on yıllık süre içinde yirmi bir 

Büyük Görevliler Kurulu üyesinin bu döneme idari açıdan damgasını 

vurduğunu söylemek mümkündür. Aşağıda kısa Masonik özgeçmişleri verilen 

bu yirmi bir üyenin üçü (Hayrullah, Örs, Nafiz Ekemen ve Halit Arpaç) bu 

dönemde Büyük Üstat olarak görev yapmıştır, altı üye de (Şekûr Okten, Cavit 

Yenicioğlu, Orhan Alsaç, Süha Aksoy, Can Arpaç ve Sahir Talat Akev) sonraki 

dönemlerde Büyük Üstat olarak görev yapacaktır. Bir üyenin ise (Suha Umur) 

ileride Türkiye Yüksek Şûrası’nda Hâkim Büyük Âmir seçildiği görülecektir. 

Bu açıdan 1970’li yıllarda Büyük Görevliler Kurulu’nda yer alan üyelerin Türk 

Masonluğu tarihinde sadece 1970’li yıllara değil ondan sonra gelen yıllara da 



213 

idari açıdan damga vurduklarını söylemek mümkündür. 1970-1980 döneminde 

Büyük Görevliler Kurulu üyelerinden en uzun süre görev yapan yirmi bir 

üyenin kısa Masonik özgeçmişleri şöyledir: 

Hayrullah Örs: 5 Aralık 1965’ten 21 Nisan 1973’e kadar Büyük Üstat 

olarak görev yapmıştır. 1970 yılında Topkapı Sarayı Müzesi Müdürü iken 

emekli olan Hayrullah Örs, 12 Ekim 1926 tarihinde Selamet Locası’nda tekris 

edilmiş, 15 Ekim 1927 tarihinde Kalfa, 21 Nisan 1928 tarihinde Üstat 

derecesine terfi etmiştir. 19 Şubat 1953 tarihinde Ankara’da Yükseliş 

Locası’nda uyandırılmış ve İstanbul’a yerleştikten sonra çalışmalarına Ahenk 

Locası’nda devam etmiştir. Ahenk Locası’nda 1956-1957 ve 1959-1960 

döneminde Üstad-ı Muhterem seçilmiş ve aynı dönemde İstanbul Bölge Locası 

Üstad-ı Muhteremi olarak da görev yapmıştır. 6 Ekim 1977 tarihinde vefat 

etmiştir. 

Nafiz Ekemen: Kemalettin, Apak, Ekrem Tok, Necdet Egeran ve 

Hayrullah Örs’ün büyük üstatlık dönemlerinde 13 yıl boyunca büyük 

sekreterlik yaptıktan sonra 21 Nisan 1973 tarihinden vefat ettiği 6 Eylül 1979 

tarihine kadar Büyük Üstat olarak görev yapmış ve 1970’li yılların Masonluk 

dünyasına damgasını vurmuştur. Mesleği avukatlık olan Nafiz Ekemen, 

Hürriyet Locası’nda 15 Aralık 1953 tarihinde tekris edilmiş, 20 Haziran 1955 

tarihinde Kalfa ve 30 Haziran 1956 tarihinde Üstat derecesine terfi etmiştir. 

Halit Arpaç: 21 Nisan 1973’te Büyük 1. Nazır seçildi. 19 Nisan 1975 

tarihinden Büyük Üstat seçildiği 23 Nisan 1980 tarihine kadar bu görevi 

sürdürdü. Daha önce de 22 Nisan 1961’den 5 Aralık 1965 tarihine kadar Büyük 

1. Nazır olarak Büyük Görevliler Kurulu’nda görev yapmıştır. İstanbul Sanayi 

Mektebi İnşaat Bölümü mezunu olan Halit Arpaç pamuklu mensucat üzerine 

Rusya’da ihtisas yapmış ve Nazilli Basma Fabrikası’nın kuruluşunda görev 

almıştır. 18 Nisan 1931 tarihinde Selamet Locası’nda tekris edilen Halit Arpaç 

16 Kasım 1931’de Kalfa ve 4 Mayıs 1932’de Üstat derecesinde terfi etmiştir. 



214 

1948 yılında Hürriyet Locası’nda uyandırılmıştır. İzmir ve Müsavat 

Localarında üstad-ı muhteremlik yapan Halit Arpaç 5 Ağustos 1989 tarihinde 

vefat etmiştir. 

Şekûr Okten: 5 Aralık 1965’ten 23 Nisan 1977 tarihine kadar 1970’li 

yıllarda Büyük Üstat Kaymakamı (veya Yardımcısı) olarak görev yapmıştır. 25 

Nisan 1981 tarihinde Büyük Üstat seçilmiş, 26 Nisan 1986 tarihine kadar bu 

görevi sürdürmüştür. Çene ve plastik cerrahi uzmanı olan Şekûr Okten 15 Şubat 

1956 tarihinde Bilgi Locası’nda tekris edilmiş, 26 Aralık 1956’da Kalfa ve 25 

Aralık 1957 tarihinde de Üstat derecesine terfi etmiştir. Bilgi Locası’nda iki 

dönem Üstad-ı Muhterem olarak görev yapmıştır. 30 Mayıs 1986 tarihinde 

vefat etmiştir.  

Cavit Yenicioğlu: 21 Nisan 1973 tarihinde Büyük Kutsal Kitap Emini, 

19 Nisan 1975’te Büyük Koruyucu, 23 Nisan 1977’de Büyük Üstat 

Kaymakamı seçildi. 6 Eylül 1979 tarihinde vefat eden Büyük Üstat Nafiz 

Ekemen yerine 23 Nisan 1980 tarihine kadar vekâlet etti. Bu tarihte yapılan 

seçimde yine Büyük Üstat Kaymakamı seçildi. 23 Nisan 1986 tarihinde Büyük 

Üstat seçilinceye kadar bu görevi sürdürdü. 23 Nisan 1988 tarihinde yerini 

Orhan Alsaç’a bıraktı. Emekli general olan Cavit Yenicioğlu, 15 Mart 1962 

tarihinde Yükseliş Locası’nda tekris edilmiş, 10 Ekim 1963’de Kalfa ve 5 

Mayıs 1964’te Üstat derecesine terfi etmiştir. 8 Mayıs 1993 tarihinde vefat 

etmiştir. 

Orhan Alsaç: 1970’li yıllarda Büyük 2. Muhakkik, Büyük Dahili 

Muhafız [Koruyucu] ve 21 Nisan 1976 tarihine kadar da Büyük 2. Nazır olarak 

görev yapmıştır. 23 Nisan 1988’de Büyük Üstat seçilmiş ve bu görevi 5 Mayıs 

1990 tarihine kadar sürdürmüştür. Yüksek Mimar Mühendis olan Orhan Alsaç, 

2 Nisan 1952 tarihinde Bilgi Locası’nda tekris edilmiş, 26 Kasım 1952’de Kalfa 

ve 1 Temmuz 1953’te Üstat derecesine terfi etmiştir. 26 Şubat 1991 tarihinde 

vefat etmiştir.  



215 

Süha Aksoy: 1971 yılında Büyük Gözcü olarak kurulda göreve 

başladı, 21 Nisan 1973’te Büyük 2. Tören Üstadı, 19 Nisan 1975’te Büyük 

Hazine Emini, 21 Nisan 1979’da da Büyük Hatip seçildi. Daha sonra Büyük 

Hazine Emini, Büyük Üstat Kaymakamı olarak görev yaptıktan sonra 27 Nisan 

1991 tarihinde Büyük Üstat seçildi ve bu görevde 17 Nisan 1993 tarihine kadar 

kalarak dönemini tamamladı. İstanbul İktisat Fakültesi mezunu olan Süha 

Aksoy 2 Aralık 1956 tarihinde Ülkü Locası’nda tekris edilmiş, 23 Mayıs 1957 

tarihinde Kalfa ve 17 Nisan 1958 tarihinde Üstat derecesine terfi etmiştir. 1966 

yılında Ülkü Locası’nda Üstad-ı Muhterem olarak görev yapmıştır. 1965 

Olayları sonrasında üstlendiği arabuluculuk girişimi başarıya ulaşmasa da Türk 

Masonluk tarihine kaydolmuştur. Süha Aksoy 24 Şubat 2013 tarihinde vefat 

etmiştir. 

Can Arpaç: 18 Nisan 1975 tarihinde Büyük Sancaktar seçildi ve 21 

Nisan 1979’a kadar bu görevi sürdürdü. Halit Arpaç’ın oğlu olan Can Arpaç 27 

Mart 1959 tarihinde Müsavat Locası’nda tekris edilmiş, 8 Temmuz 1960’da 

Kalfa ve 8 Eylül 1961’de Üstat derecesine terfi etmiştir. Büyük Görevliler 

Kurulu’nda Büyük 2. Tören Üstadı, Büyük Muhakkik, Büyük 1. Nazır, Büyük 

Üstat Temsilcisi görevlerinden sonra 18 Nisan 1992 tarihinde Büyük Üstat 

seçilmiştir. 20 Nisan 1996 tarihine kadar bu görevi sürdürmüştür. 

Sahir Talat Akev: 1970’li yılların başında 26 Nisan 1969 tarihi ile 24 

Nisan 1971 tarihi arasında Büyük Görevliler Kurulu’nda Büyük 1. Muhakkik 

olarak görev yapmıştır. Avukat Sahir Talat Akev 18 Haziran 1953 tarihinde 

Kardeşlik Locası’nda tekris edilmiş, 1 Ocak 1954’de Kalfa ve 9 Nisan 1955’de 

Üstat derecesine terfi etmiştir. Daha sonra Humanitas Locası’nın kuruluşunda 

yer almış ve 1963 yılında bu locada Üstad-ı Muhterem olarak görev yapmıştır. 

5 Aralık 1965 tarihli Genel Kurul’da Büyük 1. Muhakkik, 22 Nisan 1967 tarihli 

Genel Kurul’da da Büyük 2. Muhakkik olarak seçilmiştir. 1980’li yılların 

sonundan itibaren Büyük Hatip Yardımcısı,  Büyük 2. Nazır ve Büyük 1. Nazır 



216 

olarak görev yapmış, 18 Nisan 1998 tarihinde Büyük Üstat seçilmiş ve bu 

görevi vefat ettiği 14 Haziran 2000 tarihine kadar sürdürmüştür. 

Said [Sait] Penbecioğlu: 19 Nisan 1975 tarihine kadar Büyük 2. Nazır 

olarak görev yapmış daha sonra 1970’li yıllarının sonunda 21 Nisan 1979 

tarihinde bu kez Büyük 1. Nazır olarak seçilmiştir. 21 Nisan 1984 tarihine kadar 

bu görevi sürdürmüştür. 31 Mart 1957 tarihinde İnanış Locası’nda tekris 

edilmiş olup, 31 Mart 1958 tarihinde Kalfa ve 22 Aralık 1958 tarihinde de Üstat 

derecesine terfi etmiştir. Daha sonra Ülkü Locası’na tebenni eden Bakteriyolog 

Dr. Sait Penbecioğlu 1970’li yıllarda Yakacık TCDD Hastanesi Başhekimliği 

yapmış ve Granit Locası üyesi iken 21 Aralık 1996 tarihinde vefat etmiştir.  

Macid Erbudak: 1970’li yılların başından itibaren Büyük Hatip, 

Büyük 2. Teşrifatçı [Tören Üstadı] ve tekrar Büyük Hatip olarak görev yapmış 

ve 24 Aralık 1978 tarihinde yapılan seçimde Yüksek Şûra İdare Heyeti’nde 

göreve seçilmesi nedeniyle kendisinden Büyük Görevliler Kurulu üyeliğinden 

istifası istenmiş ve 1 Ocak 1979 tarihinde istifa etmiştir. Macid Erbudak Harita 

Mühendisi olup 14 Ağustos 1950 tarihinde Uyanış Locası’nda tekris edilmiş, 1 

Aralık 1951 tarihinde Kalfa ve 7 Kasım 1952 tarihinde Üstat derecesine 

yükselmiştir. 27 Nisan 1981 tarihinde vefat etmiştir. 

Cemal Gücü: 1970’li yılların sıkıntılı ekonomik şartlarında 19 Nisan 

1975 tarihine kadar Büyük Hazine Emini olarak görev yapmış, bu tarihte Büyük 

1. Nazır seçilmiş ve 21 Nisan 1979 tarihine kadar bu görevde kalmıştır. Emekli 

bankacı olan Cemal Gücü 15 Ağustos 1924 tarihinde Homer Locası’nda tekris 

edilmiş, 30 Ekim 1925 tarihinde Kalfa ve 16 Ekim 1926 tarihinde Üstat 

derecesine terfi etmiştir. 14 Şubat 1949 tarihinde Doğuş Locası’nda uyandırılan 

Cemal Gücü 26 Kasım 1989 tarihinde vefat etmiştir. 

Raşit Temel: 19 Nisan 1975 tarihine kadar önce Büyük Hasenat Emini 

daha sonra Büyük Dahili Muhafız [Koruyucu] olarak görev yapmıştır. Yüksek 

Mühendis olan Raşit Temel 27 Aralık 1960 tarihinde Doğuş Locası'nda tekris 



217 

edilmiş, 3 Haziran 1951’de Kalfa ve 29 Mayıs 1962’de Üstat derecesine terfi 

etmiştir. Anadolu Locası’nın üyesi iken 15 Kasım 2002 tarihinde vefat etmiştir. 

Galip Kardam: 21 Nisan 1973 tarihine kadar Büyük 1. Teşrifatçı 

[Tören Üstadı] ve Büyük Sancaktar olarak görev yapmıştır. Yüksek Mühendis 

olan Galip Kardam 13 Ekim 1958 tarihinde İnanış Locası’nda tekris edilmiş, 

30 Kasım 1959’da Kalfa ve 12 Aralık 1960’da Üstat derecesine terfi etmiştir. 

Dikmen Locası’nın üyesi iken 4 Aralık 1979 tarihinde vefat etmiştir. 

Albert Arditti: 1970’lerde önce Büyük 2. Teşrifatçı [Tören Üstadı], 

daha sonra 21 Nisan 1973’e kadar Büyük 1. Muhakkik,  bu tarihten 19 Nisan 

1975’e kadar Büyük 2. Muhakkik,  23 Nisan 1977’den 21 Nisan 1979 tarihine 

kadar da Büyük 1. Tören Üstadı olarak görev yapmıştır. İzmir’in tanınmış 

tüccarlarından Albert Arditti 19 Ekim 1950 tarihinde İzmir Locası’nda tekris 

edilmiş, 26 Nisan 1951 tarihinde Kalfa ve 25 Aralık 1951 tarihinde Üstat 

derecesine terfi etmiştir. 9 Şubat 1983 tarihinde vefat etmiştir.  

Sadi Aral: 1970’li yılların tamamında Büyük Görevliler Kurulu’nda 

Büyük Sancaktar, Büyük 2. Muhakkik, Büyük 1. Muhakkik ve Büyük Hasenat 

Emini olarak görev yapmıştır. Bu dönemde özellikle İngiltere Birleşik Büyük 

Locası Büyük Sekreteri Stubbs ile Türkiye Büyük Locası arasındaki iletişim 

hususunda önemli görevler üstlendiği gözlenmektedir. Sadi Aral tekstil 

mühendisi olup 22 Nisan 1953 tarihinde Promethee Locası’nda tekris edilmiş, 

2 Aralık 1953 tarihinde Kalfa ve 8 Aralık 1954 tarihinde Üstat derecesine terfi 

etmiştir.  

Halim Erker: 24 Nisan 1971’de Büyük 1. Nazır seçildi ve iki yıl sonra 

21 Nisan 1973 tarihinde yapılan seçimde Büyük 1. Tören Üstadı seçildi ve bu 

görevi 19 Nisan 1975’e kadar üstlendi. Matematik öğretmeni olan Halim Erker 

15 Mart 1951 tarihinde İzmir Locası’nda tekris edilmiş ve 7 Şubat 1952’de 

Kalfa ve 15 Şubat 1953 tarihinde Üstat derecesine terfi etmiştir. 1955 yılında 



218 

Gönül Locası’nın kurucu üyeleri arasında yer almış ve bu locanın üyesi iken 31 

Ekim 2014 tarihinde vefat etmiştir. 

Ziya Umur: 24 Nisan 1971’de Büyük Hatip ve iki yıl sonra 21 Nisan 

1973 tarihinde Büyük Sekreter seçildi ve bu görevde 1978 yılı sonuna kadar 

kaldı. 24 Aralık 1978 tarihinde yapılan seçimde Yüksek Şûra İdare Heyeti’nde 

görev alması nedeniyle kendisinden Büyük Görevliler Kurulu üyeliğinden 

istifa etmesi istendi ve 6 Ocak 1979 tarihinde istifa etti. İtalyan Obediyansı’na 

bağlı Matteotti Locası’nda 1945 yılında tekris edilen ve aynı locada Kalfa ve 

Üstat derecesine terfi eden Ziya Umur, 25 Nisan 1950 tarihinde Hürriyet 

Locası’nda 106 matrikül numarası ile kaydoldu ve daha sonra Müsavat 

Locası’na tebenni etti.  İstanbul Hukuk Fakültesi’nde Roma Hukuku dalında 

öğretim üyesi olan Ziya Umur 21 Kasım 1990 tarihinde vefat etmiştir. 

Suha Umur: 23 Nisan 1977 tarihinde Büyük Sekreter Yardımcısı 

olarak seçildi. 6 Ocak 1979 tarihinde ağabeyi Ziya Umur’un istifası üzerine 

büyük sekreterliğe vekâlet etmeye başladı. 21 Nisan 1979 tarihinde ise Büyük 

Sekreter seçildi. 1970’li yıllarda kısa süre görev yapmış olmasına mukabil 

ağabeyi gibi bu yıllara damgasını vurduğu söylenebilir. İnşaat müteahhidi olan 

Suha Umur, 6 Mayıs 1966 tarihinde Müsavat Locası’nda tekris edilmiş, 19 

Mayıs 1967’de Kalfa ve 17 Mayıs 1968’de Üstat derecesine terfi etmiştir. 1999-

2004 yılları arasında Türkiye Yüksek Şûrası’nda Hâkim Büyük Âmir olarak 

görev yapmıştır. 

Nafi Ziya Başak: 24 Nisan 1971 tarihinde Büyük 1. Teşrifatçı [Tören 

Üstadı]seçildi, 21 Nisan 1973 tarihinde Büyük Hasenat Emini, 19 Nisan 

1975’te Büyük Sekreter Yardımcısı, 1977’de Büyük 1. Muhakkik olarak seçildi 

ve 1980’li yıllara da Büyük 1. Muhakkik olarak girdi. Avukat Nafi Ziya Başak 

5 Aralık 1952 tarihinde Kültür Locası’nda tekris edilmiş ve 28 Ağustos 1953 

tarihinde Kalfa ve 18 Aralık 1954 tarihinde Üstat derecesine terfi etmiş, 14 

Kasım 1987’de vefat etmiştir. 1965 Olayları sonrasında Süha Aksoy ile birlikte 



219 

üstlendiği arabuluculuk girişimi başarıya ulaşmasa da bu yöndeki katkıları 

kaydedilmeye değerdir. 

Fuat Tuygan: 19 Nisan 1975 tarihinde Büyük 1. Muhakkik olarak 

kurulda görev aldı. 23 Nisan 1977’de Büyük 2. Nazır oldu ve 21 Nisan 1979 

tarihine kadar aldığı bu görevi sürdürdü. Avukat Fuat Tuygan 10 Haziran 1955 

tarihinde Uyanış Locası’nda tekris edilmiş, 15 Mayıs 1959’da Kalfa ve 29 

Kasım 1963’te Üstat derecesine terfi etmiş ve aynı locanın üyesi olarak 8 Şubat 

2006 tarihinde vefat etmiştir. 

Güres Çarkoğlu: 18 Nisan 1975 tarihinde Büyük Gözcü seçildi ve 21 

Nisan 1979’a kadar bu görevi sürdürdü. Gümrük Komisyoncusu olan Güres 

Çarkoğlu, 25 Mart 1962 tarihinde İzmir Locası’nda tekris edilmiş, 28 Kasım 

1963’de Kalfa ve 25 Şubat 1965’de Üstat derecesine terfi etmiştir. İzmir 

Locası, Ege Locası ve Karşıyaka Locası’nda çeşitli dönemlerde Üstad-ı 

Muhteremlik yapan Güres Çarkoğlu 24 Şubat 2012 tarihinde vefat etmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



220 

1970-1980 Dönemi Büyük Görevliler Kurulu Üyeleri 

Seçim Tarihi: 26 Nisan 1969 

Büyük Üstat Hayrullah Örs  

Büyük Üstat Kaymakamı Şekûr Okten 

Büyük 1.Nazır Hulûsi Selek 

Büyük 2.Nazır Sait Penbecioğlu  

Büyük Hatip Macid Erbudak 

Büyük Kâtip [Sekreter] Nafiz Ekemen  

Büyük Hazine Emini Cemal Gücü  

Büyük Hasenat Emini Raşit Temel  

Büyük 1. Muhakkik Sahir Talat Akev  

Büyük 2. Muhakkik Orhan Alsaç  

Büyük 1. Teşrifatçı [Tören Üstadı] Galip Kardam  

Büyük 2. Teşrifatçı [Tören Üstadı] Albert Arditti 

Büyük 3.Teşrifatçı [Tören Üstadı] Osman Hısım  

Büyük Sancaktar Sadi Aral  

Büyük Dahili Muhafız [Koruyucu] İhsan Mizanoğlu  

Büyük Harici Muhafız [Gözcü] Abdullah Ecemen  

 

Seçim Tarihi: 24 Nisan 1971 

Büyük Üstat Hayrullah Örs  

Büyük Üstat Kaymakamı Şekûr Okten 

Büyük 1.Nazır Halim Erker 

Büyük 2.Nazır Sait Penbecioğlu  

Büyük Hatip Ziya Umur 

Büyük Kâtip [Sekreter] Nafiz Ekemen  

Büyük Hazine Emini Cemal Gücü  

Büyük Hasenat Emini Raşit Temel  

Büyük 1. Muhakkik Albert Arditti 

Büyük 2. Muhakkik Sadi Aral  

Büyük 1. Tören Üstadı Nafi Ziya Başak 



221 

Büyük 2. Tören Üstadı Macid Erbudak 

Büyük Kutsal Kitap Emini Nuri Pere 

Büyük Sancaktar Galip Kardam  

Büyük Koruyucu Orhan Alsaç 

Büyük Gözcü Süha Aksoy 

 

Seçim Tarihi: 21 Nisan 1973 

Büyük Üstat Nafiz Ekemen 

Büyük Üstat Kaymakamı Şekûr Okten 

Büyük 1.Nazır Halit Arpaç 

Büyük 2.Nazır Sait Penbecioğlu  

Büyük Sekreter Ziya Umur 

Büyük Hatip Macid Erbudak 

Büyük Hazine Emini Cemal Gücü  

Büyük Hasenat Emini Nafi Ziya Başak 

Büyük 1. Muhakkik Sadi Aral 

Büyük 2. Muhakkik Albert Arditti 

Büyük 1. Tören Üstadı Halim Erker 

Büyük 2. Tören Üstadı Süha Aksoy 

Büyük Kutsal Kitap Emini Cavit Yenicioğlu 

Büyük Sancaktar Orhan Alsaç 

Büyük Koruyucu Raşit Temel 

Büyük Gözcü Mustafa Kenan Küney 

 

Seçim Tarihi: 19 Nisan 1975175 

Büyük Üstat Nafiz Ekemen 

Büyük Üstat Kaymakamı Şekûr Okten 

Büyük Üstat Kaymakamı Halit Arpaç 

                                                 
175 1974 yılında yapılan tüzük değişikliği ile 1975, 1977 ve 1979 seçim dönemlerinde 

ile göreve gelen Büyük Görevliler Kurulları’nda iki Büyük Üstat Kaymakamı görev 

yapmıştır.  



222 

Büyük 1.Nazır Cemal Gücü 

Büyük 2.Nazır Orhan Alsaç 

Büyük Sekreter Ziya Umur 

Büyük Hatip Macid Erbudak 

Büyük Hazine Emini Süha Aksoy 

Büyük Hasenat Emini Sadi Aral 

Büyük 1. Muhakkik Fuat Tuygan 

Büyük 2. Muhakkik Ferdi Özmen176 

Büyük 1. Tören Üstadı Osman Ertörer 

Büyük 2. Tören Üstadı Faruk Va-Nu 

Büyük Kutsal Kitap Emini Adnan Ergeneli 

Büyük Sancaktar Can Arpaç 

Büyük Koruyucu Cavit Yenicioğlu 

Büyük Gözcü Güres Çarkoğlu 

Büyük Sekreter Yardımcısı Nafi Ziya Başak 

Büyük Hazine Emini Yardımcısı Ömer Faruk Kurt 

Büyük Hatip Yardımcısı Nesip Aksüt 

 

Seçim Tarihi: 23 Nisan 1977 

Büyük Üstat Nafiz Ekemen 

Büyük Üstat Kaymakamı Cavit Yenicioğlu 

Büyük Üstat Kaymakamı Halit Arpaç 

Büyük 1.Nazır Cemal Gücü 

Büyük 2.Nazır Fuat Tuygan 

Büyük Sekreter Ziya Umur 

Büyük Hatip Macid Erbudak 

Büyük Hazine Emini Süha Aksoy 

Büyük Hasenat Emini Sadi Aral 

                                                 
176 Ferdi Özmen’in ismi bazı Büyük Görevliler Kurulu tersimatlarında sehven Ferit 

Özmen olarak geçmektedir. HKEMBL Tarihî Arşivi’nde yer alan 2671 numaralı üye 

sicil kartına göre doğrusu Ferdi Özmen’dir. 



223 

Büyük 1. Muhakkik Nafi Ziya Başak 

Büyük 2. Muhakkik Atilla Tengirşenk 

Büyük 1. Tören Üstadı Albert Arditti 

Büyük 2. Tören Üstadı Sevinç Kaynak 

Büyük Kutsal Kitap Emini Adnan Ergeneli 

Büyük Sancaktar Can Arpaç 

Büyük Koruyucu Suzi Özmen 

Büyük Gözcü Güres Çarkoğlu 

Büyük Sekreter Yardımcısı Suha Umur 

Büyük Hazine Emini Yardımcısı Mustafa Küney 

Büyük Hatip Yardımcısı Nesip Aksüt 

 

Bu dönemde 1 Ocak 1979 tarihinde istifa eden Büyük Hatip Macid Erbudak 

ve 6 Ocak 1979 tarihinde istifa eden Büyük Sekreter Ziya Umur yerine yardımcıları 

dönem sonuna kadar vekâlet etmişlerdir. 

 

Seçim Tarihi: 21 Nisan 1979 

Büyük Üstat Nafiz Ekemen 

Büyük Üstat Kaymakamı Cavit Yenicioğlu 

Büyük Üstat Kaymakamı Halit Arpaç 

Büyük 1.Nazır Sait Penbecioğlu  

Büyük 2.Nazır Atilla Tengirşenk 

Büyük Sekreter Suha Umur 

Büyük Hatip Süha Aksoy 

Büyük Hazine Emini Suat Ağagil 

Büyük Hasenat Emini Sadi Aral 

Büyük 1. Muhakkik Nafi Ziya Başak 

Büyük 2. Muhakkik Yüksel Kazmirci 

Büyük 1. Tören Üstadı Cüneyt Eriş 

Büyük 2. Tören Üstadı Sevinç Kaynak 

Büyük Kutsal Kitap Emini Erdoğan Tınaztepe 



224 

Büyük Sancaktar Şevki Kayaman 

Büyük Koruyucu Suzi Özmen 

Büyük Gözcü Halil Mülküs 

Büyük Sekreter Yardımcısı Nesip Aksüt 

Büyük Hazine Emini Yardımcısı Yusuf Nomal 

Büyük Hatip Yardımcısı Moiz Berker 

 

Bu dönemde 6 Eylül 1979 tarihinde vefat eden Büyük Üstat Nafiz Ekemen 

yerine Büyük Üstat Kaymakamı Cavit Yenicioğlu 23 Nisan 1980 tarihine kadar 

vekâlet etmiştir. 

 

Seçim Tarihi: 23 Nisan 1980 

Büyük Üstat Halit Arpaç 

Büyük Üstat Kaymakamı Cavit Yenicioğlu 

Büyük 1.Nazır Sait Penbecioğlu  

Büyük 2.Nazır Atilla Tengirşenk 

Büyük Sekreter Suha Umur 

Büyük Hatip Süha Aksoy 

Büyük Hazine Emini Suat Ağagil 

Büyük Hasenat Emini Sadi Aral 

Büyük 1. Muhakkik Nafi Ziya Başak 

Büyük 2. Muhakkik Yüksel Kazmirci 

Büyük 1. Tören Üstadı Cüneyt Eriş 

Büyük 2. Tören Üstadı Sevinç Kaynak 

Büyük Kutsal Kitap Emini Erdoğan Tınaztepe 

Büyük Sancaktar Şevki Kayaman 

Büyük Koruyucu Suzi Özmen 

Büyük Gözcü Halil Mülküs 

Büyük Sekreter Yardımcısı Nesip Aksüt 

Büyük Hazine Emini Yardımcısı Yusuf Nomal 

Büyük Hatip Yardımcısı Moiz Berker 





Türkiye Büyük Locası’nda 1948-1970 yılları arasında 
gerçekleşen köklü kimlik değişikliği bu dönem içinde 
ilkesel açıdan tamamlanmış olsa da, benimsenen yeni 
kimliğin inşa süreci çok uzun bir süre daha devam 
etmiştir. 

Esasen 1970’li yıllar, yeni bir kimlik inşa etmeye  
çalışan bir büyük locanın, içine yeni girdiği Muntazam 
Masonluk âleminin kavramlarını öğrenme, anlama ve 
özümseme mücadelesini yansıtmaktadır. Bir yandan 
bilinmeyenlerin çokluğu, diğer yandan dönemin kısıtlı 
iletişim ve seyahat imkânlarından kaynaklanan bilgiye 
erişim zorlukları, bu mücadeleyi çok çetin bir süreç 
haline dönüştürmüştür. 1970’li yıllarda yaşanan bu 
çetin süreç ardından gelen yeni kuşağın da yetiştiği 
kültürel zemini yarattığı için etkilerini günümüze kadar 
sürdürmüştür. Tüm bu yönleriyle 1970’li yıllar üzerinde 
özel olarak durulmaya ve incelenmeye değerdir.

Bugüne kadar sistemli bir tarih araştırmasına konu  
edilmemiş olan 1970’li yılları ele alan bu kitap, bir 
kısmı daha önce hiç yayınlanmamış belgelere dayanan 
analizleriyle Türk Masonluk tarihine yeni bir bakış 
imkanı kazandırıyor.

ISBN 978-605-9024-76-1


	Boş Sayfa
	Boş Sayfa

