
Aktan Okan Kardeşimizin aziz anısına 

 

 

 

 

 

 

 

 

Masonluk Kültürü 
 

 

 

 

 

 
Mimar Sinan ve Anadolu Güneşi Araştırma 

Locaları 

 

  

 

 
 

Editör: M. Remzi Sanver 

 

Mayıs 2010 



 2 

İÇİNDEKİLER 

 

ANMA: AKTAN OKAN 

 

EDİTÖRÜN ÖNSÖZÜ  

 

1– MASONLUK DÜNYASI 

 

2 – KÜLTÜR KAVRAMININ KURAMSAL ÇERÇEVESİ  

 

3 – MASONLUK KÜLTÜRÜNÜN YAPI TAŞLARI 

 

3.1–  Masonluğun Doğuşuna bir Bakış   

3.2 – Operatif Masonluk  

3.3 – İnisiyasyon Geleneği  

3.4 – Masonluğun Temel Kavramları 

3.5 – Masonluk Kültüründe Şövalyeliğin Etkisi 

3.6 – Masonluğun Temel İlkeleri 

 

4 – KÜLTÜR VE MASONLUK İLİŞKİSİ 

 

4.1 – Masonlukta Kültürün Yeri 

4.2 – Masonluğun Kültürümüze Etkisi  

4.3 – Genel Kültür Kapsamındaki Karşıtlıklar ve Mason Kültürünün Bunlara 

Bakış Açısı  

4.4 – Masonik Kültürün İnisiyatik Gelenek Çerçevesinde Değerlendirilmesi 

4.5 – Masonluk Sanatı 

 

5 –TÜRKİYE’DE MASONLUK KÜLTÜRÜ 

 

5.1 – Türkiye’de Hürmasonluğun Kısa Tarihi  

5.2 – Masonluk Kültürümüzde Tasavvuf Kurumlarının İzleri 

5.3 – Masonluk Kültürümüzde Siyasetin İzleri 

5.4 – Masonluk Kültürümüzde Yüksek Şura İzleri 

 

6- TESPİTLER, PROJEKSİYONLAR VE SORULAR 

 

6.1 – Masonluk Kültürünün Bugünü ve Yarını 

6.2 – Türkiye Masonluğunun Profili 

6.3 – Çalışmanın Devamı İçin Öneriler 

6.4 – Sorular 

 

 



 3 

Pek Muhterem Aktan OKAN Kardeş 

1930 – 2003 

 

Fotoğraf 

 

Aktan Okan Kardeşimiz, 1930 yılında Antalya’da doğdu. İstanbul Teknik 

Üniversitesi Mimarlık Fakültesinden Yüksek Mimar olarak mezun olduktan 

sonra meslek hayatını, bir süre Ankara’da serbest mimar olarak sürdürdü. Bu 

arada, aralarında Karayolları Genel Müdürlüğü binası da olmak üzere çeşitli 

önemli binaların mimari projelerinin sahibi olarak mimarlık mesleğinde saygın 

bir yer edindi. 

 

Doktorasını aldıktan sonra, TÜBİTAK Yapı Araştırma Enstitüsü’nde, önce ünite 

başkanı, sonra Müdür Yardımcısı olarak görev yaptı ve daha sonra da bir süre bu 

Enstitünün müdürlüğünü yürüttü, Enstitünün yapı araştırma alanında önde gelen 

bir yer edinmesine ve araştırmalarının yapı bilimi ile ilgili çevrelerde ilgi ile 

izlenmesinde etkili oldu. 

 

1983 yılında emekli olduktan sonra, merkezi İstanbul’da bulunan bir holdingin 

turizm alanındaki önemli bir yatırımının koordinasyonunu yürüttü ve 

İstanbul’un tarihi dokusunda seçkin bir yeri olan bir binanın, tarihsel 

niteliklerini koruyarak önde gelen uluslararası bir zincirin prestijli bir lüks oteli 

durumuna gelmesini sağladı.  

 

1958 yılında Ankara’da Bilgi Muhterem Locasında Masonluğa uyanan Aktan 

Okan Kardeşimiz, daha sonra bu locanın Üstadı Muhteremliğini de yapmıştır. 

Türkiye’de Masonluk uygulamasında özel bir deneyime öncülük yapmak 

amacıyla kurulmuş Yunus Emre Muhterem Locasının kurucuları arasında yer 

almış ve bu locanın da Üstadı Muhteremliğini yapmıştır. O günden beri, pek çok 

locada ilgiyle izlenen ve başka çalışmalara referans teşkil eden çok sayıda 

konuşma yapmıştır. 

 

1983 yılında İstanbul’a yerleşmesinin ardından İdeal Muhterem Locası’na üye 

olan Aktan Okan Kardeşimiz, 1996 yılında Büyük Görevliler Kuruluna 

seçilmişti. 20 Ocak 2003 tarihinde, İzmir’de Işın, Ephesus ve Eylem Localarının 

ortak toplantısında “Burada Bulunmamın Nedeni” konulu konuşmasını  

tamamladıktan az sonra, bir beyin kanaması sonucunda aramızdan ayrılarak 

Sonsuz Doğu’ya göç etti.  

  

 

 

 

 



 4 

EDİTÖRÜN ÖNSÖZÜ 

 

Çalışmanın Tarihçesi 

 

Aktan Okan Kardeşimizin 1990’ların ikinci yarısından itibaren sürdürdüğü 

“Mason Kültürü” üzerine araştırmalar, Türk Masonluğunun düşünsel ikliminin 

güçlü rüzgarlarından bir tanesini estirdi. Mason kimliğini ve Masonluk 

kültürünü oluşturan unsurlara dair kimi zaman tek başına, çoğu zaman da 

Kardeşleriyle paylaşarak sorduğu ve cevaplama gayreti içinde olduğu sorular 

Türkiye Büyük Locası bünyesinde heyecan yarattı. Konu, birçok Locamızın 

gündemine alındı. Nihayet Mimar Sinan ve Anadolu Güneşi Araştırma Locaları 

da bu soruları gündemine alan bir projeyi birlikte yürütmeyi benimsediler. 

Projenin ürünlerini içerecek kitabın editörlüğü görevini de Aktan Okan’ın 

çırağına verdiler. 

 

Şeref duyduğum bu görevi üstlenirken, iki ayrı araştırma locasında toplanmış 

çok sayıda Masonun, tabiatında çoğulluk içeren bir konuya dair görüşlerini 

çelişkiler içermeyen ama hiç kimsenin görüşünü de göz ardı etmeyecek şekilde 

bir araya getirmenin imkansıza yakın zorluğunu biliyordum. Bu zorluk 

içerisinde büyük şansım, Ender Arkun Kardeşimin, Anadolu Güneşi Araştırma 

Locası’nın katkılarının raportörlüğünü yüklenmek suretiyle projede aldığı aktif 

rol oldu. Ustalıkla hazırlamış olduğu rapor, bu çalışmanın temelini teşkil ediyor.  

 

Nihai raporu bu temel üzerine inşa ederken, her katkıyı değerlendiren çoğulcu 

bir metin oluşturabilmek için en uygun yöntemin, yazarların katkılarını, her biri 

ayrı bir bölüm oluşturacak şekilde bir araya getirmek olduğuna karar verdim. 

Bunu yaparken, çoğulculukla uyumsuzluk; farklı seslere yer vermekle hiçbir şey 

söylememek arasındaki ince çizgiyi belirleme sorumluluğunu da üstlenmiş 

oldum. Değerli katkıları üzerinde haddimi aşan değişiklikler yapmama müsaade 

eden ve böylece bu sorumluluğu taşımama destek olan Kardeşlerime 

müteşekkirim. Bu büyük desteğe rağmen, kitabın bütünlüğünde var olması 

muhtemel her türlü eksikliğin sorumluluğu benimdir. 

 

Çalışmanın Amacı 

 

Esasen, kitabı oluşturan katkıların ortaya çıkarttığı bütüne baktığımızda, kültür 

gibi girift bir kavramın tabiatında var olan tanım yapma zorluğunun, Masonluk 

kültürü söz konusu olduğunda daha da belirginleştiğini görüyoruz. Kitabın 

içerdiği makalelerin, Masonluk kültürünün yerleştiği ana eksenlere dair hemfikir 

görünseler bile, bu kültürü oluşturan unsurların teorik ve pratik 

değerlendirmelerinde mutabık olmadıkları açıktır. Kati hüküm getirmemenin, 

Masonluk kültürünün temel bir öğesi olduğunu düşündüğümden, Masonlar 

tarafından kaleme alınmış olan bir çalışmanın, çoğulcu bir düşünsel profil 



 5 

sergiliyor olmasını doğal buluyorum. Ayrıca, Masonluk kültürüne dair düşünsel 

tekillik içeren her araştırmanın, eksik kalmaya mahkum olduğunu düşünüyorum. 

Nihayet, kitapta Masonluğa getirilen farklı bakışların her birinin, Masonluk 

kültürünün bir parçasını temsil ettiği kanaatiyle, parçaları bir araya getirme 

çabası içerisindeki okuyucunun önünde, “Masonluk kültürü” kavramına dair 

yeni ufuklar açılacağını umuyorum. 

 

Başka bir deyişle, kitabın amacı, Masonluk kültürünü oluşturduğunda şüphe 

bulunmayan ana unsurları ve bu unsurlardan kaynaklanan zengin kavramlar 

dağarcığını takdim etmek; bu surette çizilen geniş kavramsal çerçeve içerisinde 

ortaya çıkan öznel değerlendirmeleri ortak bir zeminde ifade etmek; böylece, bir 

yandan Masonluk kültürüne dair birtakım soruları cevaplandırırken, diğer 

yandan da ortaya yeni sorular atmak suretiyle yeni araştırmaları teşvik etmektir. 

 

Çalışmanın Kavramsal Dayanakları 

 

Benimsenen bu çoğulcu yaklaşıma rağmen, “kültür” ve “Masonluk kültürü” 

kavramlarına dair editör bakışını dile getirmekte yarar görüyorum: 

 

Kültür, toplumların yarattığı soyut ve somut değerler bütünüdür. Bu bütün, çok 

boyutlu ve karmaşıktır. Bir toplum içerisinde, insanlar tarafından uzun yıllar 

boyunca geliştirilip yerleştirilen dil, din, töreler, gelenekler, bilgi, etiket, sanat, 

mimari ve genel olarak toprağa yerleşim ve yaşam biçimleri, o toplumun 

kültürünü oluşturur. Dolayısıyla kültürü üreten, insandır. Diğer yandan, insanın 

ürettiği kültürün normatif etkileri, o kültür ortamındaki insanların yaşama bakış 

ve yaşayış biçimlerini belirler. Bu iki yönlü etkileşim, kültürü sabit ve statik bir 

kavram olmaktan çıkartır. Bir toplumun kültürü, gerek kendi iç dinamiklerinin 

gerekse de başka kültürlerin etkisiyle zaman içerisinde değişir. 

 

Kültürdeki değişkenlik ve dinamizm, “kültürün kapsamı” kavramını da 

beraberinde getirir. En geniş manasında bir insanlık kültürü mevcut olduğu gibi, 

farklı toplumların –mesela milletlerin- kendilerine has kültürleri de mevcuttur. 

Hattâ, herhangi bir kurumu ya da insanlar grubunu belirleyen davranış, değer ve 

hedef ortaklıklarını, o kurumun ya da grubun kültürü olarak tanımlamak 

mümkündür.  

 

Masonların üzerinde buluştukları bir davranış, değer ve hedefler zemini mevcut 

olduğundan, Masonluğa özgü bir Masonluk kültüründen söz etmek yerindedir. 

Bu kültürün kapsamına ve başka kültürlerle etkileşimine dair çeşitli bakış açıları 

mevcuttur. Aynı şekilde, Masonluk kültürü ve Masonlar arasındaki etkileşim de 

tartışmalıdır. Bilhassa Voltaire, Goethe, Schiller, Tolstoy, Mozart gibi insanlığı 

aydınlatmış büyük değerler söz konusu olduğunda, Masonluk kültürünün ve 

Masonluk ortamının mı bu üstün nitelikleri oluşturmada etkili olduğunu yoksa 



 6 

Masonluğu seçen bu yüksek kişiliklerin mi Masonluk kültürünün 

biçimlenmesine katkıda bulunduklarını değerlendirmek güçtür. 1 

 

Her halükarda, Masonluk kültürünü oluşturan iyi tanımlanmış yapı taşları vardır. 

İçinde yaşadığımız Masonluk binasının duvarlarını ören; Masonluğu, kendi 

dışındaki dünyadan ayıran ve onu sosyal kulüplerden ya da kardeşlik 

cemiyetlerinden farklı kılan, işte bu yapı taşlarıdır. Mimarının öngördüğü 

biçimleriyle duvarların ve zemine yerleşimin bir binayı tanımladığı, ona kişilik 

kazandırdığı, onu başka binalardan farklı kıldığı gibi, bu yapı taşları da 

Masonluk kültürünü tanımlar ve sınırlarını belirler. Bu açıdan, Masonluk 

kültürünü değerlendirme gibi bir uğraşa girildiğinde bunlara gerekli ilgi ve 

dikkat gösterilmeden geçilemez. 

 

Bu yapı taşlarının tespitinde, iki ayrı kaynağa atıf yapmak mümkündür. 

Bunlardan bir tanesi, Masonluğun örgütsel yapısının kaynağı olan Operatif 

Masonluk; diğeri ise tarihi gelişmesi içerisinde bu örgütsel yapının içine akan 

inisiyasyon geleneğidir. Masonluk kültürünün temeli, bu iki kaynak tarafından 

oluşturulup biçimlendirilir. 

 

Çalışmanın Kapsamı 

 

Masonluk kültürünü bu iki kaynakla temellendiren yaklaşım, çalışmamızın 

kapsamını da belirlemektedir. Günümüzün dünya Masonluk panoraması, gerek 

ilkeler, gerek uygulamalar açısından önemli bir çeşitlilik arz etmektedir. Farklı 

temel ilkelerini benimseyen Masonluk örgütleri mevcut olduğu gibi, aynı ilkeleri 

benimseyenler arasında da ciddi uygulama farklılıkları göze çarpmaktadır.2 Bu 

çeşitlilik içersinde, kültür kavramının çağrıştırdığı bütün sorulara genel cevaplar 

getirmek mümkün değildir. İncelememiz, geleneksel Masonluk anlayışının 

kuramsal değerlendirmesiyle sınırlıdır. Geleneksel Masonluk anlayışının dışında 

kalan yaklaşımlar ile geleneksel Masonluk anlayışının içerisindeki uygulama 

farklılıkları incelememizin dışındadır. Başka bir deyişle, çalışmamız geleneksel 

Masonluk anlayışının üzerinde kuramsal mutabakat sağladığı hususları ele 

almakla yetinmekte; kültür kavramının çağrıştırdığı uygulamaya dair sorulara 

cevap getirme iddiasını taşımamaktadır.  
 

Masonluğun inisiyasyon geleneğinin mirasçısı olması ve ezoterizm kültürüne 

verdiği referanslar, üyelerini Üstat Masonlardan seçen; Ejiptoloji, Pitagorculuk, 

şövalyelik, simya gibi disiplinleri esas alan inisiyatik sistemlerin doğmasına yol 

açmıştır. Eski ve Kabul Edilmiş Skoç Riti, Rektifiye İskoç Riti, Cagliostro Riti, 

                                                 
1 Bu iki yönlü ilişkiye Bölüm 4.1 ve Bölüm 4.2’de değinilmektedir. 
2 Mesela, geleneksel Masonluk anlayışını benimseyen Türkiye Büyük Locası içerisinde her dinden insanlara 

kucak açılırken, yine geleneksel Masonluk anlayışını benimseyen İsveç Büyük Locası bünyesinde Hıristiyan 

olmayanlar Masonluğa kabul edilmemektedir. 



 7 

Memfis Misraim Riti gibi oluşumlar bunların örneklerindendir. Bu ritler, 

Masonluk kültürünün bir parçasını oluşturmakla beraber, çalışmamızın 

kapsamının dışındadır. 

 

Çalışmanın kapsamının dışında bırakılan bu konular Masonluk kültürünün 

anlaşılması açısından elbette ki önemlidir. Diğer yandan, Masonluk gibi asırların 

izini taşıyan ve dünyanın her tarafında yeşermiş bir yapının kültürel birikimini 

tek bir çalışmada ele almanın imkansızlığı da ortadadır.  

 

Popüler kültür unsurlarının çalışmanın kapsamı dışında tutulması ise bilinçli bir 

tercihtir. Bütün ezoterik kuruluşlarda var olan gizemliliğin cazibesi neticesinde, 

Masonluk kimilerince gerçeklik sınırının ötesindeki bölgelere yerleştirilmiş; 

İlluminati ya da Prieure de Sion gibi oluşumlarla arasında bağlar kurulmaya 

çalışılmıştır. Bazı Masonlara bile cazip gelen bu bağlar, Masonluğa gizemli bir 

boyut kazandırmakla birlikte, Masonluk kültürünün içeriğinde 

düşünülmemelidir.  

 

Kitap yedi ana kısımdan oluşuyor. Ender Arkun tarafından kaleme alınan 

“Masonluk Dünyası” başlıklı giriş kısmında, çalışma boyunca ele alınan temel 

kavramlar takdim ediliyor. 

 

Cengiz Gürsu tarafından kaleme alınan “Kültür Kavramının Kuramsal 

Çerçevesi” başlıklı ikinci kısımda, “kültür” kavramına dair bir literatür taraması 

yapılıyor.  

 

Masonluk kültürünü belirleyen ana unsurları tespit edip inceleyen “Masonluk 

Kültürünün Yapı Taşları” başlıklı üçüncü kısım, altı bölümden oluşuyor. 

İnceleme, Masonluk tarihine genel bir bakışla başlıyor: Abdullah Alanyalı, 

Cüneyt Çeçen, Ömür Ersoy, Albert Kant, Aytuğ Kolankaya, Alphan Lodi, 

Aktan Okan, Remzi Sanver ve Batu Tarman; Masonluğun doğuşunu, 

Ortaçağ’dan 18. yüzyılın başına uzanan bir dönemdeki toplumsal gelişmeler 

çerçevesinde ele alıyorlar. Bu tarihi perspektife bağlı olarak, Masonluk 

kültürünü oluşturup biçimlendiren iki temel kaynak olarak gördüğümüz Operatif 

Masonluk ve inisiyasyon geleneği, Ender Arkun tarafından ikinci ve üçüncü 

bölümlerde inceleniyor. Dördüncü bölümde Ender Arkun, Masonluğun 

“sembol”, “hakikatı arayış”, “sır”, “konstrüktivizm” gibi bazı temel 

kavramlarını; beşinci bölümde Daniel Şoef “şövalyelik” kavramını ele alıyor. 

Altıncı bölümde ise Remzi Sanver, Masonluğun temel ilkelerini, Masonluk 

kültürünün kaynaklarına atıfla inceliyor.  

 

“Kültür ve Masonluk İlişkisi” başlıklı dördüncü kısım, projeye, “Kültür” ve 

“Masonluk” kavramlarını çeşitli açılardan incelemek suretiyle yapılan katkıları 

içeriyor. Bu kısmı oluşturan beş bölümden ilkinde, Okan Işın, Masonluğun, 



 8 

mensuplarının en geniş manasında insanlık kültürüyle donanmalarındaki işlevini 

incelerken, ikinci bölümde Mehmet Akif Akev, Masonluğun, insanlık kültürüne 

olan katkılarını ele alıyor. Üçüncü bölümde Bozkurt Güvenç, insanlık 

kültüründe var olan ideal/gerçek, toplum/birey, zaman/mekan, aşk/nefret, 

kadın/erkek, tanrı/insan, iyi/kötü, yöneten/yönetilen gibi ikilemlerde 

Masonluğun aldığı pozisyondan yola çıkarak, Masonluk kültürünü 

değerlendiriyor. Dördüncü bölümde Moiz Varon, Masonluğun kültürünü 

inisiyatik gelenek çerçevesinde irdeliyor. Beşinci bölümde Mete Gürler, 

Masonluk ve sanat ilişkisine bir bakış getiriyor. 

 

“Türkiye’de Masonluk Kültürü” başlıklı beşinci kısım Masonluğun evrensel 

karakterinin üzerine, Türkiye’deki uygulanışının kendisine özgü karakterini ele 

alıyor. Bu kısmın dört bölümünden ilkinde Celil Layıktez Türkiye’de 

Hürmasonluğun tarihi seyrini kısaca anlatıyor. Bu tarihi seyrin bir sonucu olarak 

ortaya çıktığını ve Türkiye’de Masonluğun kendisine has karakterine etki 

ettiğini düşündüğümüz üç unsur –tasavvuf kültürü, siyaset kültürü ve yüksek 

şura kültürü- Yavuz Ağaoğlu tarafından kaleme alınan üç ayrı bölümde 

inceleniyor. Araştırmamız çok sayıda Kardeşimizin katkıda bulunduğu müşterek 

bir çalışmanın ürünü olduğundan, tarihimize ait bu bölümlerin yazarları, 

belgeler ve tespitlere dayalı olan makalelerini mümkün olduğunca kişisel 

yorumlardan arındırmaya dikkat ediyorlar.  

 

“Tespitler, Projeksiyonlar ve Sorular” başlıklı altıncı kısmın birinci bölümünde 

Ender Arkun Masonluk kültürünün bugünü ve yarınına dair eleştirel bir 

değerlendirme yapıyor. İkinci bölümde Türkiye Masonluğunun üye profiline 

dair Turgut Tiftik tarafından hazırlanan muhtelif istatistikler veriliyor. Üçüncü 

bölümde, Yavuz Çekirge’nin Masonluk kültürüne dair yeni bir araştırma önerisi 

var. Dördüncü bölümde ise Cengiz Gürsu, bu çalışmanın oluşturduğu kavramsal 

zeminin yol açtığı yeni soruları ortaya atıyor. 

 

Teşekkürler 

 

Değerli makaleleriyle bu kitabı var eden Yavuz Ağaoğlu, Asım Akin, Mehmet 

Akif Akev, Abdullah Alanyalı, Ender Arkun, Cüneyt Çeçen, Yavuz Çekirge, 

Namık Doğancıoğlu, Ömür Ersoy, Mete Gürler, Cengiz Gürsu, Bozkurt Güvenç, 

Okan Işın, Albert Kant, Aytuğ Kolankaya Alphan Lodi, Aktan Okan, Daniel 

Şoef, Batu Tarman, Turgut Tiftik ve Moiz Varon Kardeşlerime; bu çalışmadan 

desteklerini hiçbir zaman esirgemeyen Mimar Sinan Araştırma Locası 

Başkanları Doğan Yalım, Mehmet Demirel ve Ahmet Şenkut Kardeşlerime; 

projeye muhtelif safhalarında kıymetli emeklerini veren; değerli görüşleri ve 

yapıcı eleştirileriyle çalışmanın gelişmesine katkıda bulunan Haluk Ar, Sadi 

Bayram, Turgut Derinkök, Namık Doğancıoğlu, Burak Kaptan, Necdet Kesmez, 

Ergin Koparan, Aytaç Manço, Kuthan Savaşçın, Tuğrul Tankut, Bilgin Turnalı, 



 9 

Erdal Türker, Osman Urallı Kardeşlerim ile Mimar Sinan ve Anadolu Güneşi 

Araştırma Locaları’nın üyeleri Kardeşlerime şükranlarımı sunuyorum.  

 

Müşterek gayemiz, taşımaya çalıştığımız meşaleyi tutuşturmuş olan Aktan 

Okan’ın 

 

“Yarının Masonları, Mason kültürümüzü tanımlayıp biçimlendirmek için hizmet 

edenleri; Masonluğumuza yeni biçimler ve anlamlar kazandıranları saygı ile 

selamlayacaktır.”  

 

sözleri istikametinde, yarının saygıyla selamlanacak Masonlarının çalışmalarına 

katkıda bulunmaktır. Bunu, kitapta olması muhtemel ve hepsi benden 

kaynaklanan hatalara rağmen, bir nebze de olsa gerçekleştirebilmiş olmanın 

ümidiyle, Aktan Okan Kardeşimizin aziz hatırası önünde sevgi, saygı ve hasretle 

eğiliyorum. 

 

M. Remzi Sanver 

31 Mayıs 2010, Beşiktaş 



 10 

 

1- MASONLUK DÜNYASI 

Ender Arkun 

 

Herhangi bir konuşma ortamında Masonluktan söz edildiğini düşünün. Bu 

sözcüğün kullanımının hemen arkasından, konuşanlardan her birinin bu konuda 

oldukça keskin ve yanlı görüşler ileri sürdüğü bir tartışma zemininin doğduğuna 

tanık olmuşsunuzdur. İlginçtir, yaşam standardı ya da kültür ve eğitim 

düzeyinden bağımsız olarak, herkesin bu konuda söyleyecek sözleri vardır. Ve 

çoğu zaman da bu sözlerin ardında oldukça katı ve olumsuz peşin hükümler 

yatmaktadır. Olumlu az sayıda görüş, birçok durumda, Mason tanıdıkları 

olanlardan gelir. “Filanca Bey Masonmuş ama çok iyi bir insan. O Mason 

olduğuna göre, Masonluk çok da kötü bir şey olmamalı” şeklinde dile getirilen 

görüşler, genellikle çok yüksek sesle ifade edilmez. Zira bir kişinin Mason 

olduğu biliniyorsa, dış dünyaya gösterdiği yüzü ne kadar olumlu olursa olsun, 

onun bir gizli kimliği, bir gizli gündemi bulunduğu varsayımı baskın gelir. 

 

Aslında bu, pek de şaşılacak bir durum değildir, çünkü Masonluk yüzyıllar 

boyunca, birçok gerçek dışı ve haksız yakıştırmanın hedefi olmuştur. Bu 

yakıştırmaların kaynağında, tarih boyunca Masonluğa karşı durmuş çeşitli siyasi 

rejimler ve başta Katolik Kilisesi olmak üzere çeşitli dinsel kurumlar vardır. Bu 

tarihi karşıtlığın sebepleri ayrı bir inceleme konusu olmakla birlikte, yüzyıllar 

boyunca sürdürülen yoğun bir Masonluk aleyhtarı propagandanın popüler kültür 

üzerindeki etkileri aşikardır. Bu kültür halâ Masonluğu Siyonizmin dünya 

çapındaki çıkarlarıyla ilişkilendirilmekte ve/veya dünyadaki dengelerle 

oynamayı kendine iş edinmiş devletler üstü bir kudret sıfatıyla komplo 

teorilerinin merkezine yerleştirmektedir.  

 

Diğer yandan akademik tarihçilik, Masonluktan feyzalmış Masonların 

demokrasinin, bilimin ve özgür düşüncenin dünyada yerleşmesindeki önemli 

katkılarını ortaya koymaktadır. İngiltere’den başlayarak bütün Avrupa’yı saran 

ve gerek çağdaş devlet anlayışının, gerekse de bilimsel düşüncenin hakim 

kılınmasında etkili olmuş Aydınlanma hareketinin hayata geçirilmesinde; çağdaş 

demokrasilere örnek olmuş Amerika Birleşik Devletleri anayasasının 

oluşumunda; İtalya birliğinin gerçekleştirilmesinde; Güney Amerikanın pek çok 

devletinin bağımsızlığına kavuşmasında; insan hakları evrensel bildirgesinde; 

Masonların önemli rolleri tarihi gerçeklerdir. Ayrıca Avrupa ve dünya kültürüne 

önemli katkıları yadsınamayan Goethe, Mozart, Tolstoy, Schiller gibi kültür ve 

sanat insanları da Masondur. Kaliforniya Devlet Üniversitesi’nden Profesör 

Theodore Rozsak’a göre “Avrupa kültürünün, derinliği ve yadsınılamaz etkinliği 

en önemli ve tek manevi geleneği olan Masonluk; büyük katedrallerin 

inşaatçılarının, felsefecilerin, Shakespeare, Goethe, Blake ve Yeats gibi şair ve 

oyun yazarlarının, Leonardo Da Vinci ve Michelangelo gibi Rönesans’ın devi 



 11 

olan sanatçıların ve genel olarak Avrupa Hıristiyan toplumunun düşünürleri 

üzerinde 2000 yıl boyunca oluşturduğu yaratıcı etkiyi, daha sonraki çağlarda 

özgür düşünce ve içerisinden simya ile birlikte çağdaş bilimin ve demokrasinin 

de çıktığı ilerici düşüncenin oluşmasında da göstermiştir.” 

 

Benzeri bir durum Türkiye için de geçerlidir. Osmanlı İmparatorluğu’nun ve 

Türkiye Cumhuriyeti’nin birçok sanatçı ve aydınının; Türkiye Cumhuriyeti’nin 

kurumlarının oluşup oturmasında Atatürk’ün yanında yer almış olan pek çok 

fikir ve eylem adamının Mason olduğu bilinmektedir. 

 

Esasen, Mason kurumlarınca yayınlanan “Meşhur Masonlar” listelerindeki 

isimlerin yansıttığı kültürel ve siyasi çeşitlilik dikkat çekicidir. Bu çeşitlilik 

altında, Masonluğun, ya da onun çağdaş düşünsel boyutunu tanımlayıcı olarak 

kullanılan deyimle Hürmasonluğun gerçek kimliği ve içeriğinin ne olduğunun 

sorulması doğaldır. Aslında, bırakınız Mason olmayanları, bu sorunun yanıtı 

Masonlar için dahi kolay değildir. Bir yaklaşım, Masonluğu, 17. yüzyılın 

sonlarında ve 18. yüzyılın başlarında İngiltere’de, Ortaçağ taşçı ustalarının 

meslek birliklerinin geçirdiği bir dönüşümün ürünü olarak görür. Bu yaklaşıma 

göre Masonluk, bütün öğretilerini, geleneklerini ve ritüellerini bu meslek 

birliklerine borçludur. Bu yaklaşıma karşı çıkanlar, Masonluğun düşünsel 

kökenlerini, tarihteki ezoterik sistemlere dayandırlar; bu sistemler ise Mısır 

misterlerinden Tampliye Şövalyeleri’ne; Pitagor Okulu’ndan Bektaşiliğe uzanan  

çok geniş bir yelpazeyi oluşturur.  

 

Masonluğun kökenlerine dair var olan farklı yaklaşımların, Masonluğun kültürel 

temellerine farklı bakışlara yol açmış olması şaşırtıcı değildir. Kimine göre 

Hürmasonluk, tartışılmaz olarak Batı kültürünün bir kurumudur. Mesajı her ne 

kadar evrensel dahi olsa yöntemleri ve gelenekleri Batılıdır. Masonluğun Doğu 

dünyasına taşınışı, Batı düşünce tarzına ve Batı spiritüalizmine öykünme 

sonucunda olmuştur. Kimine göre ise aslında Doğu kökenli olan ezoterik kültür, 

tarihin seyri içerisinde Batı dünyasına taşınmış ve zaman içerisinde bugünün 

Batılı Hürmasonluğuna dönüşmüştür. Dolayısıyla Hürmasonluk, biçimsel olarak 

Batılı olmakla birlikte, özü itibarıyla Doğu kökenlidir denebilir. 

 

Bu yaklaşım ve bakış açılarından hangisi doğru olursa olsun, bugün 

Hürmasonluk, çok köklü bir geleneği temsil eden ve dünyanın her kültüründe 

var olan küresel bir olgudur. Bu nitelikleriyle Masonluğun, kültürünün ve 

toplumsal yansımalarının incelenmesi şüphesiz ilginç bulgulara yol açacaktır. 

Böyle bir inceleme, Masonluğun tarihi ve kültürel kökenlerinden günümüze 

uzanan bir seyri gerektirmektedir. Çalışmamızın gayesi bu yönde küçük de olsa 

atacağı adımla, Hürmasonluğun daha iyi anlaşılmasına katkıda bulunmaktır. 

 

 



 12 

 

Masonlar için iki dünya vardır: Bunlardan biri kendi iç dünyaları, Masonluk 

dünyası, diğeri de “harici alem” dedikleri dış dünya, herkesin dünyası. Masonlar 

kendi iç dünyalarında Masonluğu öğrenir, bir Mason olarak arınıp ruhsal olarak 

gelişir; dış dünyada ise, Masonların iç dünyasında elde etmiş oldukları gelişmiş 

kişiliği insanlık uğruna yararlı davranış ve eylemlerde kullanırlar.  

 

Masonların iç dünyasında neler vardır?  

 

Mason dünyası, bir semboller ve alegoriler dünyasıdır. Masonluk, evrensel 

mesajını sembol ve alegorilerin ardına gizlenmiş olarak verir. Bu sembolik 

anlatım, mesajın çağlar boyunca, her çağın algılamasıyla çelişmeyecek şekilde 

verilmesini sağlayan bir esnekliği getirip yorum zenginliğini destekler. Bu 

yorum zenginliği, Masonluğun mesajının yüzyıllar boyunca taze kalmasını 

sağlamıştır.  

 

Tekris adı verilen inisiyasyon töreniyle Masonluğa adım atan kişiler, tamamen 

farklı bir dünyaya girmiş olduklarının bilincine varırlar. İyi uygulanmış bir 

tekris töreni, Masonluğa inisiye olan kişinin benliğinde kolay silinemeyen izler 

bırakır. Sarsılmıştır; farklı bir ortama, yaşamının farklı bir aşamasına girdiğinin 

bilincindedir. Törenin bir amacı da, inisiyenin yeni kazandığı Mason 

kimliğinden heyecan ve onur duymasını sağlamaktır. Bu başarılabilirse, ileriye 

dönük olarak Masonluğun kültürünü benimseyecek, Mason varlığına katkıda 

bulunacak bir “kardeş” kazanılmış olur.  

 

Bu her zaman gerçekleşmez. Bazıları bir merak saikiyle ya da onları teklif eden 

bir kardeşin “itmesiyle” Masonluğa adım atarlar ve kendilerini dünya 

görüşlerine, kişiliklerine uygun görmedikleri bir ortamın içinde bulurlar. Bu 

kişiler Masonluğun bünyesinde fazla kalmazlar: Ya ayrılırlar ya da devamsızlık 

gösterirler. Bu durum, Masonluğa teklif edilecek kişilerin düşünsel ve karakter 

yapıları iyice incelenmeden bu tekliflerin yapılmaması gereğini ön plana çıkarır. 

 

Mason locası, tanım olarak hiçbir ihtirasın giremeyeceği, bütün kardeşlerin 

sevgi ve dostlukla birbirlerine bağlı oldukları bir huzur ortamıdır. Burada 

kardeşlik sevgisi, özgür düşünce ve barışın ışığı çevreyi aydınlatır. Gerçekten 

de, dış dünyanın gürültülü ve çekişmeli ortamından sonra, ayda iki defa dahi 

olsa, loca toplantılarına ve kardeşlik sofrasına katılan Mason kardeş, dost bir 

ortamda huzur ve sükunet bulmuş olarak ruhen yenilenir.  

 

Loca çalışmaları sırasında Masonlar locanın doğusundan gelen aydınlıktan 

yararlanma gayreti içinde olurlar. Doğudan gelen aydınlığın kaynağı olan üç 

büyük nur; kutsal kitaplar, gönye ve pergeldir. Türkiye’de, yemin kürsüsü 

üzerinde açık duran üç semavi dinin üç kutsal kitabının üzerinde gönye ve 



 13 

pergel durur. Kutsal kitaplar, tasvir etmek zorunda olmadığımız bir yüce varlığa 

inancı; pergel ruhsal duruma hakimiyeti, ihtirasları dengelemeyi bilmeyi; gönye 

ise yaşamda dürüstlüğü, hakkaniyeti ilke edinmeyi simgeler. Bu üç sembol, 

masonun yaşamına yön vermesi beklenen üç temel ilkeyi bildirip benimsetmeye 

çalışır: “Bir yüce varlığa inançlı olacaksın; ihtiraslarına hakim olmayı 

bileceksin; kendine ve çevrene karşı dürüst olacaksın”. Bu, Mason adayına 

verilen ilk derstir. Ancak hepsi bundan ibaret değildir. Dereceler ilerledikçe 

daha derin ve ince başka öğretiler, başka dersler de gelir.  

 

Masonluk dünyası, Masonluk ortamı, korunmuş bir dünyadır. Bir Mason, 

Masonluk dünyasında kendisini güvende hisseder. Dış dünyada karşılaşacağı 

sorunların karşısında gereksinme duyacağı destekleri bulabileceği bir dünyadır 

bu. Sağlık sorunlarını gidermede doktor kardeşleri, hukuki sorunlarına çözüm 

bulmada avukat kardeşleri, idari konularda yol göstermede mali müşavir 

kardeşleri ve çeşitli başka her türlü sıkıntısını ortadan kaldırmaya ya da 

hafifletmeye katkıda bulunacak daha pek çok kardeşleri vardır. Öyle ki bu 

kardeşlerini tanıması da gerekmez; Mason kimliği, bu kardeşlerin yardımlarına 

hak kazanmak için yeterlidir. Uzak bir diyarda, yardıma muhtaç kalan bir 

kardeş, sorunlarını çözebilecek durumdaki bir yetkiliyi, bir el sıkışı sonrasında 

yanında bulabilir. Yaşamın göstereceği her türlü sıkıntılı durum ya da felaketler 

karşısında, bir Mason yalnız olmadığını, yanında her zaman Mason kardeşleri 

bulunduğunu bilir. Onun için Mason dünyası, duvarları sevgi ve dostlukla 

örülmüş bir kale gibidir. Mason kardeş, bu kalenin içinde kendini güvencede 

hisseder, yalnızlık  duygusundan, savunmasızlık kaygısından uzak kalır.  

 

Mason kardeş, aldığı gibi, vermekle de yükümlüdür. O da, gereksinme 

oluştuğunda, elinden geldiği kadar, yalnız Mason kardeşlerinin değil, yardımına 

muhtaç bütün insanların yardımına koşmakla yükümlü olduğunu bilir. Masonik 

öğretiyi özümsemiş bir Mason, bu yükümlülüklerini severek yerine getirir. 

Kalabalık bir poliklinikte, hasta akını karşısında bunalmadan her hastasına 

şefkatle davranabilen bir doktor, yoğun bir iş gününde talep sahiplerine anlayış 

ve dikkatle hizmet edebilen bir yetkili büyük olasılıkla Masondur, eğer değilse, 

olmaya adaydır.3  

 

Masonik öğreti, sembolik olarak Süleyman Mabedinin inşaatı etkinliği içinde 

bulunan bir locanın çırak, kalfa ve üstat mertebesindeki inşaatçı üyelerine, bu 

sembolizma içinde verilir. Çırak derecesindeki Masonlar, “ham taşı yontma” adı 

verilen bir Masonluğu anlama ve içe dönük kişisel arınma eylemi içindedirler. 

Bu aşamayı başarıyla tamamlayan çırak kardeşler kalfa olmaya hak kazanırlar. 

Kalfa derecesindeki kardeşler toplumsal yaşamda kendilerinden beklenen 

davranış biçimleri konusunda eğitilirler. Para, güç ve mevki hırsı gibi saptırıcı 

                                                 
3 Bazı Masonlar, bir Mason gibi davranabilen ancak Mason olmayan kişilere “önlüksüz Mason” niteliğini 

yakıştırırlar. 



 14 

hırslardan arınmayı öğrenirler; parayı, gücü ve mevkii insanlığın yararına 

kullanma konusunda koşullandırılırlar. Üstat derecesi ise, felaket ve kriz 

ortamlarında ayakta kalmayı, bunların karşısında önlem alabilme yetisini 

kardeşlere kazandırmayı amaçlar. Bütün dünyada, üstat derecesine yükselmenin 

ön koşulu olan Hiram Efsanesinin canlandırılması sembolizması içinde, ölme ve 

sonra dirilme, yaratılan eserlerle ölümsüzlüğe ulaşma teması işlenir. Bu törenin 

sembolizması, “yaşarken öyle eserleri gerçekleştir ki bedenin öldükten sonra 

dahi adın takdirle anılır olsun, ismin yaşasın”  şeklindeki bir düşünceyi 

yerleştirmeyi amaçlar.  

 

Masonların hiç sonuçlanmayacak çalışmalarının amacı yapmakta oldukları 

mabedi tamamlamaktır. Bu mabet, sembolizmada Süleyman Mabedi olarak 

adlandırılıyor olsa da, Masonik ritüelde açıklandığı üzere “yalnız Masonlar için 

değil, bütün insanlar ve insanlık için mutluluk yuvası olacak bir ülkü 

mabedidir”. Bu mabet, “doğudan batıya uzanır, güneyden kuzeye yayılır ve 

evreni simgeler, bütün insanları ve insanlığı sarar; kardeşlik sevgisi sınır 

tanımadığı için mabedin hiçbir duvarı yoktur ve tavanı da yıldızlı gökyüzüdür. 

Bu mabet; akıl ve hikmet, kuvvet ve güzellik adı verilen üç sütunla taşınır.” 

Masonluğun bu mabet sembolizmasıyla simgelenen amacı bütün insanların barış 

ve dostluk içinde kardeş olacağı, adalet, sevgi, refah ve huzurun hakim olacağı 

bir dünya ülküsüdür.  

 

Bu ülküye ulaşma mücadelesinde Masonların çabası “hakikatin arayışı”dır. 

Hakikat, evrenin ve insanlığın var oluş nedenlerinin ardındaki en temel 

gerçektir. Bu gerçeğe ulaşım hiçbir ölümlü için mümkün olmasa da Masonluk, 

Masonları bu arayışı sürdürmeye teşvik eder. Masonlar da bu ulaşılmazlığı 

bilmelerine rağmen bu uğurda çabalarlar. Zira bu çabanın içinde olmanın, onları 

arındıracağına, insanlık değerleri açısından daha ileri aşamalara ulaştıracağına 

inanırlar. Masonluk öğretisi ve Masonlar, dünya görüşü olarak iyimserdirler. 

Her kederin daima kurtuluşla sona ereceğine inanırlar. Doğadaki ve insan 

yaşamındaki karanlıkların, olumsuzlukların geçici olduğuna, bunların bir gün 

aydınlığa ulaşacağına inanırlar. Diğer taraftan gerçekçidirler de: Hiçbir iyiliğin, 

mutluluğun sürekli olamayacağını da belirtmekten geri durmazlar. Bu inançları, 

Mason mabedinin zeminine işlenmiş, birbirini izleyen siyah ve beyaz damalı 

döşeme sembolizmasıyla açıklanır.  

 

Mason olmak bir idealdir. Mason, Masonluğun ilkelerini benimsemiş ve tam 

olarak yerine getirebilen bir ideal kişidir. Başka bir deyişle her bir üyenin, 

Masonluk adayının, erişmek için çaba gösterdiği örnek kişiliktir. Bu kişiliği elde 

etmiş kişiye “İnsanı Kâmil” de denir. Bu nedenle Mason cemiyetinin bir üyesi 

kolaylıkla “Ben Masonum” demez, böyle bir iddiada bulunmaz, çünkü Mason 

olmaya çalışmaktadır. Birinci derece ritüelinin loca açılışındaki kateşizminde 



 15 

Üstadı Muhteremin Birinci Nazıra yönelik “Mason musunuz?” sorusuna Birinci 

Nazırın “Kardeşlerim beni öyle tanırlar” şeklinde tevazu içeren bir yanıt verir.  

 

Peki, o zaman, “Mason” olarak nitelendirilen tam olgunluğa ermiş insanın 

nitelikleri nelerdir? Bunlar çok özetle: itidal (ılımlılık), metanet (manen 

dayanıklılık), basiret (doğru karar verebilme yeteneği) ve adalettir. Bir Mason 

kardeş sevgisini, yardımda içtenliği ve hakikatin arayışını ilke edinmeli; inanç 

sahibi olmalı; tüm insanlara şefkatle yaklaşabilmeli ve en olumsuz koşullar 

altında bile ümidini hiçbir zaman yitirmemelidir.  

 

Masonlukta ulaşılmış aşamalara göre verilmiş dereceler vardır. Bunlar, aşağıdan 

yukarıya doğru çırak, kalfa ve üstat olarak sıralanır. Bir locanın yöneticisine de 

Üstadı Muhterem denir. Bu kademelerin her birinin kendisine özgü öğretileri ve 

işaretleri vardır. Bunların her biri, Masonluk yolunda bir ileri adımı simgeler. 

Üstat derecesini elde etmiş bir kardeş tam ve eksiksiz bir Mason olarak 

nitelendirilir. Diğer yandan, derecesi ne olursa olsun, bütün Masonları bir araya 

ve aynı düzeye getiren tek bir sıfat vardır o da “kardeş” sıfatıdır. Mason 

localarındaki çalışma ortamının dışında, alınmış bütün rütbeler ortadan kalkar, 

herkes aynı düzeye iner, üyelerin birbirlerine hitaplarında yalnız “kardeş” sıfatı 

yer alır.  

 

Masonluk dünyası işte böyle bir dünyadır. Masonların “harici alem” tabir 

ettikleri dış dünyadan kopuktur ama ona ve insanlığa hizmet için vardır. 

Masonluk dünyasında yetişen Masonların gerçek görev alanı dış dünya ve 

insanlığın bütünüdür. Masonluk öğretisinin ve Masonluk kültürünün temel 

ilkesini oluşturan bu yaklaşım acaba günümüzde ne kadar geçerlidir? Geleceğin 

dünyasına nasıl taşınmalıdır? Binlerce yılı bulan geçmişinden günümüze 

Hürmasonluk içeriğinde taşınabilmiş inisiyatik/ezoterik öğreti ve kültürü, 

günümüz koşullarında ileriye dönük bir bakış açısıyla nasıl tanımlayabiliriz, 

nasıl tanımlamalıyız? Bu çalışmanın amacı bu doğrultuda değerlendirmeler ve 

saptamalar yaparak ileriye yönelik gelişmemize de yol gösterici olacak bir kültür 

tanımlaması yapmaktır.  



 16 

 

 

2-KÜLTÜR KAVRAMININ KURAMSAL ÇERÇEVESİ 

Cengiz Gürsu 

 

 

Kültür kavramı, sosyal bilimlerin hemen hepsinde karşılığını bulan, yer alan bir 

kavramdır. Geniş “konumlanma”sı dolayısı ile zor ve bir o kadar da soyut bir 

nitelik arzetmektedir. Bu gerçekten hareket ile kültürün kavramsal boyutunu 

olabildiğince sergilemek çalışmamız için adeta bir zorunluluk olmuştur. Diğer 

taraftan kültür kavramı hakkında spekülasyonlar yapmak ya da icatlarda 

bulunmak çalışmamızın boyutlarını aşar. Bu nedenle kültür kavramı 

konusundaki akademik bilgiye ilişkin olarak bu alanda temayüz etmiş olan iki 

akademisyenin çalışmalarına işaret edilecektir. Zaten her iki akademisyen de 

çalışmalarında meslektaşlarının katkılarına yeteri kadar yer vermekte, diğer bir 

deyişle, bu çalışmanın gereksinmelerini karşılamaya yeterli zemini 

oluşturmaktadırlar. 

 

Kültürün tanımsal çerçeveden kavramsal boyuta olan yolculuğunu Bozkurt 

Güvenç’in kaleminden iletmekle başlamak yararlı olacaktır. Kültürün tanımsal 

çerçevesini Bozkurt Güvenç şöyle çizmektedir4: 

 

“Bilimsel anlamda kültür, dini, sanatı, yapıp ettiğimiz herşeyi içine alan 

karmaşık bir varlık alanıdır. O bütünlük içinde yer alan herşey, herşeye bağlı ve 

bağımlıdır. Gözle görülmeyen, elle tutulmayan bu bağları, insanlar eğitimle 

öğrenir; dil ve iletişimle kurar, sürdürür. Özetle, ‘bilimsel anlamda kültür, 

toplumun üyesi olarak insanın, yaşayarak, yaparak öğrendiği ve aktarıp 

öğrettiği maddi manevi herşeyden oluşan karmaşık bütündür.’ 

 

Bütünün temeli (kaynağı), kuşkusuz, toplumdur. Kültür, toplumu oluşturan 

kişileri, onları birarada tutan, birbirine bağlayan dil ve haberleşme süreçlerini, 

sanatlarını, inançlarını, törelerini, hukuk ve yönetim kurumlarını, üretim ve 

tüketim düzenlerini içine alır. 

 

Kültürün ABC’sine başlarken, kültür varlığının sınırları kolay çizilmeyen 

karmaşık bütünlüğünü kavramak elbet yararlıdır. Din ve sanat kültürlerinin 

bütünlüğünden de söz edilebilir. Bilimsel anlamdaki kültür, din ve sanat 

olgularını da içine alan daha geniş kapsamlı bir olgu ve kavramdır. 

 

Yukarıda, canlıüstü varlık tartışmasında, bilimsel kültür kavramının uygarlık 

anlamına geldiği açıklanırken, kültür kavramının biyolojik, felsefi ve eğitimsel 

                                                 
4 Güvenç, “Kültürün ABC’si”, sy; 14,15,54. 



 17 

anlamları üzerinde de durmuştuk. Şu kadar ki, bilimsel kültür kavramı, öteki 

anlamları da içine almaktadır. Kültürün çok sayıda tanımı vardır ama 

çoğunluğu, tanıma benzemeyen, tanımın tanımına uymayan tanımlardır. 

 

‘Kültür, toplumun üyesi olarak kişilerin yaşamları boyunca eğitim süreciyle 

öğrendiklerinin tümüdür.’ 

 

Bu tanım öğrendiklerimizin tümü diyor, ama öğrenileceklerin neler olduğunu 

açıklamıyor. 

 

‘Doğa’nın ya da Tanrı’nın yarattıklarına karşılık insan türünün yarattıklarının  

tümü!’ 

 

Bu tanım da kültür varlığının insan tarafından yaratıldığından fazla bir şey 

söylemiyor. Oysa, gerçekte insan kültür varlığının hem yaratıcısı hem 

yaratısıdır.” 

 

Bozkurt Güvenç’in kültürün kavramsal kapsamı için sıraladıkları ise şunlardır5: 

 

“1. Kültür, içgüdüsel ya da kalıtımsal değil, her bireyin doğduktan sonra, 

yaşayarak kazandığı, öğrendiği bilgi, davranış ve alışkanlıklardır. Madem ki 

öğrenilir, eğitimin kurallarına, yasalarına ve ilkelerine uygun olmak 

zorundadır. 

 

2. Bütün canlılar, yaşadıkları sürece, varlıklarını sürdürecek, kendilerini 

tehlikelerden koruyacak bazı beceriler kazanırlar. Ancak insan öğrendiklerini 

yavrusuna aktarabilen tek canlıdır. Onun biricikliği, kuşkusuz, dil öğrenme 

yeteneğinden gelir. Bu anlamda, ilk yaradılışa kadar uzanan kültürün, tarihi ve 

sürekli bir varlık alanı olduğu söylenir. 

 

3. Kültürün öğrettikleri yalnız zaman boyutunda sürekli değil, fakat aynı 

zamanda toplumsal, yani mekana görelidir. Toplumdan topluma değişir. Bir 

toplumun sahip olduğu, yarattığı, paylaştığı tüm alışkanlıklar o toplumun 

kültürüdür. Bu anlamda, toplumun aile, mahalle, köy, kasaba gibi alt 

birimlerinin sahip olduğu farklı kültür birikimlerine toplumun alt kültürleri 

denebilir. Kültür toplumsal olduğuna göre, geleceği (kaderi) topluma bağlıdır. 

 

4. Kültür her ne kadar, ideal kural, davranış ve değerlerden oluşursa da, 

bireysel tutum ve davranışlar, büyük ölçüde ideallerden ayrılır. Başka bir 

deyişle, her kültür bütünü kabaca, ideal ve gerçek adını verebileceğimiz bir 

kültür ikileminden oluşur. İdeal ile gerçek ara sıra birbirine yaklaşsa, üst üste 

                                                 
5 Güvenç, age, sy; 55,56. 



 18 

gelse de, çoğu zaman birbirinden uzaktır. Öyleyse insan davranışlarının büyük 

bölümü kültürel (öğrenilmiş) olsa bile ideal olmayabilir. İnsan veya siyasal 

bilimcinin bu iki tür davranıştan birine ağırlık vermesi, ideal ile gerçek ikilemini 

karşı karşıya getirebilir. 

 

5. Kültür, biyolojik (yaşamsal) ve toplumsal ihtiyaçları karşılayıcı, yani 

işlevseldir. Kültürel kurumlar ve ilkeler, başarısı denenmiş çözüm yollarıdır. 

Doyum (tatmin) düzeyi, alışkanlıkları destekler ve pekiştirir; doyumsuzluk ise 

değişim ve boşluklara yol açar. Süreklilik, doyumun, doyumsuzluktan biraz daha 

fazla oluşuna bağlanabilir. Madem ki, biyolojik ihtiyaçlar evrenseldir, bunlara 

cevap veren kurum ve değerlerin yani kültürlerin belli ölçülerde benzer olması 

kaçınılmazdır. 

 

6. Hemen her kültürün öğeleri, uyum ve doyum sürecinin sonucu olarak 

bütünleşmek, ya da öyle görünmek eğilimindedir. Ancak kimi işlevcilerin ileri 

sürdüğü gibi, kültürün tam anlamıyla bir bütün ya da bütünleşmiş sistem 

olduğunu söylemek güçtür. Tarihi ve çevresel etkenlere ve çelişkilere açık olan 

kültürler tam bir bütünlük kazanamazlar. Kazanır gibi olurken, iç-dış güçler 

dinamiği, dengeyi ve bütünleşme sürecini alt üst edebilir.  Bütünlük bir idealdir. 

Bütünleşme yerini hemen ayrışmaya, çatışmaya bırakır. 

 

7. Kültürün bir bütün ya da “sistem” olduğu sık sık yenilenir. Ancak, sistemi 

tanımlamak zor olduğu gibi, kültürün de tam bir sistem olmadığını savunmak 

belki daha kolaydır. Kültür varlığı tümüyle maddi veya gözlemlenebilir bir olgu 

veya nesnel bir varlık değildir. Öyleyse, kültür kavramı, hayatla ilgili soyut bir 

kavramdır. Bu kavram bir coğrafya haritası gibidir. Yeryüzü öğelerini ve 

engebelerini simgeleyen harita nasıl bir soyutlama ise kültür kavramı da bir 

soyutlamadır. Kültürel kurum, kavram ve süreçler gerçekliğin adları, yankıları 

ve soyutlamalarıdır.” 

 

Bozkurt Güvenç kültürün öğeleri/unsurları konusunda ise “Doğa’nın ya da 

Tanrı’nın yarattıklarına karşılık, insanoğlunun, yaparak, yaşayarak yarattığı, 

öğrendiği, öğrettiği, aktardığı, geliştirdiği maddi manevi herşey bilimsel alanda 

kültür ise, böylesine geniş bir kültür kavramının öğeleri nelerdir? Sayılıp 

sıralanabilir, sınıflanabilir mi?” sorusunu gündeme getiriyor ve bu soruya yanıt 

ararken, davranış ve kişilik, yerleşmeler, dini kurumlar, hukuk, mülkiyet, siyasal 

davranış v.b. gibi 88 adet kültürel öğe sıralıyor. Bununla da bitmiyor bunlara 

ilaveten 888 adet “öğe alt başlığı”nın da işaret edilmesi gerekiyor.6 

 

                                                 
6 Ayrıntılı bilgi için bkz. Güvenç, age, s; 74,75,77. 



 19 

Bozkurt Güvenç bir başka akademik çalışmasında, “Canlı-üstü Bir Varlık Alanı 

Olarak Kültür” başlığı altında kültüre daha bir popüler açılım getiriyor:7 

  

“ ‘Kültür’ sözcüğü çağımızın çokça kullanılan ama az anlaşılan yüklü 

kavramlarından birisidir. Yalnız bilim, sanat, felsefe değil; İnsanoğlu’nun her 

davranışına ve yarattığına ‘kültür’ deniyor. Kültür, aynı zamanda, bir insan ve 

toplum kuramı’dır. Kimi sosyal bilimciler insanların (1) neden benzer ya da (2) 

neden farklı olduklarını, (3) neden-nasıl değiştiklerini ‘kültür’ ile açıklıyorlar: 

 

2- İnsanlar benzer çünkü kültürleri benzer, 

3- İnsanlar farklıdır çünkü kültürleri farklıdır, 

4- İnsanlar değişir, çünkü kültürleri değişmektedir. Çünkü, İnsan, 

kültürünün ürünüdür! 

 

Güzel sanatlarla uğraşanlar, icra ettikleri sanatı, genellikle ‘kültür’ olarak 

tanıtırlar (Resim, müzik, tiyatro, sinema, TV, edebiyat vb. kültürler gibi). 

 

Biyolog ve Teknologlar, kültürü, üretmek, çoğaltmak ve yoğaltmak anlamında 

kullanırlar: Endüstri, Tarım, Hayvancılık, Balıkçılık, Ormancılık, Bahçecilik, 

Seracılık, Arıcılık, Çiçekçilik Kültürleri gibi. Mikrobiyologlar, mikrop ‘kültürü’ 

yaparlar – mikroba etkili olacak ilacı belirlemek için. 

 

Günlük dilde ‘kültür’ü, eğitim-öğretim süreci, bu sürecin kazandırdığı genel, 

mesleki kültür, İslam kültürü, dil ve spor kültürü vb. anlamlarda kullanırız. 

 

Bilim ve Felsefe Dilinde, ‘Kültür’ü, insanın ve toplumların yapıp öğrenerek 

kazandığı her şey (tutum, davranış ve değerler) kısaca ‘medeniyet’ anlamında 

kullanıyoruz: Doğu, Batı, Çin, Hind, Mısır, Inka, Hıristiyan, İslam 

Medeniyetleri  ya da uygarlıkları gibi. 

 

Kültürbilimcilere göre, her toplum, kültür varlığını oluşturan ortak kurum ve 

benzer değişkenlerden kendine özgü, yepyeni bütünler oluşturur. Bu sentez 

biriciktir, millidir, özgündür. Zaman-mekanda tam bir benzeri-özdeşi yoktur. 

İşte bu ilkeye batılı bilginler ‘pattern’ (kalıp, örüntü) ya da ‘configuration’ 

(biçim, biçim alış, biçimleniş) diyorlar. 

 

Toplumlar ve uluslar, kural olarak, benzer malzemeden değişik yüzler ya da 

maskeler üreten, türeten sanatçılara benzerler. Kültürel muhtevanın yaklaşık 

%90’ı ortak kökenli yani birbirinden alınmış, esinlenmiş olduğu halde, bugün 

dünyamızda on bini aşkın dil-kültür sisteminin yaşadığı bilinmektedir. 

                                                 
7 Ayrıntılı bilgi için bkz.: Güvenç, “Kültür Konusu ve Sorunlarımız”, s. 110, 115, 116. 



 20 

Kültürlerin özgün kimliği, muhtevayı taşıyan ve karşılıklı ilişkileri kuran dilde 

görülebilir.” 

 

 

Kültür kavramının felsefi ve bilimsel anlamda çözümlenmesi konusunda ise 

Doğan Özlem’in görüşlerinden söz etmeyi ve aktarımlar yapmayı uygun bulduk. 

Doğan Özlem “Kültür Bilimleri ve Kültür Felsefesi” ana başlığı altında iki ana 

yaklaşımı masaya yatırıyor. Önce “Tarihselcilik” olarak adlandırılan 

yaklaşımdan söz etmekle başlayalım.10 

 

Tarihselcilik yola üç temel unsuru göz önüne alarak çıkar. Bunlar; 

 

a) Bilginin var olma olasılığı, 

b) Araştırmayı yapacak kişinin konumu, 

c) Tinsel gerçekliğin konu olarak gösterdiği özellik 

 

şeklinde sıralanabilir. 

 

“Tin” kavramı Alman İdealist Ekolü”nün bir kavramıdır. Bu kavram zaman 

içinde metafizik anlamından sıyrılmış ve günümüzde “kültür” sözcüğü ile 

anlatılmak istenen bir içeriğe kavuşmuştur. Yani kültür kimilerine göre; “bir 

insan topluluğunun tarihsel olarak dönüşebilen yaşam stili”, kimilerine göre ise, 

“toplumsallaşma halinde ortaya çıkan ve her zaman dilimi içinde az veya çok, 

ama sürekli değişen bir işaret ve simgeler topluluğuna göre şekillenip yönlenen 

yapay bir Dünya’dır”.  

 

Doğan Özlem’e göre tarihselcilik, bu “yaşam stili”nin, bu “işaret ve simgeler 

topluluğu”nun, kısacası “kültür”ün bilgisine ulaşmak ister. Buradan hareket ile 

her türlü insan için geçerli olabilecek bir kültür bilgisine ulaşılamaz. Yani insan 

topluluklarındaki benzer, yaklaşık, ortak yaşam stilleri genelgeçer bir “kültür” 

kavramı oluşturmaz. 

 

Tarihselciliğin esas amacını ise Doğan Özlem; “soyut bir kültür kavramının 

peşinden koşmaktan çok, her tarihsel dönem ve süreç içerisinde insanların ve 

toplumların kendilerine ördükleri yaşam örgülerini, kendi teklikleri içinde, 

bireyselleştirici bir tutumla ele almaktır. Bu yaşam örgüsünü belirleyen işaret ve 

simgelerin doğada karşılıkları yoktur; bunlar olgu değillerdir” olarak ifade 

etmektedir. Bu ifade ile insan eylemlerinin ya da toplumsal kurumların birer 

olgu oldukları inkar edilmemektedir. Ancak insan eylemlerini etkileyen maddi 

etkenlerin yanı sıra gözlem ve deneyle saptanamayacak etkenlerin varlığının 

olduğu da vurgulanmaktadır. Bu tür etkenler bir “anlama” ya da bir “zihniyete” 

dayanmaktadır. Böylece “kültür” gerçekliği “anlamcı” bir analizi 

(açıklamacılığı) gerektirmektedir. Doğal olgularda görülen süreklilik ve tekrar 



 21 

etme özelliğine sahip olmayan böylesine bir kültür gerçekliğine, hiç bir kültürün 

tek başına olmadığı, başka kültürlerle etkileşim içinde olduğu tespitini de 

eklemek gerekir. 
10 Ayrıntılı bilgi için bkz.: Özlem, “Kültür Bilimleri ve Kültür Felsefesi”, sy; 48-51. 

 

Kültür kavramı konusundaki ikinci ana yaklaşımı ise Doğan Özlem 

“Olguculuk” olarak adlandırıyor.11 

 

Olgucu bakış açısı ise doğada karşılığı bulunmayan kültürel işaret ve simgelere 

işaret etmektedir. Bunlar; 

 

a) Ahlaksal, 

b) Estetik, 

c) Dinsel, 

d) Politik, 

e) İdeolojik 

 

ilke ve normlardan oluşmaktadır. Olgucular bu ilke ve normları akıl-dışı 

(irrasyonel) motiflere bağlamaktadır. Örneğin; “fedakarlık” ya da “kendini 

Tanrı’ya adama” gibi ahlaksal ya da dinsel faaliyetler hiçbir akılcı ölçüte bağlı 

değildirler. Yani tarihselciler kültür kavramını açıklarken “akılcı ölçütlerden” 

de hareket ederlerken olgucular kültür kavramını tamamen meta-fizik bir 

platformda ele almak gerektiğini vurgulamaktadırlar. Doğan Özlem süreç içinde 

araştırmacılarca “tarihselciliğin”, “olguculuğa” oranla daha fazla 

benimsendiğinin de altını çizmektedir. 

 

Doğan Özlem bilahare kültüre izafe edilen anlamları çözümleyerek, kültürün 

anlamsal çeşitliliğinin kültüre hangi boyutlanmaları kazandırdığını 

irdelemektedir12 

 

Kültürün tanımsal, kavramsal ve felsefi konumlanmasına ilişkin akademik görüş 

ve argümanlar, kültürün tanımı konusunda asgari müşterek oluşturacak bir 

“kültür kuramı”nın mevcut olmadığını; hattâ kültürün niteliği itibarı ile 

kuramsal çerçeveye sığdırılamadığı konusunda neredeyse fikir birliği 

sağlandığını düşündürmektedir.  

 

Çalışmamızı değerlendirecek ve ona katkıda bulunmaya niyet edeceklere fikir 

verebilmek amacıyla, sayılanlarla sınırlı olmamak şartıyla, kültür alt başlıkları 

sıralamayı faydalı bulduk: 

 

a) Tekil kültür     g) Halk kültürü 

b) Çoğul kültür     h) Kent kültürü 

c) Alt kültür      i)  Ulus kültürü 



 22 

d) Meslek kültürü     j)  Değişik ve Özgül kültür 

e) Topluluk (Cemaat) kültürü   k) Evrensel kültür 

f) Din (inanç) kültürü    l)  Makro kültür (Uygarlık) 

 

Kültürün, insanın ve insanlığın var olduğu sürecin ayrılmaz bir parçası olduğu 

gerçeği bizleri, hiç kuşkusuz Masonluğun kültürün neresinde olduğu; 

Masonluğun kültürü boyutlandırıp boyutlandıramadığı ya da Masonluğun bizzat 

bir kültür oluşturup oluşturmadığını düşünmeye sevk etmektedir.  

 

Kültür kavramı kapsamında çok fazla sayıda unsurun (öğenin) yer alması ve 

bizzat bu unsurların birbirleri ile olan iletişim ve etkileşimleri dolayısıyle ortaya 

çıkanlar, kimi zaman kültür olarak o zamana kadar betimleneni dahi 

başkalaştırabilmektedir. Bunun da dışında, kültür kavramı kapsamındaki çok 

sayıda unsurdan herhangi birisi veya birkaçı yine herhangi bir tarihsel kesit 

içinde neredeyse kültür kavramını tek başına sürükleyip, belirleyebilmektedir. 

İşte bu bağlamda kültürün kendi kategorisi içinde neyi barındırıyorsa, onların 

tümünün bir arada dışavurumu olarak telakki edilmesi yanlış olmayacaktır 

sanıyoruz. 



 23 

 
 

3- MASONLUK KÜLTÜRÜNÜN YAPI TAŞLARI 

 

3.1- Masonluğun Doğuşuna bir Bakış8 

Abdullah Alanyalı, Cüneyt Çeçen, Ömür Ersoy, Albert Kant, Aytuğ Kolankaya, 

Alphan Lodi, Aktan Okan, Remzi Sanver, Batu Tarman 

 

Masonluğun ilk kez, ne zaman, nerede ve nasıl başlamış olduğu, bir türlü 

uzlaşmaya varılamayan konulardan biridir. Masonluğun başlangıcını Süleyman 

Mabedi yapımına, hattâ Babil Kulesi inşaatına götürenler bile var! Ama biz 

söyleşimizi, Ortaçağ’ın son dönemi ile, Spekülatif Masonluğun Büyük Loca 

olarak kurumlaşıp, Anderson Anayasası ile kimliğini belirlediği süre arasında 

sınırlayalım dedik. 

 

Ortaçağ’dan başlayalım. Ortaçağ, siyasal, hukuksal, ekonomik ve sosyal bir 

sistem  olarak feodal rejimde ifadesini bulur. Feodal rejim, devlet birliğinin 

olmadığı, iktidarın parçalanmış olduğu bir düzendir. Sosyal sınıflar soylular, din 

adamları yani rahipler, çalışan köylüler ve serfler olarak sıralanır. Feodal 

piramitte sadece iki sınıf toprak sahibidir: Senyörler ve Kilise adına rahipler. 

Ortaçağ Avrupa’sının değerler sistemini  hemen hemen tek başına  Hıristiyanlık 

temsil ediyor. Esasen, İsa’dan sonra, Roma İmparatorluğu’nun  bu yeni  dine 

karşı takındığı sindirme ve zulüm politikasının sonuç vermemesi; 313 yılında 

Hoşgörü Fermanı’nın yayınlanıp, 325 yılında Büyük Constantinus’un 

Hıristiyanlığı devlet dini olarak kabul etmesiyle Doğu Roma İmparatorluğu’nun 

resmi dini haline gelen Hıristiyanlık, imparatorluk çöktüğünde Avrupa’nın 

sınırlar ötesi tek örgütlü gücü olarak kaldı. Bu güç ile feodal düzendeki güçsüz 

krallara diz çöktürmek, güçlü senyörler ile toprak ve rantı kırışmak  kolay oldu.  

Yani, Kilise Ortaçağ’a  çok güçlü bir şekilde girdi. 

 

Bu arada ilginç gelişmeler de oldu. Dev imparatorluğun çökmesiyle,  Avrupa’da 

okul adına bir tek Manastır Okulları kaldı. Bunlar, yedi serbest sanat adı altında 

toplanmış bilgileri öğretiyorlardı. Dersler arasında geometri, aritmetik ve 

astronomi de vardı.  

 

Ama başka bir olgu daha var, Ortaçağ’da inşaatçılık, diğer meslekler arasında 

öncelikli bir yer tutar. Operatif Mason diye adlandırılan inşaatçılar, ayrıcalıklar 

elde eder. Ortaçağ’ın başlarında dar anlamda birliklerde örgütlü olan; feodal 

düzenin sembolü derebey şatoları, senyör malikaneleri ve kaleler inşa eden 

Operatif Masonlar, manastır inşaatları sırasında keşişlerle tanışırlar. Bu keşişler 

ile olan düşünsel alışveriş, mesleğe mistik bir cephe katar. Birlik disiplinini 

                                                 
8 Bu bölüm, yazarlarının muhtelif Localar’da sunmuş oldukları “Yeni Bir Yaşama Doğru: Spekülatif Masonluk” 

başlıklı konferansa dayanmaktadır. 



 24 

içlerinde sıkı bir şekilde uygulayan, eriştiği mesleki bilgileri sır haline getirip 

saklayan, sebatkar, doğru sözlü, namuslu, adil Mason ustalarının bu küçük ama 

kapalı örgütlenmeleri ise, keşişlerin yoğun ilgisini çeker. Neticede, ortaya çıkan 

kardeşlik birliği, zamanla meslek örgütlenmesi kavramını da aşan bir niteliğe 

ulaşır. 

 

Operatif Masonlar, dönemin yapı tekniğine ve mimarisine inanılmaz boyutlar 

katmış!  Çünkü manastırlardaki eğitim, bunların iç dünyasını, dış dünyadaki 

sanatla bütünleştirmiş.  

 

İyi ki de bütünleştirmiş! Çünkü o sıralarda Romanesk sanatla ilişki kurmasalardı 

mimarlık tarihindeki ilk başarılarını sağlayamazlardı. 12. yüzyıl sonlarına doğru, 

kentlerdeki servet sahibi tacirlerin sayısı artmıştı. Masonların başarısı tacirleri, 

paralarını genellikle mülklere yatıran kişileri etkiler. Artık aranan, klasik ahşap 

evler değil taş duvarlı yapılardır. Benzer istek askerlerden de gelir, eski ahşap ve 

toprak kaleler, artık taş yapılar olacaktır. Bu artış sürecinde yeni yapılar roman 

sanatı andırsa da, ondan çok daha insancıl yeni düşüncelere yanıt veren bir 

biçim alır. Neden mi? Çünkü Gotik sanat etkisini göstermeye başlamıştır. 

İlginçtir, bu Gotik sanat etkisi ile özellikle katedraller genişler ve yükselir. 

Katedralleri süsleyen heykeller daha zenginleşir ama tanrının yüceliğinden çok 

iyilikseverliği dile getirmeye başlar, çünkü gotik estetiğin tüm güzellikleri bu 

yapılara yansımıştır. Ama bu eserlerin sadece inşaat işlerinde yetkinleşmiş 

olanların bilgi düzeyi ile bitirilmesine imkan var mı? Bence bunu onlar da 

hissetmiş olmalı. Ve onun için aralarına gotik sanatı özümsemiş olanları da 

aldılar. İşte onlar bugün hür ve kabul edilmiş olarak adlandırdığımız kişilerdir. 

Yani operatif olarak yapım eylemine katılamayan ama yapım için spekülatif 

olarak fikir veren kişiler.  

 

Her ülkede, sanatın yüksek ilkelerini öğrenmiş Hür Masonlar ile bunlar 

tarafından geliştirilmiş geometri ve mimarlık bilgileri üzerinde hak iddia 

edemeyen alt düzey Masonlar arasında kalın çizgilerle çizilmiş bir ayrım vardı 

diyebiliriz. Öyle ki, örgüt üyelerinin, mesleğin gizlerini taş yontuculara 

aktarmaları yasaktı. Halbuki diğer meslek örgütleri çok katıyken, Ortaçağdaki 

Masonlar, meslek dışından kişileri de Masonluğa  kabul etmişlerdir. Çünkü, bu 

kişiler bilgileri, sosyal düzeyleri ya da mal varlıkları sayesinde, örgütün 

niteliklerini yüceltebilecek ve Masonluğa yarar sağlayabilecek kişilerdi. Ve 

böylece operatif örgütlenme, yavaş yavaş spekülatif bir yapıya dönüşmeye 

başladı. 

 

13. yüzyıldaki gelişme sadece Masonluk için değil tarım için de geçerli. O tarihe 

kadar uygulanışı sınırlı kalmış olan tarım yöntemleri kırsal kesimde hızla 

yayılır. Böylece tarım alanında çalışanların büyük çoğunluğu toprağı terkedip 

köyden kente göç eder. Bu gelişme önemli bir olguyu çıkarıyor karşımıza: 



 25 

Kentlerin gelişmesi. Çünkü ticaret patlamış; tarımda biriken nakit kent 

zenginlerine ve kiliseye akmış; doğal olarak kilise de eline geçen bu fırsat ile 

daha çok dini yapı yapılmasını talep etmiş. İşte Operatif Masonluktaki gelişme 

böylesi bir talep patlamasının doğal bir sonucudur. 

 

Operatif Masonluğun önü açılmıştır artık... Katedral inşaatçılarının kurdukları 

birlikler ile Masonluk, efsaneler döneminden sıyrılıp, gerçek kimliğine doğru 

ciddi adımlar atmaya başlar. 

 

Masonluk gelişirken Avrupa’da hiç mi gelişme yok? 

 

Olmaz mı! Tanrı’yı ve dini yaşama nedeni olarak alan düşüncenin yerini insanı 

merkez alan düşünce almadı mı? Birleşmiş toplum anlayışı terk edilip, bireye  

ve özgürlüklere yönelinmedi mi? İnanç ve ahlakta bile serbestlik savunulmadı 

mı? Dalga dalga bütün Avrupa’yı saran çok yönlü bir hareketten bahsediyoruz.  

 

Rönesans bu! İnsanlık tarihinin kırılma noktalarından biri. Üstelik bu dönem 

edebiyat, sanat ve düşün alanında inanılmaz ufuklar açtı. İnsanlığa,  hümanizm 

denilen o olağanüstü insalcıl değerleri kazandırdı. Bu yeni yaşam anlayışı, 

dinden bağımsız bir kültür kurmayı, sadece insan ile ilgili bir felsefe yaratmayı 

hedefledi. Bu gelişmeler, Rönesans adını almış olan kültürün ideolojik içeriğini 

de oluşturdu. İlerlemeden yana olanlar ilk çağın mirasına büyük bir susamışlıkla 

sarıldı. Parlak bir edebi kültüre ulaştı. Montaigne bu yolun Fransa’daki 

öncüsüdür. İngiltere ise İngiliz edebiyatının en büyük dahisi Shakespeare ile 

tarih sahnesine çıkar. Bu arada İspanyol edebiyatı Cervantes’in Don Kişot’unu 

ortaya koyar. Rönesans’ın büyük dahisi Leonardo Da Vinci  deneyimin önemini 

derinden kavrayarak “bilgelik deneyimin oğludur” der. Büyük bir ressamdır Da 

Vinci. Ressam olduğu kadar matematikçi ve seçkin bir mühendis. Onu Rafaello 

ve Michelangelo izler. Bu olağanüstü üç kişinin etkisi ile Operatif Masonlar, 

gotik yapılara kendilerine özgü bir stil katarlar. Yalın bir geometriyi hayranlık 

veren bir üslup ve yetkinlikle kullanarak katedrallerin en muhteşem örneklerini 

sergilerler. Yapı sanatında bir mucizedir bu ve gerçekleşir!  

 

Rönesans ilkeleri, inanç sistemi üzerinde de derin depremler yaratır. Martin 

Luther, Kale Kilisesi’nin kapısına Protestanlığın ilkelerini çakar!  Aslında o, 

tarihin eşref saatini yakalamıştı. Büyük bir ekonomik ve siyasi güç olarak 

toplumu ezen ruhban sınıfının, Tanrı adına günah çıkartıp, cenneti vaad ederek 

adım başı  halkı  soyması,  kara sakalların ardındaki yolsuzlukların gün ışığına 

çıkması, Rönesans’ın düşünsel tetiklemesi ile birleşince Reform hareketi  

başarıya ulaştı. Bu hareket, Almanya’da Luther’le başlamıştı ancak Fransa’da 

Calvin, İsviçre’de Zivingli ile ileri açılımlarını buldu. Reform hareketi 

Hıristiyan Avrupa’yı altüst ediyordu. Roma’daki Papa’nın iflahı kesilmiş, 

Katolik Kilisesi kendi derdine düşmüştü. 



 26 

 

Ama 15. yüzyıla gelindiğinde Reform hareketi önemini yitirmiştir. Çünkü 

zaman uçsuz bucaksız okyanuslara açılma zamanıdır. Yeni kıtalar keşfedilir, 

uzak ülkeler ile ilişkiler kurulur. Oralardaki bitmez tükenmez kaynaklar 

sömürülür. Bu imkanla ticaret burjuvazisi olağanüstü bir sıçrama yapar. Sonuçta 

Avrupalılar burjuvazinin önderliğinde bıkıp usanmadan aradıkları yanıtları da 

bulmaya başlarlar: Toplum hiyerarşisi, kamu düzeni ve devlet kurumlarının 

bilincine varışıyla uygarlık Avrupa’yı sarar. 

 

Bu uygarlık ile Operatif Masonlar öldürücü bir darbe aldılar. Bilimsel ve teknik 

gelişmeler matematik formüllere dökülüyor, geometri teoremleri şekline getirilip 

açıklanıyor; mühendislik biliminin temelleri atılıyor; bilimsel gelişmeler 

Operatif Masonluktaki kapalı eğitimin önüne geçiyordu. 

 

Yalnız bu mu? Hıristiyanlık, üçüncü ana mezhep ile tanışıyor, Avrupa 

çalkalanıyordu. Operatif Masonlar bir şeylerin değiştiğini görüyor ama anlam 

veremiyorlardı. Aslında her şey çok açıktı: İstavrozun gölgesinde yaklaşık 600 

yıl süren ‘güzel günler’ sona ermişti. Sanki tarih Avrupa’da Operatif 

Masonluğun sonuna ama İngiltere’de Spekülatif Masonluğun doğuşuna davetiye 

çıkartıyordu. Feodal düzeni yıkan devrimin zemini burjuvazi tarafından 

hazırlanır. Deniz ticareti ve sömürgelerin yağmalanmasıyla zenginleşen 

İngiltere’de buna paralel olarak sanayi gelişir. Bilimde devrimler yaşanır: 

Astronomide hakikatlere ulaşılır; analitik geometri bulunur; mekaniğin 

evrenselliği ortaya çıkar; hidrolik basıncın ilkeleri konur; buhar bir güç kaynağı 

haline gelir; hareketin, matematik kanunlara tabi olduğu anlaşılır; fizik, kimya 

ve tıp bilim haline gelir; ve daha neler neler! Böylece, eskilerden çok daha fazla 

şey bilen 17. yüzyıl insanı, kendisinden sonra gelecek kuşakların çok daha 

fazlasını bilmeleri için olanaklar da hazırlar. 

 

Bu dönemde siyasal yaşam da çok hareketlenir İngiltere’de. Yüzyıllarca devam 

eden feodal düzen büyük bir sosyal ve siyasal bunalımı beraberinde getirir. İşte 

Oliver Cromwell o dönemde tarih sahnesine çıkar ve dehasını devrimci bir 

savaşı devrimci bir şekilde örgütleyerek gösterir. 1644 yılında Cromwell 

parlamentoda  “Ya düşündüklerimizi söyleyeceğiz ya da bir daha hiç ağzımızı 

açmayacağız” der. Cromwell’i Cromwell yapan kazandığı savaştı. Cromwell’in 

ordusu hem kralcılara karşı zaferler kazanıyor hem de köylülere özgürlüğü 

öğretiyordu. İngiliz tarihinde kanlı devrim olarak hatırlanan bu süreçte Kral 

yargılanır ve idam edilir. Özgürlükler güvence altına alınmadan dağılmama sözü 

veren  ordu  parlamentoya sahip çıkar; en önemlisi, Cromwell parlamentoya 

asiller dışında entellektüelleri yani çağını yaşayan ve özümseyen insanları alır. 

Ancak Cromwell’in 1658’de ölümü ile birlikte ayak takımının yeniden 

hareketlenmesinden korkan burjuvazi, yeni soylularla birlikte monarşiyi 1660’da 

bir kez daha canlandırır. Hükümdarlar, beceriksiz ve saldırgan bir  tutumla 



 27 

devrimin başını çekmiş olan İngiliz burjuvazisine cephe alırlar. İngiltere’de 

parlamento ve monarşi arasındaki güç dengesinin tam anlamıyla kurulması 

ancak 1688 yılında sağlanır. 

 

Ama bu kez ilk devrimden farklıdır yaşananlar; kan dökülmemiştir. Kansız 

devrim, burjuvazinin, William of Orange’a (Guillame d’Orange) Haklar 

Genelgesini (Bill of Rights) imzalatarak, onu tahta geçirmesi ile noktalanmış 

devrimdir. Buna bağlı olarak İngilizler özgün bir temsil sistemine ve 

özgürlüklere kavuştular. Böylece geri dönülmez bir liberalizasyon başladı. Bu 

ilk burjuva devrimi, İngiltere’de feodal senyörler ve krala bağımlı kilise 

otoritesini sona erdirdi. 

 

İlginçtir, bu çalkantılı dönemin içinde, bütün bilimsel gelişmelerin kaynağı olan 

Royal Society yani İngiliz Kraliyet Bilim Akademisi kuruldu. Ortaçağ boyunca, 

Kiliseye doğrudan bağlı olan Üniversiteler, bilim yuvası olmaktan çıkmışlardı. 

Bilim adamları, araştırmalarını üniversitelerin dışında yürütmek zorunda kalmış,  

hattâ gizli olarak çalışmaya başlamışlardı. İngiliz tarihi bunu ”Invisible College” 

yani “Görünmez Eğitim Kurumu” olarak tanımlar. Bilimsel araştırmaların 

İngiltere’ye kattıklarını gören Kral, bir kanun ile, Görünmez Eğitim Kurumu’nu, 

İngiliz Kraliyet Bilim Akademisi olarak resmileştirir. “İngiltere’nin kurtuluşu 

bilimdedir” fikri, bilimsel araştırmaları kilisenin baskısından kurtarır. O çağda 

bu fikir, Avrupa’nın diğer ülkelerinde düşünülmesi bile imkansız olan çok 

önemli bir yenilikti. Bilime kapılarını açan İngiltere o dönem sağlamış olduğu 

avantajların pek çoğunu kaybetmesine rağmen bugün halâ o buluşların 

ekonomisine getirdiği gücü kullanmaktadır. Sonuçta, 1662 yılında Londra’da 

kurulan Akademi, bilim adamlarının, filozofların, edebiyatçıların ve hattâ 

önemli politikacıların buluştuğu bir yer haline geldi.  

 

Bilim almış başını giderken tarihin güçlü nefesi, paydos borusunu Operatif 

Masonların kulağına üflüyordu. Tam tarihten silinirken İngiltere’nin başına 

gelen bir felaket bunlara büyük bir fırsat yaratır: Londra Büyük Yangını. Bu 

yangın şehrin beşte dördünü yok eder. Söz konusu Londra’nın imarıdır. Bu 

görev Sir Cristopher Wren’e verilir. Aslında matematikçi ve astronom olan 

Wren özel ilgisi ile mimar olan bir kişidir. 40 yıllık bir süre boyunca, bütün 

şehrin yeniden planlanması ve 51 kilise dahil inşasının bizzat yönetilmesi ile bu 

döneme imzasını atmıştır. Sonunda da Operatif Masonluğun senfonisini, 

muhteşem St. Paul Katedrali finali ile noktalamıştır. Öyle bir işti ki bu, doğal 

olarak yalnız Ada'daki değil tüm Avrupada'ki Hür Masonların buraya akın 

etmesine neden oldu. Yalnız onları mı? Spekülatif Masonluğu kuracak olan 

kabul edilmiş Masonları da! Böylece yangın öncesinde Operatif Masonluk can 

çekişirken yeniden canlandı.  

 



 28 

Ne yazık ki Sir Christopher Wren Spekülatif Masonluğun oluşumunda yer 

almamıştı çünkü çok yaşlanmıştı. Ayrıca, toplumca tasvip görmeyen siyasi 

eylemlere katılmış ve bu eylemleri Masonluğa tercih etmişti.  Bu nedenle devre 

dışı bırakıldı.  Ama yine de Sir Christopher Wren, Masonluğun ölümsüz bir 

kahramanıdır. Özellikle, Londra'da gerçekleştirdiği o muhteşem başarıları ile. 

 

Wren bu başarıya ulaşırken İngiltere’de peşpeşe bakın daha neler oluyor: 

Ekonomi gelişiyor, para asillerden halka doğru yöneliyor. Doğal olarak banka ve 

borsa hayata geçiyor. Kültürel birikimin önünü tıkayan sansür kaldırılıyor. 

Ticari gelişme ve burjuvanın zenginleşmesiyle Londra yayıncılık, eğlence ve 

kültür merkezi haline geliyor. Kültürel merkezler kapalı odalardan açık alanlara; 

kafelere, tavernalara, cemiyet toplantılarına, tartışma kulüplerine, tiyatro, galeri 

ve konser salonlarına kayıyor. Londra moda metropol haline geliyor; zevk ve 

eğlence doruğa ulaşıyor. Bu yıllarda Londra’da, Avrupa’nın merkezi sayılan  

Viyana’nın 10 katı kafe, taverna ve han bulunuyor; daha da önemlisi fikri 

tartışmaların yapıldığı 2000 kulüp ve cemiyet kuruluyor. Önceleri biraraya 

gelmeleri düşünülemeyen iki sınıf, avam ve soylular, birlikte aynı mekanlarda 

görülmeye hattâ tartışmaya başlıyor. Hattâ bir dergi bu durumu şöyle dile 

getirmiş: “Hepimiz birer devlet adamı olduk, kafe ve tavernalarımız da bunlarla 

dolup taşıyor.”  Dönemin İngilteresinde değişim, gücünü ve ivmesini halkından 

ve öncülerinden alıyordu. İngiliz düşünürleri fildişi kulelerde yaşayan 

akademisyenler değil, isteklerini pazar yerinin ortasında açıklayan ve böylece 

örümcek ağlarını süpürerek felsefeyi cennet katından kulüplere, kafelere ve çay 

masalarına taşıyan kişilerdi. 

 

Bu değişim sokakla da sınırlı kalmadı. Kansız devrimden sonra bireysel 

özgürlük, kanun önünde eşitlik, parlamento ve dini hoşgörü gibi konular öne 

çıktı. 17. yüzyılın ikinci yarısında, İngiltere’de ortaya çıkan entelektüel bir güç 

“Özel inançlara saygı gösterilmelidir!” der.  Etkili de olur. Bu etki ile, yeni bir 

inanç sistemi arayışı başlar. Deizm’dir bu!  Deizm, inançla ilgili bir düşünce 

sistemidir. Buna göre tanrı ‘Evrenin Ulu Varlığı’dır!  Ama, vahiy ve doğaüstü 

ile ilişkisi olmayan bir Ulu Varlık... Yani Deistler, Ateistler gibi Tanrının 

varlığını reddetmezler. Bir süre sonra sahneye büyük İngiliz düşünürü John 

Locke çıkar. Der ki: “Vicdan ve âyin özgürlüğü insanların en doğal hakkıdır. 

Tanrı tanımazlık kabul edilemez. Üstelik, Tanrıyı aradan çıkarmak, yıkmaktır 

her şeyi!” Newton da benzer bir açıklama yapar: “Biz bilim adamları, tanrının o 

hayran olunacak kanunlarını incelemeyi bırakalım da, sadece gerçekten varolan 

nedenleri araştıralım.” Bu arada, John Locke, “İnsanları yöneten akıldır. Akıl 

onlara haklarını gösterir” der. Toleransı ve sosyal barışı sağlamak için hakikati, 

yani doğruları yansıtmayan tüm düşünceleri saf dışı bırakır. Ruhun beden ve 

bedenin ise ruh üzerindeki metafizik varsayımlarını terk eder. Yalnızca insan 

aklını, düşüncelerin nasıl oluştuğunu, hakiki olan bilgileri incelemeyi yeğler. 

“Düşünceler, dogmaların arkasına takılmamalıdır!” der. Benzer bir ifadeyi, 



 29 

Spinoza da söyler: “İnsan dogmalardan ne denli uzaksa, hakikate o denli 

yaklaşmış olur.” İşte bu düşünceler, entelektüeller arasında yandaş bulur. Doğal 

olarak, Spekülatif Masonluğu kuracak olanlar arasında da... 

 

Böylece, 1717’de Londra’da dört Loca bir araya gelir ve Londra Büyük 

Locası’nı kurar. Ancak 1721’de Montegu Dükü Büyük Üstat olana kadar 

localarda önemli bir hareketlilik yaşanmaz. Bu tarihten itibaren asiller ve 

toplumun tanınmış simaları Masonluğa kabul edilmeye başlanır. Masonluğa 

ilginin hızla artması ve operatif olan kardeşlerle kabul edilmiş olanların biraraya 

gelmesi, yeni bir düzen gerektirmektedir. Bu nedenle 1721’de Montegü Dükü, 

Gotik Anayasaları -ki bu deyim o dönemde sadece yasalar anlamında değil 

tarihçe ve hikayeler anlamında da kullanılıyordu- Anderson’a vererek 

yenileştirmesini ve düzenleyip bir bütün haline getirmesini ister.  

 

Bu görev neden Büyük Loca kuruluşunda yer almamış ve bu tarihe kadar ismi 

geçmeyen Anderson’a verilmiştir?  

 

Anderson İskoç asıllıdır, Aberdeen’de tanınmış bir Operatif Mason’un oğludur 

ve bir din adamıdır. O dönemde yazılı eserlerin birçoğu din kökenli kişiler 

tarafından hazırlanmaktadır. Anderson tarih yazmaya çok heveslidir, daha 

sonraları Kraliyet ailesinin de tarihini yazmıştır. Bütün bu özellikleri Montegü 

Dükü’nü bu kararı vermeye itmiş olmalı. Anayasa’nın altında Büyük Loca 

görevlilerinin onayı olsa da bu işe başlanırken bir Loca kararı alınmamıştır. 24 

Şubat 1735’te Büyük Loca tarafından da onaylandığı üzere 1723 Anayasası 

Anderson’un şahsi malıdır; yani yazımı gibi basımı ve satışı da kişisel bir 

girişim olarak yapılmıştır. Anderson kendi sözleriyle bu görevi şöyle tanımlar: 

“Şu anda hür doğmuş İngiliz ulusları iç ve dış savaşlardan kurtulup, barış ve 

özgürlüğün meyvalarını toplamaktadır; bu mutlu düşünme gücü ile Masonluğun 

her türüyle uğraşmakta; Londra’nın düzensizlik ve ilgisizlik içinde olan 

localarını canlandırmaktadır. Böylece metropolümüz birbiriyle düzenli üç ayda 

bir irtibatta bulunan değerli localarla çiçek açmaktadır.” 

 

Bu gerçekten çok zor bir görevdir: Hem tüm belgelerden yeni bir sentez 

yaratmak hem de çok farklı kültürlerden gelen operatif kardeşlerle, kabul 

edilmiş yani spekülatif kardeşleri bir locanın çatısı altında, hem de eşit şartlarda  

toplayabilmek. Anderson bu nedenle Anayasa’yı bölümlere ayırmış ve 

Yükümlülüklerde Hür Masonlara yani tüm kardeşlere hitab ederken, tarihçenin 

anlatıldığı bölümü ise  Hür ve Kabul edilmiş Masonlara, yani spekülatif 

Masonlara hitaben yazmıştır. 

 

Esasen, eski yazıtlar kadar günün şartları da Anayasa’nın içeriğini belirlemiştir. 

Mesela, din konusunda bir Masonun ateist veya liberten olmaması gerektiği 

belirtilmiştir. Liberten, bugün "sefih" anlamındadır. Oysa, 17. yüzyılda, dinin 



 30 

açıkladığı hakikatlerden deney ve akıl adına şüphe eden ya da düşünce 

bağnazlığına karşı inançsızlık hakkını talep eden düşünürler için kullanılan bir 

deyimdi. Ayrıca Anayasa’da, herkesin kabul ettiği din olarak da Hıristiyanlığın 

kasdedildiğini anlıyoruz. Anderson yükümlülüklerin VI. maddesinin 2. 

bölümünde “Biz Katolik dinine bağlı Masonlar olarak, özellikle Reform’dan 

sonra dinimizin farklı gruplarına da her zaman açığız, ancak bu konuda ve 

politika konusunda hiçbir tartışmaya girmeyeceğiz” diyerek o günün hararetli 

tartışma konularını loca dışına itmiş oluyordu. 

 

O günkü ortam, locanın işleyişiyle ilgili konularda da etkisini göstermektedir. 

18. yüzyıl İngiltere’sinde bir asilin locada bile olsa daha alt seviyeden birinin 

yönetimine girmesi mümkün değildi. Bu nedenle de Büyük Üstatlar asiller 

arasından seçiliyordu. Anderson bu nazik konuyu da ustaca halletmiştir. 

Anayasa’ya göre bir Mason Büyük Üstat Kaymakamı olmak için sırasıyla kalfa, 

nazır, loca üstadı olmak zorundaydı, ancak Büyük Üstat olmak için sadece kalfa 

olması yeterliydi. Ayrıca detaylı olarak Büyük Üstadın görevlerini nasıl 

Kaymakamına devredeceği de Anayasa’da belirtilmiştir. Böylece Büyük Üstat 

kişiliğiyle Locayı temsil ederken, işin içinden yetişmiş bir kardeş de işlerin 

usulüne uygun gitmesini sağlayacaktı. 

 

Bir de Yükümlülüklerin IV. ve V. Bölümlerde mükerrer olarak “Lord” kelimesi 

geçmekte ve “Lord’un yararına”, “Lord’un işi” gibi deyimler kullanılmakta. 

Eğer bu sözü işveren ve gerçek bir Lord olarak algılarsak, Anayasa da bir iş 

aktine benzer. Ancak “Lord” İngilizce’de Tanrı ve Katoliklerde aynı zamanda 

Hz. İsa anlamına gelmektedir. Böyle yorumlarsak da Anayasa bize yaşamda 

Tanrı’nın yararına ve işine, yani doğruluk ve iyiliğe ulaşma yollarını 

gösterebilir. Bu metni de o dönemdeki operatif ve kabul edilmiş olanlar farklı 

anlamlarda okumuş olabilirler.  

 

Anayasa’da daha birçok irdelenmesi gereken konu var ama belirgin olan 

Anderson Anayasası’nın ve dolayısıyla da Spekülatif Masonluğun, eski 

geleneklerle, yaratıldığı çağın bir sentezi olduğudur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

3.2- Operatif Masonluk 

Ender Arkun 

 



 31 

Masonluğun örgütsel tarihi, eski zamanlarda sisler arasında kalmış ve kesin 

olmayan bazı başlangıçlara işaret eder. Bunlardan en çok kabul görenlerden bir 

tanesi, 10. yüzyıla, İngiltere kralı Athelstan zamanına uzanan, taş yontucu yapı 

ustaları tarafından kurulmuş bazı birlikler ve bunlara tanınmış ayrıcalıklarla 

ilgilidir. Dokuzuncu yüzyıl sonu ve onuncu yüzyıl başında yaşamış (897-939) 

İngiltere Kralı Athelstan’ın yasa koyucu olarak namını pekiştiren pek çok 

yasayla birlikte, yönetimi altındaki topraklarda yaşayan mason localarının 

işleyişi ile ilgili 926 yılında yayınlanmış “Onbeş Nokta” (15 Points) isimli York 

yasasının sonraki pek çok masonik el yazmalarının kökünü oluşturduğu söylenir. 

Ancak bunlara ait günümüze ulaşan bildiğimiz herhangi bir kalıntı yoktur. 

 

Esasen, derebeylik geleneğinin güçlü olduğu; soylu olmayanların toprağa bağlı 

ve derebeylerinin mülkiyetinde, onların tebası olarak yaşadıkları Ortaçağ’da; 

kale, şato, katedral gibi büyük yapıları gerçekleştirme becerisine sahip taşçı 

ustalarınca oluşturulmuş bazı birliklere ayrıcalıklar verilerek onlara, hiçbir 

toprağa ve derebeyine bağlı olmadan ülkeler ve yöreler arasında serbest seyahat 

hakkı tanınmış olduğu bilinmektedir. Bu birlikler, loncalar şeklinde örgütlenip, 

kendilerine özgürlük sağlayan zanaatlarının inceliklerini gizli tutacak töreler ve 

birbirlerini tanımak için tanışma işaretleri oluşturmuşlardı. Ayrıca aralarına 

kabul edecekleri çırakları seçmekte kullanacakları ölçütler oluşturmuşlar ve 

kendi aralarındaki davranış biçimlerini düzenleyen bir ahlak yasası 

geliştirmişlerdi. 17. yüzyılın başından itibaren bu localar taşçı ustası olmayan 

ancak düşünsel yetenekleriyle öne çıkmış “centilmen” üyeleri de aralarına 

almaya başlamışlardı.9 Zamanla taşçı localarına verilecek büyük inşaat işlerinin 

azalması ve bu “centilmen” üyelerin sayılarının localarda artmasıyla, Operatif 

Mason locaları spekülatif hale gelmişlerdir. Bir yaklaşıma göre çağdaş 

Hürmasonluğun kökleri bu inşaatçı birliklerine, onların usul ve yasalarına 

dayanır. 

 

Başka bir yaklaşım ise, Masonluğun örgütsel kökenlerini, dinsel 

hoşgörüsüzlüğün ve politik çekişmelerin İngiltere’de had safhaya ulaştığı 16. 

yüzyıl sonu ve 17. yüzyıl başında, insanlar arasında dinsel ve siyasal 

ayrılıklardan kaynaklanan ve kanlı bir iç savaşa yol açmış olan hoşgörüsüzlüğü 

ortadan kaldırmayı amaçlayan aydınlanmış insanların birlikteliğine bağlar. Buna 

göre bu birliktelik kendisini Mason localarında gizlemiş; eski Mason 

birliklerinin yaptığı gibi, tanışma işaretlerini ve inşaatçılık mesleğinin 

sembolizmasını benimsemiş; üyelerine çırak ve kalfa payeleri verip bir üstat 

tarafından yönetilmişlerdi. Benimsedikleri sembolizmada yapmakta oldukları 

                                                 
9
Kayıtlara girmiş en eski düşünsel Mason 1646’da tekris edilmiş olduğu bilinen Elias Ashmole’dur. Elias 

Ashmole önce Invisible College (görünmez kolej) sonra da, dünyanın ilk bilim akademisi olan The  Royal 

Society’nin kuruluşunda öncü rol oynamıştı. Buna karşılık, tekrisine dair kesin kanıtlar elde olmamakla birlikte, 

13. yüzyılda yaşamış olağanüstü bilgin Roger Bacon gibi, Masonluğu seçmiş ondan çok daha eskilerinin de 

varlığına dair işaretler bulunmaktadır. 
 



 32 

mabet olarak, Eski Ahit’de yer alan Süleyman Mabedi inşaatının öyküsünü 

işlemişlerdi. İnsanlığın birliğini, insanların kardeşliğini sağlayacak hoşgörü, 

barış ve sevgi tohumlarını atmayı amaçlayan bu örgüt, kendisine Hürmason 

kimliğini yakıştırmış ve böylece, gerçek taşçı ustalarından esinlenen ancak 

onların devamı olmayan bir farklı başlangıç ortaya çıkmıştı. 

 

Bir üçüncü yaklaşım ise Şövalye Andrew Micheal de Ramsay’in ilk defa 26 

Aralık 1736'da Charles Radclyffe'in Fransız Hürmasonluğunun Büyük Üstad'ı 

olarak isad edildiği gece yaptığı ve daha sonra çeşitli defalar tekrarladığı 

konuşmaya dayanır. Bu tarihi konuşma, Hürmasonluğun kökeninin katedral ve 

şatoların inşaatçısı eski taşçı ustalarından değil, haçlı seferleri sırasında kutsal 

topraklarda savaşmış St. John ve Mabet Şövalyelerinin İskoçya’daki Mason 

localarına getirdikleri düşünsel boyut ve asil yaklaşımdan kaynaklandığını iddia 

eder. Şövalye Ramsey’in sözleri şöyledir: 

 

“O halde, Hürmason sözcüğü, sanki kurucularımız basit birer taş işçisiymiş 

veya bazı meraklı dahiler sanatta mükemmeli yakalamak istemiş gibi yalın 

sözcük anlamlarıyla ya da kaba ve maddi anlamda anlaşılmamalıdır. Onlar 

sadece tanrı vergisi yeteneklerini ve servetlerini maddi mabetlerin inşasına 

adamaya istekli becerikli mimarlar olmayıp, aynı zamanda  Yücelerin Yücesi'nin 

yaşayan mabedini fikren aydınlatmayı, ahlakını yükseltmeyi ve korumayı 

amaçlayan dindar ve savaşçı prenslerdi. Bunun böyle olduğunu tarihsel gelişimi 

içinde ya da Nizamımızın yeniden gelişim süreci boyunca göstermeye 

çalışacağım.... 

 

…Aradan geçen bir süre sonra Nizamımız Kudüs'lü St. John (Aziz Yahya) 

Şövalyeleriyle özel bir ittifak oluşturdu. O zamandan beri Localarımız St. John 

Locaları  adını taşımaktadır. Bu ittifak Eski İsrail Kavmi'nin ikinci mabedi inşa 

ettiklerinde, bir ellerinde mala ve harç diğer ellerinde ise kılıç ve kalkan 

tutmaları örneğine dayanarak yapılmıştır. Bu nedenle Nizamımız (hazcılığa 

yönelik) Baküs'çülüğün yeniden canlandırılması sanılmamalıdır; bilakis 

kuruluşu eski zamanın derinliklerinde kalmış, ama Kutsal Topraklarda 

atalarımız tarafından toplumun iradesi doğrultusunda en yüce hakikatlerin 

anısını çağrıştırmak üzere yeniden yaşama geçirilmiştir.” 

 

Şövalye Ramsey’in bu söylevi, o sıralarda Masonluğa sempati duymakta olan 

aristokratların taşımakta oldukları “sıradan taşçı işçilerinin kurdukları, kökeni 

proleter bir işçi cemiyetine” girme kaygılarının ortadan kalkmasına yol açmış, 

Masonluğa aristokrat ve asil bir kimlik kazandırmıştır.  

 

Daha sonra, Şövalye Ramsey’in 1743 yılındaki ölümünden dört yıl sonra, 1747 

yılında, Şövalye Bérage adında başka bir aristokratın yayınlamış olduğu bir 

kitapçık, çok açık ve belirgin olarak çağdaş Masonluğun kökeninin Godefroi de 



 33 

Bouillon tarafından 1330 yılında Kudüs’te kurulmuş bir locaya dayandığını, bu 

locanın Mabet Şövalyeleri kökenli olduğunu ve bu şövalyelerin, bir süre sonra 

sırlarını yalnız az sayıdaki Fransız Masonlarına aktardıklarını ve bunların da 

daha sonra İngiliz ve İskoç Şövalyeleriyle işbirliği yaparak ana localarını 

Edinburgh’dan 60 mil kadar uzaklıkta kuzey batı İskoçya’da Heredom dağında 

oluşturmuş olduklarını iddia eder.  

 

Gerek Şövalye Ramsey’in gerekse de Şövalye Bérage’ın söylediklerinin sağlam 

kanıtlara dayanıp dayanmaması önemli değildi. Önemli olan bu yaklaşımın 

Masonluk anlayışı içinde kabul görmesiydi ki öyle de oldu. Özellikle 

aristokratlara cazip gelen asalet unvanlarının verildiği çok dereceli felsefi 

nizamlar kabul gördü.  O derecelere inisiye edilen Masonlar kendilerini St. John 

ve Mabet şövalyelerinin varisleri; tantanalı unvanlar taşıyan şövalyeler olarak 

görmeye başladılar. 

 

Görüldüğü üzere, Masonluğun kökenlerine dair bir belirsizlik mevcuttur. Bu 

belirsizlikte, Operatif Masonluğa dair birçok belgenin, 1720 yılında, İngiltere 

Büyük Locası’nın kuruluş aşamasında çıkan bir yangında yok olmasının etkisi 

vardır. Kimileri bu yangının, Masonluğun, baştaki Hannover hanedanına 

sempatik görünmeyen İskoç ve İrlanda kökenlerini gizlemek amacıyla kasten 

çıkartıldığını ileri sürer. Gerçek ne olursa olsun, bu yangın, Masonluğun 

kökenlere açıklık getirebilecek pek çok belgenin yok olması sonucunu 

doğurmuştur.  

 

Bugün elimizde kalan ve Masonluğun başlangıcı ile ilgili bazı bilgileri içeren 

belgeler arasında en eskisi Halliwell El yazmaları ya da daha iyi tanınan adıyla 

Regius Şiiridir. Orijinali British Museum’da saklanmakta olan bu belgenin 1390 

yılına kadar gittiği anlaşılmakla birlikte, orijinal metnin daha da eskiye 

dayandığı sanılmaktadır. İlk yazıldığı tarihten sonra geçen zaman içinde bazı 

değişikliklere uğramış olduğu düşünülmektedir. Bu tarihten 18. yüzyılın başına 

kadar da 130 civarında baskısının yapılmış olduğu sanılmaktadır. 794 dizeden 

oluşan uzun şiir, Hıristiyan dinsel inançlarına dayalı öykülerin anlatıldığı girişi 

ve Masonların koruyucu azizlerine övgülerin ardından, Mason şehitleri dört 

taçlının (Quatuor Coronati) öyküsünü anlatmaktadır. Regius el yazmalarının 

büyük bölümü Masonik efsanelere ayrılmıştır. Bu efsanelerin arasında 

Masonların yüce yaratan tarafından dünyanın ilk sabahında yaratıldıkları; Hz. 

Davut, Hz. Süleyman, Euclid, Pisagor gibi önemli kişiliklerin ezoterik 

bilgileriyle dünya düzenini zenginleştiren büyük üstatlar oldukları; ve bu büyük 

üstatların geometriyi kutsal sanat kabul ettiklerinden söz edilir. Bu türden öykü 

ve efsanelerin dışında, Masonların ortak yaşamlarında ve mesleklerini icra 

ederken uymaları gereken kurallara da değinilmektedir. Bu kurallar, Anderson 

Anayasasının başındaki “Eski Yükümlülükler”de belirtilenlerden çok farklı 

değildir. 



 34 

 

Daha sonraki bir tarihte -uzmanlara göre 1430-1440 civarında- yazılmış olduğu 

tahmin edilen Cooke El Yazmaları da Masonluğun önemli belgelerinden biridir. 

Masonluk konusundaki önemli uzmanlardan biri olan Robert F. Gould, History 

of Freemasonry adlı eserinde, bu belgenin, aslında 14. yüzyıl sonlarında 

düzenlenmiş başka bir belgenin kopyası olduğunu belirtmektedir. Bu açıdan, 

Regius el yazmasıyla aynı dönemde oluşturulmuş ve bu nedenle de içerik olarak 

ona çok yakın bir belge niteliğindedir. Bu belgeye göre, Masonluk, Süleyman 

Mabedi’nin inşaatında çalışmış bulunan ve Kitab-ı Mukaddes’e göre sayıları 80 

000’i bulan bir grup işçi tarafından Eski Mısır’da oluşturulmuş ve Avrupa başta 

olmak üzere bütün dünyaya bunlar tarafından buradan yayılmıştır. “Dünyanın 

ölçüsü olduğu” gerekçesiyle geometri biliminin bütün bilimlerin önünde ve 

üstünde olduğu konusu ilk defa Cooke el yazmasında ortaya çıkmaktadır. 

 

Cooke el yazmaları Masonluk düzeninin sınırlarını oluşturmakta, çok eskiden 

gelen gelenek ve düzenlemeleri bir araya getirerek tamamen operatif boyutta 

olmak üzere mesleğin ilgi alanını ve çalışma düzenini belirlerken, bu 

saptamalarını derin bir ruhani hava içinde gerçekleştirmektedir. Bu el 

yazmasında, aynen bu unvanlar kullanılarak, çırak, kalfa ve üstat düzeyindeki 

kardeşlerin görevleri tanımlanmakta, yetki sınırları da açıkça çizilmektedir. 

Masonluğun eski belgeleri arasında ilk defa, bu belgede, Süleyman Mabedi’nin 

inşasından söz edilmektedir.  

 

Operatif Masonluğun eski el yazmaları arasında, Masonluğun kökenlerini 

İskoçya’da aramanın yerinde olacağını düşündürenler de vardır. İskoçya 

Kralının Baş Mimarı (Master of Works) William Schaw, kendisini İskoç 

Masonlarının “Genel Nazırı” (General Warden) olarak ilan etmiş ve “Mesleği” 

yeniden düzenlemeyi öngören iki nizamname yayınlamıştır. “Schaw Statutes” 

olarak bilinen, 1598 ve 1599 tarihli bu iki nizamname, Masonluk mesleğinin 

yalnızca uygulanışı ile değil ayrıca da büyük ölçüde, düzen ve örgütlenmesi ile 

ilgiliydi. Bu açıdan Schaw Statüleri, birçok araştırmacı tarafından, bugünkü 

anlayışımıza uygun, bir merkezi otorite tarafından yönetilen örgütlü 

Hürmasonluğun başlangıcı olarak kabul edilmektedir.  

 

Anderson Anayasasından 125 yıl kadar önce yayınlanmış belgeler olan Schaw 

Kanunları, locaların kuruluş biçimini belirlemenin, çırak ve kalfa sayılarını 

sınırlamanın ötesinde, ortaya koyduğu düzen ve ilkelerle bugün bildiğimiz 

anlamda çağdaş Hürmasonluğu oluşturmakta etkili olmuştur. Bugün 

kullanmakta olduğumuz “Çırak” (Entered Apprentice) ve “Kalfa” (Fellow Craft) 

deyimleri Schaw Kanunlarıyla ilk defa belirlenmiş; ayrıca, daha sonra Spekülatif 

Masonlukta kullanılacak olan hermetik öğretiyi esas alan ritüeller de, Schaw 

Kanunları ile, İskoçya localarının çalışmalarının bir parçası haline getirilmişti. 

 



 35 

O dönemde loca çalışmaları dışarıya titizlikle kapalı tutuluyor olmakla birlikte, 

o günlerde İskoçya’da Schaw Kanunları uyarınca en az 7 locanın kurulmuş 

olduğu veya mevcut 7 locanın bu kanunları benimsemiş olduğu güvenilir 

kaynaklarca belirtilmektedir. 1710 tarihine gelindiğinde ise İskoçya’da Schaw 

Kanunlarına uygun olarak çalışmakta olan en az  25 locanın bulunduğu ve bu 

locaların bazılarının asilleri veya Masonluk mesleği erbabı olmayan diğer 

mesleklerden kişileri üyeliğe kabul etmiş oldukları bilinmektedir. İngiliz 

Bilimler Akademisi’nin (The Royal Society) öncülerinden biri olan Sir Robert 

Moray’in 1641 yılında İskoçya’da bir locada tekris edilmiş olduğu kendi 

anılarından bilinmektedir. Ancak şunu da belirtmekte yarar var ki, Schaw 

Kanunları ile aralarına seçkin “kabul edilmiş”leri alan ve böylece çağdaş 

Hürmasonluğun yolunu açan İskoçya Masonluğu, 1717 yılına gelindiğinde, halâ 

operatif bir organizasyondu. 

 

Hürmasonluğun kökenlerine dair bu kısımda bahsedilen yaklaşımlardan hangisi 

benimsenirse benimsensin, eski katedral ve şato inşaatçısı taşçı ustalarının 

kurmuş oldukları mesleki yetenek ve ahlak sistemine dayalı inşaatçılık 

geleneğinin, Masonluk kültürünün temel kaynaklarından bir tanesi olduğu 

şüphesizdir. 



 36 

 

3.3 - İnisiyasyon Geleneği 

Ender Arkun 

 

Masonluk inisiyatik yani tekris esasına dayalı bir örgüttür. İnisiyasyon, en yalın 

anlamıyla “başlatmak” demektir. Bu kavrama, bir göreve başlatmak, bir bilgiye 

ortak etmek, bir topluluğa giriş gibi anlamlar verilebilir. İnisiyatik örgütlere 

girmeye talip insanlar, sınavlardan geçip liyakatlerini ve istenen niteliklere sahip 

olduklarını ispat ettikten sonra, topluluğa, sembolik karakteri olan bir törenle 

kabul edilirler.  

 

İnisiyasyonla birlikte düşünülmesi gereken bir diğer kavram ezoterizmdir. 

Ezoterizm, bilgilerin, onları alma, anlama, özümseme gücü ve yeteneğine sahip 

kişilere verilmesi; bunları hazmedemeyeceklerden gizlenmesi anlamına gelir. 

İnisiyasyonun anlamı ve gerekçesi budur. İnisiyasyon, ezoterik nitelikli bir 

öğretinin bilgilerinin, seçilmiş kişilere –yani inisiyelere- verilmesidir. 

 

Masonluk, operatif dönemlerinden beri inisiyatik bir niteliğe sahiptir. İnşaatçılık 

mesleğinin incelikleri, basitten derine doğru gelişen aşamalarla, bu aşamalara 

ulaşmaya hak kazanmış Masonlara verilirdi. Hak kazanma, yapılan bir sınavla 

belirlenirdi. Operatif Masonlar bu sınama geleneğini ya çırak alırken uygulamış, 

sonra kalfalığa geçişte bir sınava daha gerek görmüş; ya da çırakları gerçek 

anlamda “Mason” olarak değerlendirmediğinden, çıraklık dönemi sonunda sınav 

uygulayarak kalfa rütbesiyle gerçek Masonlar arasına “inisiye” etmiştir. Bazı 

Mason localarında bu sınavı geçemeyen çıraklara Cowan adı verilir ve locanın 

sıradan işlerinde çalıştırılırlardı.  

 

Verilen bilgiler, pratik alanda değeri olan ve bilinmesi mesleki yetenek ve 

ustalık kazanmaya olanak sağlayan bilgilerdi. En üst aşamaya ulaşmış bir Üstat 

Mason ileri derecede geometri bilgisine sahip, bir kemer veya kubbenin 

geometri kurallarına göre dengesini kurup onu bu hesaba göre inşa etme 

yeteneğine sahip bir kişiydi. Bu derinlikte bilgiye sahip bir üstattan iyi bir 

yönetici ama daha da önemlisi adil, dürüst ve insan sevgisi taşıyan bir lider 

olması da beklenirdi. Çünkü olgunlaşma kademelerini aşarken, ondan beklenen 

yalnız geometri bilgisini değil insanlık niteliklerini de geliştirmesiydi. Aldığı 

derslerin büyük bölümü bu yöndeydi. Bu dersler ona sembollerle, örnek olayları 

yaşatarak verilirdi. Çünkü bu şekilde yaşanarak ve alegorilerle edinilen bilgi 

daha derinde yer eder ve daha köklü olurdu. 

 

Daha ziyade mesleki bilgilere dayanan ama kişisel olgunlaşmayı da içeren bu 

inisiyasyon anlayışı, Operatif Masonluktan Spekülatif Masonluğa geçiş 

sürecinde, insanoğlunun temel sorularına cevap arayışını da içerecek biçimde 

zenginleşti. Böylece, kadim zamandan günümüze gelen ve insanlığın kaderi olan 



 37 

üç kaçınılmaz gerçeğin - çalışma, ıstırap ve ölümün- anlamını aramaya yönelik 

geleneksel ezoterizm anlayışı, Masonluk içerisinde gittikçe daha fazla yer 

almaya başladı. Bu suretle Masonluk bir yandan insancıllığa, insan merkezliliğe 

ve hümanizme dayandırılırken, diğer yandan insanın kim olduğu, evrendeki yeri 

ve görevi gibi varoluşa dair soruları da gündemine aldı. Bu çerçevede, eski 

misterlere, gittikçe daha fazla atıf yapılmaya başlandı.  

 

Eski misterlerin kökeni kimine göre Hindistan ve Çin başta olmak üzere 

Uzakdoğu’ya gider; kimine göre ise İslam ezoterizminde “Terzi İdris” olarak 

bilinen Hermes Trismegistos’tur.10 Eski Mısır mitolojisinde tanrıların habercisi, 

tanrı sözlerinin yazıcısı büyük Hermes olarak bilinen, hattâ Mısır tanrısı Thoth 

ile özdeşleştirilen bu efsanevi figürün eseri olduğu söylenen eski yazıtlar, MS. 3. 

yüzyılda Mısır’da bulunmuştur.  

 

Eski Mısır’da ve daha sonra eski Yunan’da mabet gizemlerine inisiye edilmek 

ancak az sayıdaki ayrıcalıklı kişiler için olanaklıydı. İnisiyasyon yoluyla 

aktarılan kutsal bilgiler eski Mısır İmparatorluğunu 2000 yıldan uzun bir süre 

yaşatmış ve bu imparatorluğun sanat, mimarlık, astronomi, tıp ve genel olarak 

bilimde inanılmaz gelişmişliğe ulaşmasını sağlamıştı. Eski Mısır’daki gizemli 

ezoterik cemiyetlerin inisiyasyon ritüelleri gizliydi. Bu törenlere katılan 

inisiyelere vecde ulaştıkları bir aşamada verilen uhrevi bilgilerin gizli tutulması 

ve ancak ölüm tehdidi karşısında açıklanabilmesi esastı. Bu gizli bilgilerin 

bütünü, inisiyelerin bilincinde, içinden yaşama ve dünyasal olaylara ait 

sonuçların çıkarılabileceği felsefelerin adım adım oluşturulmasına yönelikti. 

Bunların tamamı uhreviyatı temel almakla birlikte, dünyasal olguları daha iyi 

anlayıp yorumlamaya yönelik bilinci inisiyelerde oluşturma amacını taşırdı. 

İnisiyasyonla aktarılan ezoterik bilgiler bir yandan toplumsal olayları daha iyi 

anlayıp daha iyi yönlendirme yetisini inisiyelere kazandırmayı amaçlarken, 

diğer yandan müzik ve matematik/geometrinin, sesler, sayılar ve çizgilerle, ortak 

olarak kazandırdığı uyum ve arınma duygusuyla inisiyelerde ruhsal açıdan 

arınıp yücelmeyi de sağlamayı hedeflemekteydi.  

 

Bu ritüeller kanalıyla inisiyelere aktarılan bu kutsal bilgiler, başka bir deyimle 

“gnosis”, yalnız ayrıcalıklı az sayıda insana aktarılmış olmakla birlikte, bütün 

ülkenin, yani çoğunluğun yararına kullanılmıştı. Mesela, Pisagor’un Babil’de, 

Kalde misterlerine ve İran Magi’lerinin sırlarına inisiye olduğu ve bu 

inisiyasyondan elde ettiği gelişmeyi Yunan yarımadasındaki ve İtalya’daki 

okullarına taşıyarak yetiştirdiği inisiyelerde matematik alanında gelişmeler 

sağladığı ve bu gelişmelerin, uygulama alanında topluma önemli katkılar 

sağladığı bilinmektedir. Pisagor okullarının öğretisi ile, eski Olimpos tanrılarına 

dayalı mitolojinin yerini manevi içeriği daha zengin yeni bir dinsel bakışın 

                                                 
10 “Kapalılık”, “sızdırmazlık” anlamında kullanılan “hermetizm” sözcüğü, Hermes’ten türemiştir. Hermetizm, 

ezoterik örgütlenmelerin neredeyse zorunlu olarak sahip oldukları bir özelliktir. 



 38 

almaya başlamış olması gerçeği de kayda değerdir. Eski Yunan ezoterizminin 

ürünleri olan Pisagor, Socrates ve Eflatun’un eserleri bugünün matematik ve 

felsefesine yön vermiş, çağları aşan değerlerdir. 

 

Esasen, ezoterik örgütlenmeler, inisiyatik geleneği her çağda insanlığın yararına 

kullanmışlardır. Onlar sayesinde felsefe ve bilim gelişmiş, hümanist bakış açısı 

öne çıkmış, bir başka deyişle insanlık gelişmiş, ilerlemiştir. Çünkü inisiyeler, 

yani inisiyatik/ezoterik öğretinin içinden yetişmiş seçkin insanlar, insanlığa 

örnek olmuş; toplum liderleri olarak başarılı eylemleri, eserleri ya da 

düşünceleriyle diğer insanların izlediği yolları açmışlardır. İnsanlık bu yollardan 

yürüyerek ilerlemiştir.  

 

Hürmasonluğun geçmişten devraldığı belki de en önemli miras inisiyatik 

yapısıdır. Bu yapı dolayısıyla Masonluğun taşıyıp getirdiği mesaj, Masonluğun 

kendisinden eskiye dayanır. Masonluk, çağları aşan varlığını ve yüzyıllar 

sonrasında kaybolmayan güncelliğini bu geleneğine borçludur.  

 

İnisiyasyon Masonluk tarafından icat edilmiş ya da başlatılmış bir yöntem 

olmamakla birlikte, tarihi gelişmesi içerisinde inisiyasyon ve ezoterizm 

kavramlarını kendi anlayışı çerçevesinde anlamlandırmıştır. Çağdaş 

Hürmasonluğun benimsediği kültür, dengeli olarak, bir yanıyla hümanizme, 

diğeriyle de akılcılıktan güç alan bir ezoterizme dayanmaktadır. Esasen, 

Ortaçağ’dan başlayarak etkinliğini Avrupa kıtasında göstermiş olan ve daha 

sonra da Rönesans’tan çağımıza kadar uzanan; Aydınlanma hareketi, insan 

hakları evrensel bildirgesi gibi insanlığın önemli dönüm noktalarını da içeren bir 

perspektif içinde öncülüğünü tartışmasız olarak kanıtlamış Masonluk fenomeni, 

yakın dönem dünyasının en önemli inisiyatik/ezoterik hareketidir.  



 39 

 

3.4- Masonluğun Temel Kavramları 

Ender Arkun 

 

3.4.1- Semboller 

 

Semboller, Masonluğu tanıyıp anlamanın temel öğeleridir ve bu nedenle 

Masonluk kültürünün vazgeçilmez parçalarıdır. Masonluk sembollerin diliyle 

konuşur. Sembollerin dilinden anlamayanlar Masonluğun mesajını alamaz; onun 

derinliklerine ulaşamaz. Masonluktaki sembolik ifade tarzı, bir şeyleri 

birilerinden gizlemek değil, birileri onların derinliklerini görebilecek gözler 

geliştirsinler diyedir. Bu sebepten sembollerin konuştuğu tek bir dil yoktur. 

Masonlukta semboller çok dilden konuşur, öyle ki bu diller başlangıçta basit 

ama giderek karmaşıktır. Taşıdıkları mesaj da basitten başlayarak derine doğru 

gider. Ritüel, ışıklar, sütunlar, giysiler, yerdeki ve duvarlardaki süslemeler, 

çalışma tablosundaki imgeler, anlatılan olaylar, efsaneler; bunların her biri ve 

toplu olarak hepsi derin ve farklı mesajlar taşırlar. Sembollerin karmaşık diline 

vakıf olan Masonlar, bu dilin hangi derinliğine vakıf iseler, Masonluğun da o 

kadar derindeki anlamlarına, mesajlarına ulaşabilirler. Semboller bir anlamda 

herkesle her birinin anlayabileceği dille konuşan bilge filozoflar gibidir. Her 

farklı bireyle farklı konuşurlar. Bazılarına az söylerler bazılarına çok. Bazılarına 

da farklı şeyler söylerler. Örneğin, Masonluğun en temel sembollerinden olan 

gönye ile pergele, bunların her birine, birbirlerine göre konumlarına, 

bulundukları yerlere göre yüklenen o kadar çok anlam vardır ki sadece bu bile 

kendi içinde bir eğitimdir. Bütün bu çok sesli mesajlar tek bir şeyi öğretmek için 

oradadırlar: İnsan olmayı. Her birimiz bu seslerin tamamını duyamayız, ancak 

Masonlukta ilerledikçe sembollerin seslerinin daha fazlasını duyabiliriz. Yeter ki 

görmek için bakalım, duymak için dinleyelim. Başka bir deyişle semboller ve 

alegoriler Masonluk eğitiminin kitaplarıdır, okumasını bilenler için.  

 

3.4.2- Hakikatı Arayış 

 

Bütün inisiyatik nizamlar gibi Masonluk da seçilmişlere hitap eder. 

Mensuplarını titizlikle seçer, onları belirli yöntemleri kullanarak sınayıp arasına 

alır, onlara olgunlaşmaları aşamalarına uygun bilgileri uygun yöntemlerle uygun 

zamanlarda verir. Çırak, kalfa ve üstat derecelerinden her biri, dışarıdan 

merkeze doğru ilerleyen, derinleşen ezoterik bilgi, başka bir deyişle olgunlaşma 

kademeleridir. Her kademede liyakatini kanıtlayan üye, yeni bir sınavla (törenle) 

bir üst kademeye geçmeye hak kazanır. Üstat derecesi en üst derecedir ve 

buraya ulaşan Mason, tam ve yetişmiş bir Masondur. Ancak bu Masonun 

olgunlaşma süreci aslında burada başlar. Ona bütün temel bilgiler verilmiştir, 

bunun üstüne koyacaklarını artık kendisi bulmalı ve kendi yeteneğiyle elde ettiği 

yapı taşlarıyla ve kendi ölçüsüne göre, kendi “mabedini” inşa etmelidir. Çünkü 



 40 

bu dereceye geldiğinde, üstatlığın sırlarını içeren ezoterik bilginin kaybolmuş 

olduğunu öğrenmiştir. Yolunu, bundan sonra kendisi bulacaktır. Her Mason 

kendi niteliklerine uyan ayrı bir mabet inşa eder ve manevi kişiliğini orada 

yaşatır. Bu mabet çok basit, küçük ve sade de olabilir, çok büyük süslü, 

karmaşık ve görkemli de. Her Mason, yeteneği, ruhsal derinliği neye izin 

veriyorsa onu yapabilir. Ama, eğer Masonluktan bir şey alabilmişse, muhakkak 

manevi varlığını içinde yaşatabileceği bir özel mabet yapar kendisine. Özetle, 

Masonluk yolunda ilerlerken ulaşılan sonuçlar değil süreç önemlidir. Masonluk, 

hamlıktan olgunluğa doğru bir yolculuksa, bu yolculukta ulaşılan merhaleler 

değil, yolculuğun kendisi önemlidir. Bu durum, çağdaş Masonluğun “hakikatı 

arayış” kavramına yüklediği anlamla uyumludur. Masonluğun sembolik anlatımı 

içinde, hakikat, eski Masonlarca bir zamanlar bilinen fakat sonra kaybolmuş 

olan bilgidir. Üstat derecesine yükseliş töreninde bu bilginin nasıl kaybolduğu 

ve bulunana kadar onun yerine nelerin konulduğu bir teatral anlatımla 

betimlenir. Simgesel olarak kaybolan bilgi üstatların tanışma işareti olan bir 

kelimedir. Bu kelimeyi bilenler üstatlık sırlarına ulaşmayı sağlayacak anahtara 

sahip olan kişilerdir. Üstat derecesi Masonluğun son ve en üst derecesi 

olduğundan bu bilgiye sahip olanlar Masonluğun amacına ve misyonuna da 

erişmiş olacaklardır. Başka bir deyişle ulaşılmak istenen en derindeki bilgiye, 

Masonluğun en derindeki  sırlarına erişmiş olacaklardır. Ancak kelime kayıptır. 

Artık bu sırlara ulaşmak kolay hattâ mümkün değildir. Buna rağmen Masonluk 

mensuplarına bunlara ulaşmak için uzun ve meşakkatli bir uğraşı önerir. Bu 

uğraşının verileceği dikenli yollar, aşılması gereken yalçın dağlar insanın 

benliğinin derinliğindedir. Kat edilecek merhaleler insanın kendi içinde, kendi 

zayıflıkları ve eksiklikleriyle savaşarak, onları aşarak geçilmesi gereken pek çok 

engeli içerir.  

 

3.4.3- Sır 

 

Bu süreç içerisinde Masonluk mensuplarından edindikleri ezoterik bilgileri gizli 

tutmalarını ister ve yalnızca bilgileri değil uyguladığı yöntemi, sembolleri ve 

araç gereçleri de kendi iç dünyasında kapalı tutar. Bu kapalılık, yapılan işin 

duyulması, verilen bilgilerin dış dünyaya sızması durumunda büyük zararların 

oluşacağı, tehlikeli sonuçların ortaya çıkacağı gibi bir kaygıya dayanmaz. Bu 

gizlilik ve kapalılık, sadece olgunlaşma yolundaki adayların nefislerinin 

terbiyesini gerçekleştirmek, onca çabayla ulaştıkları sembolik bilgilere anlam 

kazandırmak içindir.  

 

Yoksa içinde yaşadığımız iletişim teknolojileri ve bilgi yaygınlığı çağında sır 

denecek pek bir şey kalmadı demek abartma olmaz. Masonluğun ritüelleri ve 

tanışma işaretleri bile kitaplarda, hattâ sesli ve görüntülü olarak internet 



 41 

ortamında bulunabilmektedir.11 Buna rağmen, halâ Masonik sırdan söz etmek 

mümkündür. Bu durum, çağdaş Masonluğun ezoterizm anlayışının sembol 

kavramına yüklediği anlamdan kaynaklanmaktadır. 

 

Geleneksel ezoterizmdeki hakikat arayışı, çağdaş Hürmasonlukta kişinin 

ruhunun derinliklerinde var olan tanrısal ışığı arayışı haline dönüşmüştür. 

“Kendini tanı” ifadesi ya da VITRIOL sembolü ile önerilen, bu ışığa erişmek 

için benliğinin gizli uzantılarında yapılacak bir seyahattir. İşte bu sebepten, 

iletişim ne kadar gelişirse gelişsin, çağımızda ve gelecekte, Masonik sırdan söz 

etmek her zaman mümkün olacaktır. 1750 tarihli bir Fransız Masonik metni 

Mason sırrı konusunda, bizim de katıldığımız şu bilgece ifadeyi kullanmakta:  

 

“Masonluğun sırrı, kendi içeriksel özellikleri nedeniyle başkalarına 

iletilemeyecek niteliktedir. Çünkü bu sırra ulaşmış olan Mason, bu sır ona 

anlatıldığı için ulaşmış değildir. Bu sırrı kimseden öğrenmiş değildir. Bunu ona 

kimse söylememiştir. Bu sırra; locasına devam ederek, gözlemler yaparak, 

sonuçlar çıkararak zaman içinde erişmiştir. Bu sır sözcüklerle ifade 

edilemeyecek bir sırdır. Açığa vurmak istese bile bunu kimseye 

anlatamayacaktır. Ancak Masonik iklim içinde yaşanarak ulaşılacak bir sırdır 

ve her Masonun sırrı kendisine aittir. Bunu en yakın Mason kardeşiyle dahi 

paylaşma olanağı yoktur. Sözcüklerle ifade edilemeyen bu sır bu nedenle her 

zaman sır olarak kalacaktır.”  

 

Mason, Masonluk içerisinde geçirdiği yıllarla bu sırrı çok daha iyi algılayacak 

duruma gelir. Masonluğa girmeden önceki kişiliğiyle o andaki kişiliği arasındaki 

farkları değerlendirdiğinde, Masonluk çatısı altında geçirdiği yılların, 

yaşlanmanın kişiye sağladığı olgunlukla açıklanamayacak unsurlar kattığını 

farkeder kişiliğine.  Bunlar nelerdir? 

 

Bir kere, insanlara karşı davranışlarında daha olumlu, anlayışlı ve sabırlıdır. 

Peşin hükümleri, halâ kaldıysa bile, bunlar yumuşamışlardır. Zaten yardımsever 

bir insan idiyse bile, Masonluk ortamında geçirdiği yıllar onda, insanlara yardım 

etmeyi adeta bir refleks şekline getirmiştir. Sormadan, sorgulamadan 

gereksinme duyanın yardımına koşmayı doğal bir davranış şekli olarak 

benimsemiştir artık. Daha hoşgörülüdür, eşine, çocuklarına, dostlarına, iş 

arkadaşlarına karşı. Sevgi sözcüğüne artık farklı anlamlar yüklemeye 

başladığının bilincine varmıştır: Bu duygu yalnız en yakınlarına karşı beslediği 

bir duygu değildir artık. Doğal olarak eşini, çocuklarını, kardeşlerini, annesini, 

babasını çok daha derin bir sevgiyle sevmeye devam etmektedir ama Mason 

kimliğini ilk kazandığı günden o güne, sevgi duygusunun benliğinde çok büyük  

                                                 
11 Bunların bir bölümü doğrudur, bir bölümü de bunları hazırlayanların niyetlerine (çoğunlukla kötü niyetlerine) 

bağlı olarak uydurma ve saptırmadır.  

 



 42 

bir yaygınlık kazanmış olduğunun bilincine varmıştır. Hiç tanımadığı insanlara 

karşı; olumlu nitelikler taşıdıkları için, kendisine yakınlık ve dostluk 

gösterdikleri için, cana yakın oldukları için ama belki sadece insan oldukları için 

sevgi gösterdiğini görmekte ve şaşırmaktadır. Benliğinde görev ve hizmet 

bilincinin eskiden olmadığı kadar güçlenmiş olduğuna tanık olmaktadır. Kişisel 

bir kazanç, bir çıkar getirmeyen; kamu yararına, insanlık yararına, sırf dostluk 

uğruna pek çok girişimin içinde artık severek yer aldığını görmektedir. Daha 

yapıcıdır, daha üreticidir, olaylar karşısında daha iyimserdir, tepkileri daha 

olumludur. İnandığı doğrular yönünde mücadeleci ve ısrarcıdır ama asla kavgacı 

değildir.  

 

Mason, Masonluk dünyasındaki yaşantısı sonucunda kazandığı bu nitelikleri 

nasıl elde etmiştir? Bunu sözcüklerle ifade edemez. Bunun yöntemini istese bile 

birilerine anlatamaz. Çünkü bunlar sözle ifade edilebilir değildir. O, yalnızca 

zaman içinde, Masonluk dünyasında yaşayarak, benliğine, iç kişiliğine doğrudan 

bağlı bir üçüncü gözün, diğerlerinin göremediklerini gören bir üçüncü gözün 

daha açılmaya başladığını ve bu üçüncü gözün gördüğü dünyanın diğerlerinin 

gördüklerinden çok daha farklı ve daha güzel olduğunun bilincine varmış, 

böylece yaşamı yeni bir boyut kazanmıştır. 

 

Masonluğun dışarıdakiler tarafından hiç ulaşılamayacak, her zaman Masonlara 

ait olarak kalacak sırrı işte budur. Yoksa adaya aşamalarla verilen “sırlar” –ki 

bunların çoğu inşaatçılık mesleğine dairdir- yalnız sembolik anlamdadır. 

Bilgilerin içeriği önemsizdir. Amaç adayın bu bilgileri edinmesi değil, bunları 

edindirme süreci boyunca yaşadıklarıyla kendisini aşması, daha üstün insanlık 

niteliklerine ulaşma doğrultusunda yol almasıdır. Başka bir deyişle, Masonluk 

bir inşaatçılık okulu değil, bir insanlık okuludur. Bizim “Mason” dediğimiz kişi 

insanlık değerlerini özümsemiş tam bir olgun insandır. Bu nitelik bir ülküdür ve 

bütün üyeler Masonluk kariyerleri içinde bu ülküye doğru yol alırlar. 

Dolayısıyla Masonlara Masonluk dünyasında aktarılan ezoterik bilgiler aslında 

bütün dünya ve bütün insanlığa hizmet için kullanılmak amacını taşır. 

 

3.4.4- Konstrüktivizm (Yapıcılık) 

 

Burada karşımıza konstrüktivizm (yapıcılık) kavramı çıkar. Masonluğun bütün 

sembolizması inşaatçılık mesleğinin öğeleri üzerine kuruludur. Bu durum 

özellikle ilk üç dereceye hakim sembolik Masonlukta öne çıkar. Masonlar bir 

inşaat şantiyesi ortamında, inşaatçılık mesleğinin simgeleriyle iç içe Masonluğu 

öğrenirler. Sanki bir inşaat yapıyorlarmış gibi... 

 

Bu son cümle aslında tam olarak doğru değil. Masonluğu öğrenme gayreti içinde 

olan üyeler aslında bir inşaat yapmaktadırlar. Birinci derecenin açılışında, 

Üstadı Muhteremin “Burada ne amaçla toplanıyoruz?” sorusuna cevap olarak 



 43 

İkinci Nazırın “Bizim olduğu kadar bütün insanlar ve insanlık için de mutluluk 

yuvası olacak bir ülkü mabedi yapmak amacıyla toplanıyoruz” ifadesi bir inşaat 

yapma etkinliğinin devam etmekte olduğunu belirtir. Yapılmakta olan inşaat 

taştan, harçtan gerçek bir inşaat değildir, bir sanal inşaattır. “Bütün insanlar ve 

insanlık için de mutluluk yuvası olacak bir ülkü mabedi” yapılmaktadır ve bu 

inşaat sürüp gitmektedir. Hiç tamamlanmamaktadır. İnşaatın bu niteliği bazı 

mabetlerde görülen tamamlanmamış duvar imgeleriyle de betimlenmektedir. 

Tamamlanmamaktadır çünkü bu ülkünün yakın zamanda gerçekleşmesi, aynen 

hakikatin bulunması gibi, olanaklı değildir. Masonlar her şeye karşın bu 

doğrultuda çaba harcamaktadırlar. Bu inşaatın yapı taşları Masonluk yolunda 

çalışarak “kendilerini yontan” kardeşler, harcı da insan/insanlık sevgisidir.  

 

Ve inşaat sürüp gider... 

 

İnşaatın kalitesi, onu oluşturan taşların ve harcın kalitesi ile doğrudan ilişkilidir. 

Bu inşaat kolay bir inşaat değildir. Bu zorluk, yalnızca projenin 

karmaşıklığından değil, projenin yürütülmesini engelleyen bozucu güçlerin 

varlığından da kaynaklanmaktadır. Bu ülkü/insanlık mabedinin yapılmasını 

istemeyen, onun gelişimini engelleyen bozucu güçler vardır. Bunlar insanlar 

arasında ayrılıkların ve bu ayrılıklardan doğan kavgaların bulunmasını ve bu 

ayrılıkların ve kavgaların sürdürülmesini isteyen güçlerdir. Bunların başında 

bağnazlık, hırs, kıskançlık ve cehalet gelir. Masonlar, inşaatı yürütürken, bir 

taraftan da bu bozucu güçlerle savaşmak zorundadırlar. 

 

Bu sembolik anlatım, Masonlukta var olan ve her Masonun da edinmesi için 

çalışılan konstrüktivizm kavramını yerleştirmeyi amaçlar. Konstrüktivizm, 

Masondan yaşamdaki bütün olaylara yaklaşımında benimsemesi istenen hareket 

tarzını betimler. Mason her koşul altında adil ve uygulanabilir çözümler 

önerebilen, bunları üretebilen kişiliğe sahip olmalı, yıkıcı olmayan yapıcı bir 

tutum izlemelidir. İnsanların ve insanlığın yararına olacak eylemlerde 

bulunurken bunların sonuç vermesi için çaba göstermelidir. Özetle, her türlü 

yıkıcı, yok edici güce karşı koymayı ilke edinmeli, yapmayı, üretmeyi birinci 

planda tutabilmelidir. Özetle, Masondan beklenen davranış tarzı, her koşul 

altında, çözüm oluşturmaya yönelmesi, hangi büyüklükte olursa olsun içinde 

bulunduğu, gelişiminde söz sahibi olduğu toplumu daha ileriye götürecek 

eylemlerin itici gücü olmasıdır. Ne kadar küçük olursa olsun, parçası olunan 

toplumu/topluluğu ileriye götürecek her eylem, her olumlu davranış, 

yükselmesine çalıştığı insanlık mabedine eklenecek bir taştır. Mason işte bu 

türden yapıcı eylemlerde bulunmak için eğitilir. Masonların bu doğrultudaki 

kolektif çabaları da daha büyük ölçüde etki gösterecek, ülkü mabedinin 

yükselmesine katkıda bulunacaktır. 

 

 



 44 

3.5- Masonluk Kültüründe Şövalyeliğin Etkisi 

Daniel Şoef 

 

Bu makalede, Masonluk sanatın oluşmasında ve gelişmesinde katkıları olan 

Kilise mimarlık örgütlerinden ve Şövalyelik kurumundan bahsetmek istiyorum. 

Şövalye, Fransızca bir sözcük olup, düz anlam itibariyle "atlı savaşçı" demektir. 

Ortaçağda at üstünde savaşan seçkin bir askeri sınıfı temsil etmektedir. 

Şövalyenin temel görevi dövüşmek ve zırh kuşanmış atlı birliklere liderlik 

etmekti. Şövalyelik Avrupa’nın değişik bölgelerinde farklı şekillerde 

yorumlandı ancak temellerini Fransızlar belirledi. 12. yüzyılda şövalye olmanın 

temelleri keskin çizgilerle belirlenmiştir. Şövalye, mükemmel savaşçı, 

mükemmel insan peşinde koşmanın somutlaşmış bir tanımlamasıdır.  

Manastır birlikleri tarihine baktığımızda, önemli iki dinsel kökenli örgüt görülür: 

Benediktenler ve Tapınak şövalyeleri. Benediktenlerin 12. yüzyıla kadar etkin 

faaliyetleri olmuştur. Romanesk sanatın yayılmasına katkıları kadar,  Gotik 

sanatın doğuşunda da önemli rol oynamışlardır. Tapınak şövalyelerine  gelince, 

onları Benediktenlerin öğrencileri olarak tanıtmak gerekmektedir.  Aralarındaki 

bağ hiçbir zaman kopmamış  ve manastır birliklerinin oluşmasından sonra da 

devam etmiştir. 12. yüzyılın başından itibaren laik inşaatçı birliklerinin 

başlangıcı olarak kabul edilmişler, zamana göre sahip oldukları ayrıcalıklı 

bağımsızlık ve göreve kutsal bir inançla sarılmaları sonucu özgür meslek adını 

almışlardır. 

 

İşçi birliklerinin her yerde yaptıkları görkemli kiliseler dini inançların yayılması 

ve güçlenmesinde önemli rol oynamıştır. Hıristiyanlığa duyulan sevgi ve 

hayranlığın yayılmasına önemli katkıda bulunmalarına rağmen, bilahara istilalar 

sonucu eski konumlarını yitirerek yok olma tehlikesi ile karşı karşıya kalan bu  

birlikler, kurtuluşu kiliselere sığınmakta bulmuşlar ve buralarda yeni gruplar 

oluşturmaya başlamışlardır. Bu grupların sahip oldukları eski haklar korunmuş 

ve önceden olduğu gibi Roma yasalarına tabi olmuşlardır. Yapıları yalnız inanç 

ve dinsel bütünlüğü değil siyasal örgütlenmeyi de yansıtmaktadır.  Küçük bir 

devlet özelliğine sahip olan bu grupların gücü giderek tüm Hıristiyan ülkelere 

yayılmaya başlamıştır. Uyguladıkları yasalara ve devlet kurallarına ek olarak 

kalplerinde taşıdıkları kutsal inanç, onları kısa zamanda sosyal ve kültürel 

gelişimin odak noktası haline getirmiştir. Kilisenin bu evrensel rolünün 

piskoposlardan çok dinsel örgütler sayesinde gerçekleştiğini belirtmek gerekir. 

Zira piskoposların kutsal kimlikleri zamanın karışık ortamı içinde 

mücadelelerini engellemekte ve otoriteleri kilise ortamı ile sınırlı kalmaktadır. 



 45 

Romanesk sanatı, “manastır sanatı” adı altında, laik Gotik sanatı da bünyesinde 

saklamayı bilmiştir. Hem Romanesk sanat hem de Gotik sanat, yapıtlarında son 

derece basit ve gösterişsiz güzellikleri ön plana çıkartırlar. Bu iki sanatın  

arasında bir yaklaşım farklılığından bahsedecek olursak, bunu papaz mimarlar 

ile laik mimarlar arasındaki anlayış farkında görebiliriz.  

 

Romanesk sanatın ve bilahare laik Gotik sanatın yayılışının, manastır birlikleri  

sayesinde ve özellikle Benediktenler ile Tapınak şövalyeleri eliyle gerçekleştiği 

yadsınamaz. Zaten onların dışında bu işi gerçekleştirebilecek başka  örgütlerin 

varlığından bahsetmek mümkün görünmemektedir. Bununla birlikte, bu iki 

örgütün dışında, Saint Benoit örgütünün bilime olan katkılarının da inşaat 

sanatının yayılmasında büyük rol oynadığı kesindir.  

 

Manastır birliklerinin bünyesinden çıkan zanaatçı birlikleri, manastırların malı 

olan topraklarda  yaşamak durumunda kalmışlar ve tabiatıyla manastırların bağlı 

oldukları derebeylerin yasalarına uymak zorunda kalmışlardır. Zamanla bu 

zorluklara karşın Kilise kendilerine önemli ayrıcalıklar tanıyacak, daha özgürce 

bir hayat yaşamaları için yardımlarda bulunacak, böylece tarih Hür Masonluğun 

doğuşuna tanık olacaktır. 
 

Hıristiyanlığın Ortaçağ dönemine baktığımızda, Hür Masonluğu bir şövalyelik 

kurumu çerçevesinde olan Tapınak şövalyeleri ile görmek mümkün olmaktadır. 

Bazı tarihçiler kutsal tapınağın militan koruyucuları sıfatı ile ünlenen bu tarikat 

mensuplarının, akıl ve hikmet ile bağdaşmayan bir gizli kuruluşun  üyeleri  

olduklarına veya inşa sanatının o derinlik isteyen ruhuna sahip olmadıklarına 

inansalar da kardeşlik anlayışı içinde Hıristiyanlığın koruyucusu durumundaki 

bu şövalyeler, bir tül perde arkasındaki gizem gibi kendilerini saklamayı 

bilmişler ve bu durumu mükemmel bir yardımlaşma anlayışının ürünü olarak 

sağlamışlardır. Esasen, zanaatçı birliklerinin ve inşaatçı kuruluşlarının ortaya 

çıktığı sırada, Tapınak şövalyeleri yalnızca kutsal topraklarda değil, Hıristiyan 

dünyasının her yöresinde kendilerini göstermeye başlamışlar; varlıklarını 

başarılı bir şekilde geliştirme yoluna sokmuşlardır. Bu şövalye tarikatının, aynı 

zaman sürecinde ortaya çıkan inşaatçı kuruluşları ve inşaat sanatı üzerindeki 

birlikler üzerinde  büyük etkileri olmuştur. Bu etkileri, iki başlık altında ele 

almak mümkündür:  

 

1. Tapınak şövalyeleri, Benedikten ve Sisteryenlerin yaptıklarına benzer 

şekilde  dinsel inşaat birlikleri kurmuşlardır. Tapınak şövalyelerinin 

inşaatçılık alanındaki girişimleri, kutsal topraklarla sınırlı kalmamış; 

Hıristiyan dünyasının her yanında kilise ve ve dinsel kullanıma yönelik 

yapıların inşaasında bulunmuşlardır. Ayrıca, kiliselerin dışında binalar, 

yollar, köprüler ve yoksullara yönelik bakım evleri yapmışlardır. 

Romalılardan kalan üç büyük anayolu onarmışlar ve Roussillon’dan Saint 



 46 

Jacques de Compostele’e kadar uzanan bölgede değişik uzunlukta 

köprüler; çocuklar için bakım evleri ve yoksullara yönelik hastaneler inşa 

etmişlerdir. İtalya’da yaptıkları kilisenin adı, kendilerini onurlandırmak 

amacı ile, ‘’Della Massone’’ olarak değiştirilmiştir. Tapınakçı şövalyeler 

aynı zamanda savaşçı keşişler de olduklarından, gerek saldırı gerekse 

savunmalarında kendilerine yararlı olacak çeşitli dallarda da inşaat 

yapmışlardır. 

2. Doğu dünyasının (Bizans ve Müslümanlar) kültürünün, Haçlı Seferleri 

döneminde, Batı dünyasına, yeni sosyal ve kültürel değerlerin biçiminde 

aktarılmasına ön ayak olmuşlardır. Hıristiyanlığın Müslümanlardan 

etkilenmesinde, Tapınak şövalyelerinin büyük rolü olmuştur. Bu 

etkilenme, bilimsel alanlardaki alışverişlerle sınırlı kalmamıştır. Tapınak 

Şövalyeleri, mimarlık sanatı dışında, örgütlenme biçimlerinde , İsmaili ve 

Hassasin örgütlerinin ezoterik yükseliş sistemlerini de kendilerine örnek 

almışlardır. Böylece, Doğu kökenli örgütlerin işleyiş tarzları ve 

uyguladıkları özel törenlere dair birikimler, Batı’ya kolaylıkla 

aktarılmıştır.   
 

Tapınakçıların ortaya koydukları yapıtların önemi, niteliği ve niceliği dikkate 

alındığında, Avrupa’lı zanaatkarların mesleki gelişiminde ve ustalık 

kazanmalarında oynadıkları rolü görmek mümkün olmaktadır. Karargah 

kurdukları her bölgede inşaatçıların başında, mabedden bir uzman sorumlu  

(“Magistar Carpentarius”) bulunmaktadır. Bu uzman yetenekli bir mimar olup, 

örgütteki görevli işçilere yapı sanatı ile birlikte, geometri öğretmektedir. Koyu 

dindar veya laik olsun herkes, örgütün üstlendiği inşaatlarda var gücü ile 

çalışmaktadır. Zira onlar güçlerini mabet için ortaya koymuşlardır. Operatif 

işçileri birleştiren bu yeni oluşumun kontrolu, şövalye örgütü içinde bir üst 

sınıfa bağlı olup, yönetim derebeylik anlayışı içinde yürümemektedir. Bu 

nedenle bu devir, meslek adamlarının şövalye örgütünün karargahlarına adeta 

akın ettikleri bir devir olmuştur. Mabed şövalyeliği koruyucu özelliği yanında,  

çatısı altındaki operatif işçilere o güne kadar görmedikleri ayrıcalıklar olan, 

sığınma hakkı, hür davranış hakkı ve vergilerde ayrıcalık tanımıştır. 
 

Buradan “Hür meslekler” ve “Hür Masonluk” terlerine gelmek istiyoruz: 14. 

yüzyılın başlarında, Boutillier, Kırsal Varlıklar adlı kitabında “Hür Tımar 

üzerinde çalışanlar, Tanrının topraklarında ter dökerler; bu yüzden onlardan 

vergi alınmaz; rant elde edilmez ve kira ödemeleri istenmez. Zira onlar 

kendilerini tapulu bir mal sahibinin emrine değil, hür iradeleri ile Tanrının 

hizmetine vermişlerdir” diye yazmaktadır. 16. yüzyılda hukukçu Guy Coquille 

ise “Hür Tımar tanımındaki ‘hür’ sözcüğünün yerinde kullanıldığını” 

söylemektedir. “Hiçbir derebeyinin araziler üzerinde hakkı olmadığından, 

toprağın işlenmesinde çalışanlar özgürdür” diyebilmektedir. Tapınak 

Şövalyeleri’nin ilk önemli yapıtlarını verdikleri Flandre’da dört kent olan 



 47 

Bruges, Grand, Audenarde ve Alost’da hür meslekler iş başında olduğundan, bu 

dört kente hür meslekler yuvası adı verilmiştir. 

 

Hür meslekler döneminin başından beri faaliyette olan ve esas üzerinde 

durulması gereken örgüt Tapınak şövalyeleridir.  Örgütte yer alan burjuvalar 

için yasal kayıt olan “hür burjuvalar” tanımının, bilahara, inşaat birliklerinde 

“Hür Masonlar” adı altında yer aldığını görüyoruz. Hür Masonların, Kilisenin 

gücü ve ağırlığına paralel olarak artan etkinlikleri, pek çok ülkeye yerleşmelerini 

ve karargahlar kurmalarını kolaylaştırmıştır: Hür Masonlar, serbest dolaşım 

hakkına sahiptiler. 

 

Mesela, 1154 yılında Londra’da Fleet Street kilisesini yaptırmak için elde bilgili 

inşaatçı ustaları olmadığından, kutsal topraklardaki birlik mimarlarına baş 

vurmak zorunda kalınmıştır. Doğu’dan şövalye örgütü tarafından getirilen 

inşaatçı birliği, Londra Mason topluluğunun çekirdeğini oluşturmuştur. Bu birlik 

giderek güçlenmiş, bilahara örgütten ayrılarak bağımsız bir kuruluş haline 

gelmiştir. Nitekim Londra’da Mason örgütlenmesinin ilk belirtileri 13. yüzyıl 

başlarında ortaya çıkmış; örgüt kralı himayesiyle gitgide güçlenmiştir. Tapınak 

şövalyelerinin Aslan Yürekli Richard ile olan özel yakınlığına da ayrıca dikkat 

çekmek gerekir.  
 

1756 yılında, Geleneğe Kesin Bağlılık (Stricte Observance) ritinin yaratıcısı 

Baron de Hund, Tapınak Şövalyeliğinin Fransa kralı Philip tarafından 

lağvedilmesinden sonraki gelişmeleri değişik bir açıdan değerlendirmektedir. 

Buna göre, örgütün çöküşünden sonra, Auvergne Büyük Üstadı Pierre Aumont 

ve yanındaki şövalyeler bulundukları yerden kaçar ve tanınmamak için Mason 

kılığına girerek İskoçya adalarından birinde karaya çıkarlar. Burada Büyük 

Mabed Amiri Haptoncourt, George Harris ve diğer pek çok kardeşle görüşerek 

örgütün ayakta tutulması ve faaliyetlerin sürdürülmesine karar verirler. 1312 

yılının St. Jean gününde yapılan toplantıda Aumont’u büyük üstat seçer; 

sorgulamalardan ve olası işkencelerden kaçınmak için aralarında masonlara 

özgü bazı gizli işaret ve kelimeler oluşturur; kendilerini de Hür ve Kabul 

Edilmiş Masonlar olarak tanıtmaya başlarlar. 1361 yılında Büyük Üstadın 

makamı Aberdeen’e taşınır ve örgüt bu şekilde varlığını sürdürmüş olur. 

 

Hür Masonlukla Tapınak Şövalyeleri arasındaki böyle bir ilişki  efsanevi bir 

fanteziyi andırmaktadır. Ne var ki bu durum, iki kurum arasındaki tarihi bağların 

bütünüyle kalktığı anlamına da gelmez. Neticede, Tampliye örgütünün 

çöküşünden sonra, şövalyelerin gönül rahatlığı içinde sığındıkları yegane 

mekanın, kuruluşlarında ön ayak oldukları inşaatçı birlikleri olduğunu 

görüyoruz.  

 



 48 

Herhalükarda, şövalyelik gizemi altında oluşmuş ve tül perde gerisinde saklı bir 

sembolizmalar bütününü görmek mümkündür. Şövalyelik, Ortağçağ’dan, 

kendisini açıklık, adalet ve sadakat erdemlerine adamış insanlar topluluğudur. 

Şövalyelikte temel kavramlardan biri olan asalet, şövalyelik idealinin 

gerekliliğini yerine getirmek aracılığıyla, dünyayı korumak ve arındırmak olarak 

adlandırılmıştır. Şövalye sembolü çağlar boyu sadakat, onur, adalet, güzel ahlak 

ve tüm erdemlerin hayata geçirilmesini ifade etmiştir. Şövalye olgun, cesur, 

yardımsever ve centilmendir. Biri şövalye olduğunda, kendini belirli değerlere 

göre yaşamakla yükümlü kılan bir and içmektedir. O, öğrenmenin pınarından 

kana kana içmiştir. O, öyle bir biçimde yaşar ki, insanlar kıskansa bile ona saygı 

gösterirler. O, kendi içinde kendi savaşını verir. Söylemi ve eylemi arasında 

mümkün olduğunca az çelişkiye düşmek için didinir. Şövalye olmanın olmazsa 

olmaz özellikleri, aşağıdaki gibi sıralanmıştır:  

Prouesse (prowess): Savaş konusunda kendini ispatlamış olmak 

Loyaute (loyalty): Sadakat 

Largesse (generosity): Altındakileri yaptıkları iyi doğru işler karşılığında 

ödüllendirmek, cömertlik 

Courtoisie (courtesy): Etiket, yerinde davranma, kurallara uyma 

Franchise (free birth): Kanuni etkinin dışında ve soylu olarak doğma, hür doğma 

Honeur (honor): Onur, şeref 

Şövalyeler inançlı savaşçılardır. Bencil olmamak; iyilik, adalet, doğruluk gibi 

erdemler için varlıklarını sürdürür ve bunu hayatlarının tek amacı olarak 

görürler. Gerçek şövalyeler için, kendi hayatlarını iyilik adına feda edebilmek, 

düşünülmesi gerekmeyen ve gerektiği ilk fırsatta yapılabilecek bir eylem  halini 

almıştır.  

Kurum içinde muhakkak uyulması gereken on kural, şövalye kalmak için 

zorunlu kılınmıştır. Bunlar, sırası ile, 

1. Kutsal saydığı değerleri ölümü pahasına korumak.  

2. Savunmasız ve acizleri korurken onlara saygı göstermek.  

3. Ülkesini sevmek.  

4. Düşmandan önce savaş meydanından geri çekilmemek.  

5. Tek bir kadına karşı aşk beslemek, ona bağlı olmak.  

6. Kötülüklerin ve acımasızlığın karşısında durmak.  

7. İnandığı değerlerle çakışmadığı sürece, emri altında olduğu amirlerinin 

tüm emirlerine uymak.  



 49 

8. Sözüne sadık olmak, onurunu küçük düşürecek davranışlardan uzak 

durmak.  

9. Cömert olmak, kendisine gösterilen iyiliği asla unutmamak.  

10.  Her durumda doğruluğun ve iyiliğin temsilcisi olmak. 

Şövalyelik hem bir unvan, hem de bu unvanın hakkını veren bir hayat tarzı ve 

felsefesine (inançlar, iyilik, doğruluk, erdemler vs.) sahip olabilmekle mümkün 

olmaktadır. Gerçek şövalyenin erdemi, adil olmak, akıl ve vicdan ile hareket 

etmek, irade gücünü sergilemekten oluşmaktadır. Şövalye, özgürlük, sevgi ve 

ketumiyettir. Şövalye, bilginin ve gücün; insanoğlunun mutluluğu, sevginin sınır 

tanımazlığı ve özgürlüğünün bireye indirgenmiş sembolüdür. Şövalyelik ise  

harekete geçme ve dur diyebilme gücüdür; değişimdir; fikrin eyleme geçmesidir. 

Bugün  Hür Masonlukta var olan anlayış  kaynağını,  Ortaçağdaki şövalyelik 

ruhuna bağlamaktadır. Hür Masonluğun oluşmasında büyük emekleri geçen 

Tapınak Şövalyeleri örgütü geleneğinin, Hür Masonlukta hakettiği yeri almasını 

ve öyle bilinmesini dilerim. 
 

 

 

 

   

3.6- Masonluğun Temel İlkeleri 

M. Remzi Sanver 

 

Masonluğun operatif halden spekülatif hale dönüşmesinin dönüm noktalarından 

biri, 24 Temmuz 1717 tarihinde, Londra’da çalışmakta olan dört locanın bir 

araya gelmesi ve merkezî bir otorite altında örgütlenerek dünyada ilk defa bir 

büyük locayı kurmasıdır. Kurulan örgüte Londra Büyük Locası adı verilmiş ve 

büyük üstatlığa Anthony Sayer seçilmiştir.12  

 

Akla gelen ilk soru bu yeni örgütün ne gibi kurallara tabi olacağıydı. Operatif 

Masonluk döneminde her loca bağımsız olarak çalışırdı ama tüm locaların 

ortaklaşa benimsedikleri bir takım geleneksel kurallar vardı. İngiltere Büyük 

Locası kurulduktan sonra, oturup yeni bir tüzük hazırlamaktansa, Operatif 

Masonluk dönemine ait belgelere ulaşıp eski gelenek ve kuralların tespitine ve 

bu sayede bu yeni oluşumun kaide ve tüzüklerinin kaleme alınmasına 

çalışılmıştır.13 

                                                 
12 Londra Büyük Locası kuruluşundan kısa bir süre sonra adını değiştirmiş ve İngiltere Büyük Locası ismini 

almıştır. Bu kurum, ele alacağımız tarihî gelişmeler sonucunda bugün, İngiltere Birleşik Büyük Locası ismini 

taşımaktadır.  

13 Zaten Masonik terminolojide İngiltere Büyük Locası’nın kurulması yeni bir oluşum olarak görülmez ve 

“revival” yani yeniden canlandırma olarak adlandırılır. 



 50 

 

Bu işle görevlendirilen James Anderson, bugün Masonluğun Anderson 

Anayasası olarak da bilinen “Hür ve Kabul Edilmiş Masonların Eski ve 

Muhterem Kardeşlik Cemiyetinin Nizamları” başlıklı metni kaleme almıştır. Bu 

metin üç ana bölümden oluşur. İlk bölüm Masonluk tarihine ayrılmıştır. İkinci 

bölümün iki kısmı vardır. Bunlardan ilki Hürmasonların yükümlülüklerini 

düzenler, ikincisi bir localar genel tüzüğüdür. Üçüncü bölümde ise birtakım 

Masonik şarkılar ve bunların notaları vardır.  

 

1723 senesinde ilk baskısı yapılan Anderson Anayasası’nın ikinci bölümünde 

yer alan ve Masonun inancına dair şartları ortaya koyan, “Tanrı ve Dine dair” 

başlıklı birinci madde, kısa bir süre sonra tartışmaların odağı olmuştur. Evvelâ 

metnin ne dediğini görelim: 

 

“I. Tanrı ve Dine dair 

  

Bir Mason, sıfatının gereği, ahlâk yasasına uymak zorundadır; ve eğer Sanat’ı 

doğru anlıyorsa, hiçbir zaman budala bir tanrıtanımaz ya da dinsiz bir liberten 

olmaz. Fakat eski zamanlarda Masonlar, her ülkede, o ülkenin ya da ulusun 

dininden, bu her ne idiyse, olmak yükümlülüğündeydiler; şimdi ise, özel kanıları 

kendilerine bırakılarak, bütün insanların mutabık oldukları dinden olmaları 

yeterli görülmektedir; bu da, onları ayırdeden sıfat ve kanaatleri ne olursa 

olsun, iyi ve doğru, veya onurlu ve dürüst insanlar olmaktır. Böylece Masonluk, 

aksi takdirde birbirlerinden ebediyen uzakta kalacak kişilerin arasında bir birlik 

merkezi, hakiki dostluğun kazandırılmasında bir vesile olur.” 

 

Masonluğun kapılarını tanrıya inanmak kaydıyla her dinden insana açan bu 

ifadeler, Masonluğun içinde ciddi tartışmalara yol açmıştır. Bir taraftan mesleği 

Hıristiyan geleneğinin bir parçası olarak gören Masonların rahatsızlığı, diğer 

taraftan Katolik Kilisesi’nin 1738 senesinde yayınladığı “In Eminenti” 

fermanıyla Masonluğu aforoz etmesi, İngiltere Büyük Locası üzerinde baskı 

oluşturmuştur. Bu baskının ağırlığı gözardı edilemeyecek bir ölçüye ulaşmış 

olmalı ki, 1738 senesinde Anderson tarafından yapılan düzeltmelerle bu 

Anayasa’nın ikinci baskısı yapılmıştır. Söz konusu madde 1738 Anayasası’nda 

aşağıdaki biçimde kaleme alınmıştır: 

 

“I. Tanrı ve Dine dair 

  

Bir Mason, sıfatının gereği, gerçek bir Noaşit olarak ahlâk yasasına uymak 

zorundadır; ve eğer zenaati doğru anlıyorsa, hiçbir zaman budala bir 

tanrıtanımaz ya da dinsiz bir liberten olmaz ve vicdanına karşı hareket etmez. 

Eski zamanlarda Hıristiyan Masonlar, seyahat ettikleri veya çalıştıkları ülkedeki 

Hıristiyan âdetlerine uymak zorundaydılar. Fakat Masonluk bütün milletlerde, 



 51 

hattâ değişik dinlerde bile bulunduğundan, bugün sadece, (özel kanıları her 

kardeşin kendisine bırakılarak), bütün insanların mutabık oldukları dine mensup 

olmakla yükümlüdürler. Bu da, onları ayırdeden isimleri, dinleri veya kanaatleri 

ne olursa olsun, iyi ve doğru, onurlu ve dürüst insanlar olmaktır. Zira herkesin 

Nuh’un 3 büyük buyruğunda mutabık olması, locanın harcını korumak için 

yeterlidir. Böylece Masonluk, onların birliklerinin merkezi ve aksi takdirde 

birbirlerinden ebediyen uzakta kalacak kişileri uzlaştırmada mutlu bir vasıta 

olur.” 

  

Mesleği Hıristiyan geleneğinin bir parçası olarak görenler, 1738 senesinde 

yapılan değişiklikle de tatmin olmamışlardır. Bunlar, İngiltere Büyük Locası’nın 

kuruluşundan sonra bu örgüte katılmayan bir takım localarla birlikte, 1751 

senesinde Eski Masonların Büyük Locası –ya da kısaca Eskiler- adı altında 

kendi büyük localarını kurmuşlar ve 1764 tarihinde, 1738 Anayasası’ndan 

yararlanarak, Ahiman Rezon adını verdikleri kendi anayasalarını kaleme 

almışlardır. Ahiman Rezon koyu Hıristiyani bir metindir ve “Tanrıya ibadet, 

kilisenin kutsal pederlerine itaat ve onlar tarafından derlenmiş kutsal yazılara 

inanç” benzeri şartlar içermektedir. Esasen Eskiler, Masonluğun gerçek 

adetlerini sürdürme iddiasında olup, “Modernler” adını verdikleri İngiltere 

Büyük Locası’nın yaklaşımlarını geleneksel Masonluktan bir sapma olarak 

görüyorlardı.  

 

İngiliz Masonluğundaki Eskiler-Modernler ayrılığı kalıcı olmamış, iki büyük 

loca 1813 senesinde birleşerek İngiltere Birleşik Büyük Locası’nı 

oluşturmuşlardır. Birleşme öncesinde yapılan anlaşma sonucunda, Modernlerin 

benimsemiş oldukları Anderson Anayasası, bazı maddelerinin gözden 

geçirilmesi kaydıyla, İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın anayasası olarak kabul 

edilmiştir.14 Anderson Anayasası’nın “Tanrı ve Dine dair” maddesi bu 

çerçevede yeni bir düzeltmeye tabi tutulmuş ve Noaşit olma şartı metinden 

çıkartılmıştır. 1815 tarihinde kaleme alınan bu metin şöyledir: 

 

“I. Tanrı ve Dine dair 

  

Bir Mason, sıfatının gereği, ahlâk yasasına uymak zorundadır; ve eğer Sanat’ı 

doğru anlıyorsa, hiçbir zaman budala bir tanrıtanımaz ya da dinsiz bir liberten 

olmaz. O, Tanrı’nın insanlar gibi görmediğini, tüm insanlardan daha iyi 

                                                 
14 Birleşme şartlarından bir diğeri de İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın, Eskilerin uygulamakta oldukları 

ritüelleri kullanmasıydı. Böylece, Eskiler’in kendilerini Modernler’den ayırmak için benimsemiş oldukları Royal 

Arch derecesi de İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın ritüellerine dahil edilmiş oldu. Bugün Royal Arch 

Nizamı’nın İngiltere Büyük Locası’nın bünyesi içinde üstat derecesinin tamamlayıcısı olarak mevcudiyeti bu 

tarihî gelişmenin sonucudur. Bu konuya dair daha fazla bilgiyi Ayan (2000) ve Sanver (2001a)’de bulmak 

mümkündür. 



 52 

anlamak zorundadır. Zira insan dış görünüşe, Tanrı ise kalbe bakar. Bir Mason, 

bundan dolayı, asla vicdanının emirlerine karşı hareket etmemeye özellikle 

mecburdur. Bir insanın dini ve ibadet biçimi ne olursa olsun, Masonluktan 

çıkartılamaz. Yeter ki yerin ve göğün şanlı mimarına inansın ve ahlakın kutsal 

ödevlerini yerine getirsin. Masonlar, kardeşlik sevgisinin sağlam ve güzel bağı 

içinde, her inançtan erdemli insanlarla birleşirler; onlara, insanların 

kusurlarına merhametle bakmaları ve sahip oldukları inancın üstün 

mükemmelliğini kendi hareketlerinin safiyetiyle göstermeleri öğretilir. Böylece 

Masonluk, iyi ve doğru insanlar arasında bir birlik merkezi, aksi takdirde 

birbirlerinden ebediyen uzakta kalacak olanlar arasında dostluğun 

kurulmasında mutlu bir vasıta olur.” 

 

Üzerinde yaşanmış olan bütün tartışmalara rağmen, Anderson Anayasası’nın 

Hürmasonların yükümlülüklerini düzenleyen kısmı, Masonluğun geleneksel 

değerlerini tespit eden bir metin olarak, Masonlukta özel bir yere sahiptir. 

Spekülatif Masonluğun doğuş yıllarında, yeryüzündeki bütün büyük localar, 

hepsi, ifadesini Anderson Anayasası’na riayette bulan geleneksel Masonluk 

anlayışı çerçevesinde çalışmışlardır. Gerçi “Anderson Anayasası’na riayet” 

ifadesiyle neyin kastedildiği çok açık değildir ama bütün bu büyük locaların 

yaklaşımları birbirine yakın olmuştur. En azından hiçbirinin Masonluğu 

uygulayış biçimi, bir diğerini rahatsız etmemiştir. Ta ki 1877 senesine kadar... 

 

O yıl, Fransa’daki büyük loca olan Fransa Büyük Doğusu (Grand Orient de 

France), tanrıya inanç şartının vicdan özgürlüğüyle çeliştiği gerekçesiyle, 

Evrenin Ulu Mimarı kavramını ritüel ve tüzüklerinden çıkartır. İngiltere Birleşik 

Büyük Locası bu durumu kabul edilemez bulur ve Fransa Büyük Doğusu ile 

olan ilişkilerini keser. Geleneksel Masonluk anlayışını savunan diğer büyük 

localar da bu kararı takip ederler. 

 

Bu gelişme Masonluktaki ilk önemli kalıcı ayrılıktır. Fransa Büyük Doğusu’nun 

İngiltere Birleşik Büyük Locası tarafından dışlanmasıyla birlikte Fransa’da 

geleneksel ilkeleri benimseyen yeni bir büyük loca elbette ki kurulmuştur. Ne 

var ki bu olaydan sonra, “Masonluğun geleneksel ilkelerinin günün şartlarına 

göre yorumlanması” fikri yaygınlaşmış ve Masonluk varolduğu her yerde 

geleneksel ilkelere riayet eden ve etmeyen olarak ikiye ayrılmıştır. Bu ayrılık 

geleneksel Masonluğun inanca dair tavrıyla başlamışsa da, bununla sınırlı 

kalmamış ve kadınların Masonluğa alınmaması, Mason örgütlerinin din ve 

siyaset tartışmalarının dışında kalmaları gibi konulara da yayılmıştır. 

 

Burada dikkati çeken bir husus, geleneksel çizgiden ayrılan bazı büyük locaların 

bile Anderson Anayasası’nı benimseme iddiasını sürdürmeleridir. Sadece, bu 

metni artık başka biçimde –kendi ifadeleriyle günün şartlarına uygun olarak- 

yorumladıklarını söylemektedirler. Dolayısıyla, ister geleneksel çizgiyi 



 53 

benimsesin, isterse de bu çizgiden ayrılmış olsun, birçok büyük loca için 

“Anderson Anayasası’nı benimsemek” ortak bir tavırdır. Aralarındaki farkı 

yaratan, bu ifadeden ne anladıklarıdır. 

 

Anderson Anayasası’nın içerdiği mesaja dair farklı yorumların varlığı çok 

doğaldır. Zira, Hürmasonların yükümlülüklerini düzenleyen kısmı muğlak 

ifadeler içermektedir. Üstelik birbirinden çok farklı konuları ele aldığından, 

içerdiği ifadelerin önem sırası da açık değildir. Aynı metin, bir yandan Masonun 

sahip olması gereken inanç hakkında söz söylerken, diğer yandan loca 

toplantılarından sonra geç saatlere kadar içki içilmemesi gerektiği gibi konulara 

bile değinmektedir. Bu kadar geniş bir yelpazeyi kapsayan, üstelik de muğlak 

ifadeler içeren bir metne, tarihin akışı içerisinde çok farklı yorumlar getirilmiş 

olmasında şaşılacak bir şey yoktur. Ne var ki bu farklı yorumlar birbiriyle 

uzlaşamayacak uygulamalara yol açmış ve neticede geleneksel Masonluğu 

benimseyen büyük localar, “Anderson Anayasası’nı benimsemek” ifadesinin ne 

manaya geldiğini, yoruma imkân tanımayan bir kesinlikle ortaya koyma yolunu 

seçmişlerdir.  

 

Bu yaklaşımın ilk ve en önemli örneği, İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın 4 

Eylül 1929 tarihinde yayınladığı “Büyük Locaların Tanınması için Temel 

İlkeler” beyannamesidir. Bu beyanname, Masonluğun temel ilkelerinin İngiltere 

Birleşik Büyük Locası’nın penceresinden ilanıdır. Esasen, İngiltere Birleşik 

Büyük Locası’nın 1929 beyannamesiyle yaptığı, Anderson Anayasası’nın 

içerdiği çeşitli ifadeler arasında hangilerinin geleneksel Masonluğun temel 

değerlerini temsil ettiğini ön plana çıkartmak ve kurum olarak “Anderson 

Anayasası’na riayet etmek” ifadesinden ne anladığını açık biçimde ortaya 

koymaktır. 

 

1929 Beyannamesi’nin maddeleri şunlardır: 

 

1.  Menşe intizamı, yani bir büyük locanın tanınmış bir büyük loca tarafından 

yahut en az üç kökeni muntazam locanın bir araya gelmesiyle, usulüne uygun 

biçimde kurulmuş olması. 

2.  Evrenin Ulu Mimarı’na ve onun vahyedilmiş iradesine inancın üyeliğe kabul 

için temel nitelik olması. 

3.  Tekris edilenlerin, yeminlerini açık olan “Kutsal Kanunun Kitabı” üzerine 

etmeleri ve böylece vicdanlarını yukarıdan gelen vahiyle bağladıklarını 

göstermeleri. 

4.  Büyük locanın ve locaların üyelerinin yalnızca erkeklerden oluşması ve 

kadınları üye kabul eden localar ya da oluşumlarla hiçbir şekilde Masonik 

ilişki kurulmaması. 

5.  Büyük locanın kendi kontrolü altındaki localar üzerinde hükümranlığa sahip 

olması, yani jüridiksiyonu altındaki sembolik dereceler (çırak, kalfa ve üstat) 



 54 

üzerinde tek ve tartışmasız bir otoriteye sahip olan sorumlu, bağımsız ve 

kendi kendini idare eden bir kurum olması; bu otoritenin bir Yüksek Şura’ya 

veya bu dereceleri kontrol etmek ya da gözetmek iddiasında olan herhangi bir 

güce bağlı olmaması ya da bunlarla paylaşılmaması. 

6.  Hürmasonluğun üç büyük nurunun (Kutsal Kanunun Kitabı, Gönye ve Pergel) 

büyük loca ya da ona bağlı locaların çalışmaları esnasında açık 

bulundurulmaları - bunlar arasında Kutsal Kanunun Kitabı başta gelir. 

7.  Loca içinde siyaset ve din tartışılmasının kesinlikle men edilmesi. 

8.  Mesleğin eski Landmarklarına, örf ve âdetlerine sıkı bir şekilde riayet 

edilmesi. 

 

İngiltere Birleşik Büyük Locası, 1929 senesinden sonra, Masonluğun temel 

ilkelerine dair başka beyannameler de yayınlamıştır. Bunlardan başlıcaları, 1938 

ve 1949 senelerinde yayınlanan “Mesleğin Hedef ve İlişkileri”, 1984 senesinde 

yayınlanan “Masonluk Nedir?”, 1985 senesinde yayınlanan “Masonluk ve Din”, 

1989 senesinde yayınlanan “Hürmasonluğun Dış İlişkileri: İngiltere Birleşik 

Büyük Locası’nın diğer Masonik örgütlerle olan ilişkileri” başlıklı 

beyannamelerdir. 1989 tarihli bu beyanname, 1929 tarihli beyannameyle aynı 

hususları ele almakta, diğer yandan Mason olacaklarda aranan inanç şartlarına 

ciddi değişiklikler getirmektedir. 1989 beyannamesi vahiy kavramını hiçbir 

surette dile getirmemekte; Mason olacakların bir yüce varlığa inanmaları ve 

yeminlerini de Kutsal Kanunun Kitabı üzerine etmeleri gerektiğini söylemekle 

yetinmektedir. Ayrıca, 1929 beyannamesinde var olan, “Kutsal Kanun 

Kitabı’nın gönye ve pergelin önünde geldiği” ifadesi de burada kaldırılmıştır. 

 

1989 beyannamesinin sekiz maddesi aşağıdaki gibidir: 

 

1. Bir büyük locanın muntazam bir büyük loca tarafından ya da intizamları 

muntazam bir büyük loca tarafından tespit edilmiş en az üç locanın bir araya 

gelmesiyle kurulmuş olması. 

2. Büyük locanın bağımsız ve kendi kontrolü altındaki localar üzerinde mutlak 

otoriteye sahip olması; sembolik dereceleri idare etme yetkisine tek başına 

sahip olup, bunu herhangi bir diğer Masonik örgüt ile paylaşmaması. 

3. Jüridiksiyonu altındaki Masonların erkek olmaları ve kadınları kabul eden 

localarla hiçbir Masonik temasta bulunulmaması. 

4. Jüridiksiyonu altındaki Masonların bir yüce varlığa inanmaları. 

5. Jüridiksiyonu altındaki Masonların yeminlerini Kutsal Kanunun Kitabı (yani 

İncil) ya da kendilerince kutsal addedilen kitap üzerine etmeleri. 

6. Hürmasonluğun üç büyük nurunun (Kutsal Kanunun Kitabı, gönye ve pergel) 

büyük locaya bağlı locaların çalışmaları esnasında açık bulundurulması.  

7. Localar içinde dinî ve siyasi tartışmalara yer verilmemesi. 

8. Masonluğun eski nizamlarına (“eski Landmarklara”) ve mesleğin örf ve 

âdetlerine büyük loca ve kendisine bağlı localar tarafından riayet edilmesi. 



 55 

 

İfadesini 1989 beyannamesinde bulan Masonluk ilkeleri, geleneksel 

Masonluğun değerlerini günümüze taşımaktadır. Bu beyannamenin İngiltere 

Birleşik Büyük Locası tarafından yayınlanmış olması, geleneksel Masonluğun 

değerlerini bu büyük locanın belirlediği anlamına gelmez. Neticede Spekülatif 

Masonluk, bir meslek örgütü olan Operatif Mason localarının, çeşitli inisiyatik 

kurumlardan gelen aydınlarla karşılaşmasının bir ürünüdür. Buna paralel olarak, 

Masonluğun kurumsal kimliği, değerleri, hedefleri ve yöntemleri, Masonluğun 

mesleki ve inisiyatik geleneğinin birlikteliğinden oluşmaktadır. 1989 

beyannamesinde ifade edilen ilkeler, Masonluk kültürünün yapıtaşı olan bu iki 

geleneğin temel unsurlarının korunmasına yöneliktir.  

 

1989 beyannamesinin atıfta bulunduğu ve Masonluk kültürünün temel 

unsurlarından bir tanesi olan Landmark kavramını da bu perspektiften görmekte 

fayda vardır. Landmark sözcüğü, bütün dünyada, Masonik literatüre İngilizce 

dilindeki biçimiyle girmiştir. Landmark, inşaatçılık mesleğinin en eski 

geçmişinden bu yana var olan bir kavram olup üzerine yapı yapılacak bir alanın 

sınırlarını belirlemek için yerleştirilmiş arazi işaretleri anlamına gelmektedir. 

Taşlar, kazıklar, kireçle çizilmiş çizgiler ya da doğal işaretler “landmark” olarak 

değerlendirilebilir. Sembolizmasını inşaatçılık mesleğinden alan Hürmasonluk 

da ilgi alanını, varlığının sınırlarını, kendisine ait olan ile olmayanın ara 

çizgisini belirleyici kavramları tanımlamak için inşaatçılık geleneğinden gelen 

“landmark” tabirini kullanmıştır.  

 

Landmark kavramının Spekülatif Masonluk’ta ortaya çıkışı Anderson 

Anayasası’yladır. Söz konusu Anayasanın Genel Kurallar’ı belirleyen 

bölümünün 34. maddesinde, Eski Yükümlülüklere bağlı olarak “The old 

landmarks will be carefully preserved” yani “eski landmarklar, dikkatle 

korunacak” ifadesi yer alır. Bu kavrama İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın 

1929 ve 1989 tarihli beyannamelerinde de yer verilmiştir. Diğer yandan, ne 

Anderson Anayasası’nda ne de İngiltere Birleşik Büyük Locası’nın herhangi bir 

beyannamesinde, Landmarklar’ı listelemek yoluna gidilmemiştir. Buna mukabil, 

Amerika Birleşik Devletleri’nde, bilhassa 19. yüzyılda, çeşitli Landmark listeleri 

üretilmiştir. Bunlar arasında en meşhuru Albert Mackey’in 25 maddelik listesi 

olmakla birlikte, elliyi aşkın madde içeren listeler de vardır. Bu listelerdeki bazı 

maddeler üzerinde mutabakat sağlanmadığı gibi, birçok Büyük Loca, 

Landmarkları, Masonluğun başlangıcı bilinmeyecek kadar eski ve 

değiştirilmeleri halinde Masonluğun Masonluk olmaktan çıkacağı uygulamalar 

olarak tanımlamış ama bunların açıklanması, listelenmesi fikrine kategorik 

olarak karşı çıkmıştır. Bu karşı çıkışı çok güzel özetleyen bir ifadeyi, Iowa 

Büyük Locası Kütüphanecisi C.C. Hunt dile getirmiştir: “Landmarklar, ilke 

olarak açık, ayrıntı olarak müphemdir. Bunları tanımlamak temel özelliklerini 

yok eder.” 



 56 

    

Bu vesileyle, Anderson Anayasası’nın metni üzerindeki tartışmaların 1815 

senesinde son bulduğunu, bundan sonra bir daha metin üzerinde kalem 

oynatılmadığını tespit etmekte fayda vardır. 1815’ten sonra geleneksel 

Masonluğun ilkeleri, Mason kuruluşlarının yayınladıkları beyannamelerle ortaya 

konmuştur. Bu beyannameler daima Anderson Anayasası’na atıfla kaleme 

alınmış ve Anayasa’nın bir nevi yorumu olma özelliğini taşımışlardır. Böylece 

Anderson Anayasası’nın kendisi bir Masonik hukuk metni olmaktan çıkmış, 

Masonik hukuk metinlerine mesnet oluşturan bir tarihi belge, bir temel kaynak 

haline dönüşmüştür. Bu sağlıklı bir durumdur. Zira bir taraftan Anayasa 

üzerindeki sancılı tartışmalar sona ermiş ve metne değişmez bir hüviyet 

kazandırılmış, diğer taraftan bu değişmez metne yeni yorumlar getirmek 

imkanına sahip olmakla Masonluğun donup kalmasının önü kesilmiştir. Böylece 

gelenek ve çağa uyum gibi ilk bakışta birbiriyle çelişen iki kavram, Masonluk 

kültürünün iki temel unsuru haline gelmiştir. 

 

  



 57 

 

4- KÜLTÜR VE MASONLUK İLİŞKİSİ ÜZERİNE 

 

 

4.1- Masonlukta Kültürün Yeri15 

Okan Işın 

 

Kuşkusuz kültür, insancıl, bilimsel, sanatsal ve ahlaki değerler başta olmak 

üzere, pek çok öğeyi kapsamaktadır. İnsan sosyal bir varlık olduğundan,  

kültürel gelişimde çevreye dönüklük vardır. İnsanlık tarihi boyunca gelmiş 

geçmiş bütün uygarlıkların birbirleri ile kültür alışverişinde bulunmuş olmaları 

ve yeni sentezler yaratmış olmaları nedeni ile kültürün hem değişken hem de 

dinamik bir yapısı vardır. Bu yapıda, insan unsuru merkezi öneme sahiptir. 

İnsanın gelişimi, değişimi ve özyapısının oluşumunda, o insanın ailesinden ve 

çevresinden başlayarak toplumun büyük etkileri olduğu gibi, özellikle geçen 

asrın sonlarından beri, iletişim ve bilişim teknolojilerinin de büyük etkisi 

olmuştur. Her insan, ailesinden başlamak üzere, kendisinden sonraki kuşaklara 

kendi kültürünü öğretmek için büyük uğraşlar vermektedir. Aile düzeyinde  

kültürel bir temele sahip olan insan, daha sonra değişik okullarda kendi 

yöresinin, toplumunun, ulusunun olduğu kadar, başka ulusların kültürel 

değerlerini  öğrenerek evrensel kültürle donanmaktadır. Ancak insan değişen ve 

gelişen bir varlık olduğundan, araştırdıkça kültürün bilmek ve bilinçlenmek 

olduğunu öğrenmektedir.  Evrensel kültürden daha çok pay almak; daha bilgili 

ve ahlaklı bir insan olmak isteyen kimi insanlar, insancıllığı ve evrensel ilke ve 

idealleri benimsemiş olan kurum ve kuruluşlara yönelmektedirler.  

 

Üç asırdan beri insanı ve insancıllığı benimsemiş olan Hürmasonluk, dünyada 

değişik din, dil, ırk, sosyal ve ekonomik sınıf ve kültürden insanları kendi ilke 

ve idealleri etrafında birleştirmektedir. Gerek ilke, ideal, öğreti ve gelenekleri, 

gerekse yaşam biçimi ile Masonluk bir alt kültürdür. Masonluk kültürü, her 

şeyden önce, Mason Localarına katılan değişik din, dil, ırk, sosyal ve ekonomik 

sınıf ve kültürlerden insanların, kendi  kültürel birikimleri dışındaki kültürler 

hakkında  bilgi sahibi olmalarını ve sonra bu zengin kültürlerden yararlanarak 

kendi içsel gelişim ve değişimlerini sağlamalarıdır. Diğer bir deyişle, kendi 

kültürel değerleri içinde yaşamak yerine evrensel kültürleri tanımak, öğrenmek, 

öğrendiklerinin yardımları ile Mason olmaya ya da evrensel insan olmaya 

çalışmaktır. İnsanların bir kültüre özgü öğreti ve inançlara, tek yanlı düşünceye 

saplanmalarını engelleyici Masonik çalışmalarla, Masonları her türlü kölelik 

bağlarından çıkartmaktır. Mustafa Kemal Atatürk’ün 70 yıl önce söylemiş 

olduğu gibi, “okumak, okuduklarını anlamak, bunlar içinde hakikati görebilmek,  

hakikatlerden anlamlar çıkartabilmek ve dersler almak, onlar üzerinde 
                                                 
15

Bu bölüm, Okan Işın’ın “Kültür ve Masonik Kültür Üzerine Düşünceler” başlıklı çalışmasından alıntıdır. 

 



 58 

düşünmek ve onları kendi yaşantısında uygulayabilmek”tir. Mason, yaşamı 

boyunca elde edeceği her bilgiyi benimsemeden önce, mutlaka o konuda  var 

olan diğer bilgiler ile karşılaştırmayı; aklının ve vicdanının kabullenemeyeceği   

bilginin evrensel olamayacağının bilinci içinde onu reddetmeyi; aklının ve 

vicdanının kabulleneceği ve onu özgür bırakacak her türlü bilgiyi, kökeni hangi 

kültüre ya da uygarlığa dayanırsa dayansın kabul etmeyi öğrenmelidir. Mason, 

bu bilgilerin yardımı ile tutku ve bağımlılıklarından kurtularak özgürleşmeye, 

kendi eksik ve kusurlarını gidermeye başlayacak; daha derin  hakikatlere inisiye 

olacak; hem yaşam hakkındaki bilgisi hem de gelecekten beklentisi değişecektir. 

 

Bu birikim gerektiren bir süreçtir. Onun için, toplum içinden  özenle seçilen 

Mason adaylarında aranmakta olan ahlaki niteliklerin yanı sıra, onların kültürel 

birikime sahip, gelişmeye ve değişmeye açık kimseler olup olmadıklarına da 

önem verilmelidir. Hem “kendini bilmek”, hem de “kendisi olmak” için Locaya 

katılan Masonlar orada, geçmişten günümüze gelebilmiş pek çok evrensel 

kültürel değere ait alegori ve semboller ile karşılaşmaktadırlar. Bu alegori ve 

sembollerdeki evrensel hakikatlere dair dolaylı ip uçları elde edebilmeleri için, 

bilmek ve öğrenmek için gayreti göstermeleri; kültürlü olmaları gerekir. 

 

Bir insanın kültürlü olarak nitelendirilebilmesi için hem kendi toplumunun ve 

insanlığın geçmişi, gelenek, örf ve adetleri hakkında bilgi sahibi olması; hem de 

ahlaken gelişmiş bir özyapıya sahip olması gerekmektedir. Geçmişten beri çok 

az rastlanan bu nitelikteki kimselere Batıda elit/seçkin adı verilmişken, Türk 

toplumunda güngörmüş, ya da insan-ı kâmil/olgun insan adı verilmiştir. Hangi 

sıfat ile tanımlarsak tanımlayalım kültürlü bir insan, hem yaşamış olduğu toplum 

ve insanlığın maddi ve manevi değerleri hakkında bilgili; hem de kendi 

özyapısını geliştirmiş ve geliştirmekte olan insandır. Ahlaken iyi yetişmiş bilgili 

bir insan, iyiyi kötüden, doğruyu yanlıştan, güzeli çirkinden ayırt eden ve daima 

iyinin, doğrunun ve güzelin yanında ve izinde olan insandır. Böylesine  kültürlü 

bir insan, yaşadığı toplumun ahlak, ilke, kural ve yasaları ile gelenek, örf ve 

adetlerine saygılı ve uyumlu insandır. Ancak o kültürlü insan, geçmişin bu 

kültürel değerlerini körü körüne kabul etmek yerine, onların kendisi ve insanlık 

için yararlarını araştırıp öğrendikten sonra eğer onların  kendisi ve toplumu için 

vazgeçilmez olduklarına inanmış ise onları sahiplenen ve onların toplumda 

yerleşmesine katkıda bulunan bir insandır. Kültürlü insan, kendisini toplumsal 

olay ve olgulardan soyutlamayan, erdemli düşünce söz ve davranışları ile 

başkalarına örnek olan insandır. Böylesine niteliklere sahip bir insan, ailesinden 

başlayarak yaşadığı topluma, ülkeye, insanlığa maddi ve manevi katkılarda 

bulunmayı ideal edinmiştir. İnsanlık tarihi boyunca bu örnek insanlar ve onların 

kültürel alandaki katkılarıyla kültürel zenginlikler artmıştır. 

 

Böylesine niteliklere sahip bir Mason, kendisine dolaylı yollardan verilecek 

evrensel hakikatlere ait ip uçlarından yola çıkarak, hakikati sadece Masonik 



 59 

kitaplarda değil, evrensel kültür kitaplarında, değişik toplumlarda aramak 

zorundadır. Bütün bu farklı kaynaklardan elde edeceği kültürel değerleri aklının 

önderliğinde değerlendirip Masonik öğreti ve geleneklerle karşılaştırması 

gereken Masonun, önce Masonik çalışmalara katılması gerekmektedir. Orada 

kendisine gösterilen alegori ve semboller, Masonik davranışlar ve hareketlerle 

sahip olduğu doğruları karşılaştırma fırsatını bulan Mason, daha sonra Kardeş 

sofrasında Kardeşlerinin düşünce ve duygularını öğrenmektedir. 

  

Ancak Masonik kültürde önemsenen bir başka olgu da kültürel göreceliktir. Bir 

Masonun bir düşüncesini ya da davranışını, kendi kültürümüzün, dünya 

görüşümüzün düşünce inanışları içinde değerlendirmek için elimizde bir ölçüt 

olmadığını; bunların geçerliliği ile değerinin  yalnızca o toplumun kültürüne ya 

da o kimseye bağlı olduğunu; değişik düşünce ve yaşam biçimlerini  

yargılamaktan kaçınmamız gerektiğinin farkında olmak esastır. Çağımızın ahlak 

felsefesi ile evrensel kültürününde benimsenmiş olan kültürel görecelik, 

karşındaki insanı ya da toplumları kendi ölçütleriyle yargılamayı men eder.  

 

Kendisi olabilmenin, ancak ve ancak başkalarının düşünce ve duygularını, 

doğrularını öğrenmekle olası olduğunu öğrenen Mason, böylece, kendi 

doğrularının doğru olup olmadıklarını öğrenme fırsatını bulduğu kadar, çok daha 

geniş bir bakış açısından olaylara ve olgulara bakma olanağını da elde 

etmektedir. Hür düşüncenin, eşitliğin ve Kardeşliğin egemenliği altında kendisi 

olmaya ya da benliğinin derinliklerinde başkasını bulmaya çalışan Mason için 

artık ben değil biz, sen değil ben vardır. Kimi Masonun Çıraklık, kimininse 

Üstatlık ya da çok daha sonraki dönemlerinde varmış olduğu bu gerçeğe uygun 

biçimde sürdürülen yaşama biz Masonik yaşam biçimi adını vermekteyiz. 

Mason, bu değişmez gerçeği kavradığı günden sonra, Masonik yaşam biçiminin 

değişmez normları içinde bir yandan kendisi olmaya; diğer yandan  benliğinde 

ideal bir Mason olmaya çalışacaktır. Yaşamı boyunca değişik kaynaklardan elde 

edeceği bilgilerle evrensel hakikatleri elde edecek ve bu yolla bir yandan  ideal 

Mason ya da evrensel insan modeline yaklaşmaya çalışırken, diğer yandan  

tanrı-evrensel düzen-insan ilişkileri konusundaki zengin kültürel birikimi ve 

bilinci sayesinde değişik katmanlardaki insan toplulukları ve dünya ile uyumu 

artacaktır. Kültürel düzeyi böylesine yüksek ve kendisini aşmış bir Mason, 

Hürmasonluğun ilke ve ideallerini sadece kendisi için değil, insanlar ve insanlık 

için yaşatmak isteyecektir. Değişik kaynaklardan sürekli beslenerek gelişim ve 

değişimini sürdüren Mason, bir yandan kendi kültürel zenginliğini geliştirirken, 

diğer yandan başkalarının kültürel zenginliğinin, kendi eksik ve kusurlarının 

farkına varmaktadır. Böylelikle yaşamında karşılacağı olay ve olgular karşısında 

dar ve bencil değerlendirmeler yapmak yerine, başkalarının düşünce ve 

duygularından yararlanarak daha geniş kapsamlı ve herkes için yararlı 

değerlendirmeler yaparak hemcinsleri ile bütünleşmeyi öğrenmektedir. Mason 

artık kültürü sadece bilgi ve güç olarak görmek yerine, evrensel hakikatlere 



 60 

ulaşmanın ve onların yardımları ile evrensel insan olabilmenin bir aracı olarak 

görmeye başlamaktadır. 

 

Fuad Göksel, Masonik kültürü, bireye sorumluluğunu yükleyen ve düşünme 

zorunluluğu altında bırakan bir kültür olarak niteliyor. Esasen Masonik kültür, 

insanın insana karşı sorumluluğunu sorgulayan bir kültürdür. İşlevsel olduğu 

içindir ki Masonluk vardır ve sanıyorum birkaç asır daha insanın vicdani 

muhasebesini; insanın insanla tokuşmasını, çatışmasını gündeme getiren bir 

kültür kurumu olarak yaşayacaktır.   



 61 

 

4.2- Masonluğun Kültürümüze Etkisi16 

Mehmet Akif Akev 

 

Masonluğun kültürümüze etkisi ne olmuştur? Bir defa şunu kaydedelim ki 

Masonluğun müessese olarak doğrudan bir etkisi olmamıştır, olamaz da. Zira 

Masonluk bir fikre, bir felsefî akıma, bir dinsel inanca veya bir siyasî olaya taraf 

olursa, bütün yüceliğini, bütün objektifliğini yitirir. Bu sebepledir ki 

toplantılarımızda, dinden ve siyasetten konuşulmaz; toplumu kamplara 

bölebilecek tavırlardan kaçınılır. Yani Masonluk yok Masonlar vardır. Masonluk 

ne bir din, ne bir felsefe, ne bir doktrin, ne bir siyasî partidir. Masonluk bir 

insanlık kardeşliğidir. Mason, mümkün olduğunca özgür ve tarafsız düşünmeyi 

öğrenen, insanlığı seven kişidir. Tabii bu seviyeye gelebilmek için uzunca bir 

öğretiye; entelektüel/bilimsel bir potansiyele ve eğitime ihtiyacı vardır. Masonik 

öğreti her insanın belleğinde hayatı boyunca unutamayacağı bir davranış ve 

düşünce dersi verir. Mason, her şeyi kendi özgür mantığı, vicdanı ve iradesi ile 

tartar. Büyük şair Tevfik Fikret’in ifadesiyle “İrfanı hür, vicdanı hür bir 

insandır.” Masonlukta dogma yoktur. “Evrenin Ulu Mimarı” bir semboldür ve 

her insanın aradığı yüce hakikatı simgeler. Bu varlığı hiçbir surette tarif etmez 

ve isimlendirmez. Her Mason, hakikati ile baş başadır ve kimseye hesap vermez. 

 

Dolayısı ile Masonluk, din ve siyasetin yaptıkları gibi, büyük insan katmanlarına 

yayılamaz. Hattâ, bir ayrıcalık olarak görüldüğünden; dini ve siyasi otoriteye 

karşı durduğundan cahil topluluklarda husumetle karşılanmıştır. Fakat elit 

olmasından dolayı özgür ve demokratik toplumların her katmanına yayılmış, 

yaşamın bütün katmanlarına etki etmiştir. Milyonlarca insan aynı tekristen 

geçerek toplumların çeşitli katmanlarına dağılmış ve bir elit olarak üst düzeyde 

oldukları için diğer insanları etkilemiştir. Etkileri doğrudan Mason oldukları için 

değildir. Bir Mason gibi düşündükleri için yarattıkları bütün eserlerde ilerici bir 

tutum göstermiş ve iz bırakmışlardır. Böylece insanlığın kültür tarihine 

Masonluk değil, fakat Masonlar etki etmiştir.  

 

Siyasette, sanatta, bilimde  önemli yeri olan Masonlara bakıp sorulabilir: Bütün 

bu insanlar Mason oldukları için mi meşhur olmuşlardır? Tabii ki hayır. 

Herhalde çoğu, meşhur olduktan sonra Mason olmuşlardır. Fakat tekris olduktan 

sonra aldıkları öğreti ve bilgilerle donatılmış olarak, Masonik erdemler olan 

tolerans, insan sevgisi ve özgür düşünceyi, bulundukları seçkin mevkiden, diğer 

insanlara daha etkin bir şekilde yayabilmişledir. Diğer taraftan başarıları ve 

eserleri de ister istemez Masonluğun izini taşımaktadır.  

 

                                                 
16 Bu bölüm, Mehmet Akif Akev’in 16 Mayıs 2009 tarihinde Mimar Sinan Araştırma Locası’nda vermiş olduğu 

konferansın özetidir. 



 62 

Peki Masonluğun yüklendiği misyon halâ geçerli ve etkin midir? Geçenlerde 

Fransız televizyonunda Grand Orient de France Büyük Üstad’ı “Masonluğun 

yeni bir mesajı yoktur artık” demişti.  Evet mesajı hep aynıdır. Fakat hiçbir 

zaman modası geçmeyen bir mesajdır. Zira insanın en derin vasıflarına değinir. 

Masonluk bir doktrin ve bir ideoloji değildir. Masonluk bilgelik erdemlerine 

ulaşmak için, doğrudan doğruya akla ve mantığa dayalı bir yetkinleşme alanıdır.  

 

Biliyoruz ki, evrende her şey durmadan değişmektedir ve hiçbir şey kalıcı 

değildir. Masonluk acaba ilelebet kalacak mı? İnsan, sonsuz ve ezeli evrende 

uzun bir evrimin eseridir. Hürmasonluk öğretisi de bu evrimin içinde bir 

merhaledir. İnsan nesli bir gün sona erip, başka bir hayat tarzına dönüştüğünde, 

şimdiki kuralların geçerli olup olmayacağını tabii bilemiyoruz. Fakat diyebiliriz 

ki evrende insan yaşadıkça, Masonluğun öğrettiği hür düşünce, sevgi ve 

erdemler daima mevcut olacaktır. Böylece bizim öğretilerimiz ister Masonluk 

adı altında, ister başka bir ad altında daima geçerli olacaktır.  



 63 

 

4.3- Genel Kültür Kapsamındaki Karşıtlıklar ve Mason Kültürünün 

Bunlara Bakış Açısı17 

Bozkurt Güvenç 

 

Size kültür ya da Masonluktan söz etmeyeceğim. Bunların bilindiğini 

varsayıyorum. Bu iki konu nasıl bir araya geliyor, hangi çerçevede, hangi 

koşullarda, bir araya geliyor, ilişkilerine,  benzerlik ve farklarına bakmaya 

çalışacağım. 

 

Sözlerime başlarken, bazı kavramları ve öncülleri hatırlatmak isterim. Evrende 

canlı, cansız ve bir de biz insanların yarattığı canlı üstü olmak üzere üç büyük 

varlık alanı vardır. İnsan  dediğimiz varlık bu üç varlık alanının arakesitinde 

bulunur. Maddeden yapılmıştır ama canlıdır ve bir de kendi yarattığı kültür 

alanında yaşamaktadır. İnsanın bu alanlarla doğrudan ilişkisi vardır; bir 

toplumun üyesi olarak çalışır, yaşar, öğrendiklerini kültür olarak yaratır ve  

yarattığı kültür alanı aynı yolla, kendini, yani toplumun üyesi insanı yaratır. 

Daha on yedinci yüzyılın sonlarında, on sekizinci yüzyılın başlarında, filozof 

Locke, insanın doğmakla değil de eğitimle yaratıldığını öne sürmüştü. Masonluk 

da insan ve toplum tarafından yaratıldığına göre, bir Mason kültüründen söz 

edilebilir diye düşünülebilir.  

 

Kuşkusuz böyle bir kültür vardır, ama sorun bu kültürün var veya yok, alt veya 

üst olması değil, nasıl bir kültür olduğudur. Olaya farklı açılardan yaklaşmak 

mümkündür: Tarihi açıdan, siyasi açıdan, ekonomik açıdan, kurumlar teorisi 

açısından. Bunlar arasında bana kolay gelen bir yolu seçip kültürlerdeki 

ikilemler açısından yaklaşmaya çalışacağım. Bugün dünyamızın ulaştığı 

aşamada yalnız bizim toplumumuz değil, bütün insanlık çeşitli çelişkiler, 

ikilemler arasında bocalamakta, çabalamaktadır. İnsanlık geleceğe umutla 

bakmaya çalışıyor ama zaman zaman karamsarlığa da kapılıyor. 

 

Şimdi, bu ikilemler içinde belki de en genel, en evrensel olanı ideal ile gerçek 

ikilemidir. En basitinden en gelişmişine kadar bütün kültürlerin bir idealleri ve 

bir de gerçekleri vardır. Kültürlerin bu iki boyutu bazen birbirine yaklaşır gibi 

görünse bile çoğunlukla farklılaşır, hattâ çelişir, hattâ çatışır. Sorunlarımız da 

çoğunlukla bu çelişkiden kaynaklanır. Alman filozoflar bunlara Latince 

“idealismus” ve “realismus” diyorlar, biz buna ideal ve gerçek çelişkisi hattâ 

çatışması da diyebiliriz.  

 

                                                 
17

Bu bölüm, Bozkurt Güvenç’in 17 Haziran 2006 tarihinde Anadolu Güneşi Araştırma Locasında verdiği ve 

telekonferansla Mimar Sinan ve İzmir Vadisi Araştırma Localarına da hitap ettiği konferansın özetidir. 
 



 64 

Kültür varlığının evrensel çelişkilerine baktığımızda başka neler görürüz? Bir 

kere barış ve savaş çelişkisi var. Diğer taraftan toplum ve birey çelişkisi var. 

Ama görüyoruz ki toplum bireylerden oluşmakla birlikte, çok öncelerden fark 

edildiği gibi, toplum bireylerin toplamından daha büyük ve daha karmaşık bir 

varlık alanıdır. Bütün toplumlarda bir öteki ve ben ya da biz ikilemi var. İnsan 

kendisini “ben” olarak algılıyor ama diğer bütün insanlar onu “öteki” diye 

algılar. O zaman birey aslında ve gerçekte “ben” midir yoksa “öteki” midir?  

 

Bütün toplumlarda, adı konmasa bile, bu dünya ve öteki dünya (ahiret) ikilemi 

var. Yine bütün toplumlarda, adı konmuş ya da konmamış bir zaman ve mekan 

ikilemi var. İnsan mekanı kendi duyu organlarıyla algılayabiliyor ama zaman 

onun zihninde oluşan bir kavram. Bu açıdan ne kadar insan varsa, ne kadar 

toplum varsa o kadar da zaman kavramı vardır denebilir. Ve yine bütün 

toplumlarda tabii ki bir aşk ve nefret ikilemi var, birbirinde çok da bağımsız 

olmamakla birlikte. Bir genç öldürüldüğü zaman polisler önce sorarlar, onun bir 

aşığı, yakın arkadaşı var mıydı diye.  

 

Bütün toplumlarda bir kadın ve erkek çelişkisi var. Bütün canlılar gibi insan da 

kadın ve erkek cinslerinden oluşuyor ama bütün canlılar arasında bu iki cinsi en 

çok farklılaştıran, insan türüdür. Dünyaya dişi ya da erkek olarak geliyoruz ama 

kültürler bizleri iyice ayırarak iki dünya yaratıyor: kadın  ve erkek dünyaları.  

 

Bütün kültürlerde bir Tanrı ve insan ikilemi var. Bazen adı konuyor, bazen 

konmuyor. Bütün kültürlerde bilgiye önem veriliyor ama bir de bilge kavramı 

var, bilgiyi iyi değerlendirip ondan değer üreten insanlara bilge diyoruz. Bütün 

toplumlarda, hemen hemen hepsinde bir akıl ve inanç ikilemi vardır. Başlangıçta 

belki inanca akıl yoluyla ulaşıyoruz ama daha sonra bir çelişki başlıyor, inançla 

akıl ayrılıyor. Çünkü akıl soruyor, inanç ise sorgulanmak istemiyor. Bütün 

toplumlarda bir iyi ve kötü ikilemi var. Olayları değerlendirirken bunlara iyi ya 

da kötü diyoruz, bunlara bağlı olarak doğru ya da yanlış diyoruz, güzel ya da 

çirkin diyoruz. Hepsini sayabileceğimi sanmıyorum ama aklıma gelen başlıca 

ikilemler bunlar. 

 

Bu ikilemlerin üzerinden böyle hızlıca geçtim ama izin verirseniz biraz 

derinlemesine hatırlatmak istiyorum. Barış ve savaş meselesi günümüzde de çok 

önemli bir sorun ama diyalektik felsefenin öncüsü olan Herakleitos demiştir ki: 

“Barışı boş ver, her şeyin başı savaş.” Bütün ilerleme, bütün gelişmeler savaşla 

ortaya çıkar, bütün değerler savaşla yaratılır. Bize ters gelebilir ama bu zatın 

görüşü uzun yüzyıllar gündemde kalmıştır.  

 

Türkiye’de yetişen ama barınamayan Muzaffer Şerif, Amerika’da sosyal 

psikolojinin kurucusu oldu, yazdığı kitapta diyor ki “psikoloji, yani bireylerin 

davranışlarını anlamamıza yardımcı olan psikoloji, eğer sosyal değilse bilim 



 65 

değildir.” Demek ki psikolojimizi de belirleyen bir toplum gerçekliği var. Bunu 

söyleriz ama pek çok ülkede sosyologlarla psikologlar birbirleriyle 

anlaşamıyorlar.  

 

Kartacalı şair Terence demiştir ki: “Herkes bana ‘öteki’ diyor, o halde ben 

ötekiyim.” Bu söz üzerinde denemeler yazılmıştır ama tam anlaşıldığını 

sanmıyorum. Bu söz yalnız Terence için değil, hepimiz için geçerlidir. Biz 

hepimiz, her birimiz  aslında “öteki”yiz.  

 

Machiavelli, yöneten – yönetilen ikilemine baktığı zaman, kendisinden önce 

gelen sosyal filozofların görüşlerine karşı çıkarak demiştir ki: “Filozoflar derler 

ki keşke yöneticiler filozof, filozoflar da yönetici olsalar. Aslında öyle değil, 

yöneticiler görevde kalabilmek için her şeyi dener, gaye vasıtaları meşru kılar.” 

Tabii kendisi bunu söylediği için töhmet altında kalmıştır, yanlış anlaşılmıştır. 

Machiavelli, machiavelist değildi, yalnızca gerçeği anlatmaya çalışan bir bilim 

adamıydı.  Machiavelli “Boşuna ümide kapılmayın, biz bunu seçtik şimdi o bizi 

adilane yönetecektir sanmayın, o görevde kalabilmek için her şeyi yapacaktır” 

diyor ve bu söylemiyle belki ilk gerçek sosyal bilimci Machavellidir denilebilir, 

çünkü ideali bırakmış, gerçeğin ne olduğunu topluma anlatmaya çalışmıştır.  

 

Zaman – mekan ayırımını ilk defa ortaya koyan, bu sorunu gündeme getiren, 

“aslında zaman – mekan ayırımı yok, zaman-mekan birliği var” diyen bir 

Einstein olmuştur, onu anladım diyenler vardır ama hepsinin anladığından çok 

da emin değilim, bazen ben de anlar gibi oluyorum ama bazen de 

anlayamıyorum.  

 

Tabii bu aşk – nefret ikileminde Yunus Emre’yi anmadan geçmek mümkün 

değil: “Ben insanları yaratandan dolayı severim, bizim nefretle, çekişmeyle, 

savaşla ilişkimiz yok bizim mesleğimiz tam bir sevgi mesleğidir” diyor ve bu 

anlamda bütün dünyaya örnek olacak kadar güçlü tam bir hümanisttir.  

 

Kadın – erkek çeşitliliği çok önemli, çok popüler bir konudur. Her toplumda 

yüzlerce şiir, roman, öykü yazılmış, felsefesi yapılmıştır. Konu, tarım 

devriminden sonra doğmuş ve o zamandan beri geçerliliği olan bir konu. Ondan 

önceki ilkel toplumlarda, avcı kültürlerinde, göçebe kültürlerde kadın-erkek 

farklılığı vardı ama bu biyolojik bir farklılıktı; kadın ve erkek, sosyal ve kültürel 

bakımdan biri birini tamamlardı. Tarım kültürü, bu geleneği yıkmış ve kadını 

çok farklılaştırmış, adeta ayrı bir kadın dünyası yaratmıştır. Halâ gündemde olan 

türban sorunu da buradan geliyor, dünya değişiyor ama bazı kadınlar hâlâ üyesi 

oldukları o kadınlık kültüründen ayrılmaya, onu reddetmeye razı olamıyorlar.  

 

Tanrı – insan çelişkisini, insanları doğru yola getirmek isterken, peygamberler 

ortaya çıkarmıştır. “Aman doğru ol, beni dinle, çünkü Tanrı böyle buyuruyor” 



 66 

demişlerdir. Peki, tanrının böyle buyurduğu ne malum? “Tanrı beni seçti, bana 

vahiy yoluyla özel bir mesaj gönderdi, ben de bunu size tebliğ ediyorum” 

demişlerdir. Tabii, bu inanç yayılınca, bir Tanrı – insan ikilemi de ortaya çıktı. 

Bazı insanlar var ki bunu kabul edemiyor, “En-el Hak” diyor, ben de biraz 

yaratıcıyım ben de biraz tanrıyım diyor. Tabii ne dediğini anlarsanız, belki hoş 

görürsünüz, ama bu sözlerin derinliğindeki anlamı kavrayamayan dinsel 

bağnazlardansanız, adamın derisini yüzer, hattâ kafasını kesersiniz.  

 

Bu, bilgelik ile bilgi konusu da çok önemli bir sorun, Osmanlıca’da hakemlik, 

hekimlik yanında bir da hakîmlik vardır. Bilgili, bilgin olmak yetmiyor, bilge 

olmak lazım. Yani bilgiyi iyi değerlendirmek, iyi kullanmak lazım, çünkü yanlış 

bilgi, ya da yanlış kullanılan bilgi pek çok kötülüklere yol açabilir. Bilge 

insanlar, bilginin doğruluğu, yararlılığı konusunda bizleri uyarırlar. Burada tabii 

çok önemli bir ayırım var: belki bütün insanların öyle olmasını istiyoruz ama 

içinde yaşadığımız bilgi denizinin yükünü bir kenara bırakıp bilge olmak çok da 

kolay değil.  

 

Akıl – inanç meselesine gelince, hemen hemen her toplumda bu ikilem var, 

görülebildiği kadarıyla bunun evrensel çözümü laikliktir.  Vicdan özgürlüğüdür. 

Dini reddetmeden, inanç sahibinin, dindarın, öteki dinleri ve inanç yollarını 

kabul etmesidir.  

 

Bundan sonraki üç ikilem felsefenin ünlü problemidir: yani iyi/kötü nedir, 

doğru/yanlış nedir, güzel/çirkin nedir? Burada da bize bazı yol göstericiler var. 

Aristo diyor ki: “Ortanın ortası iyidir; uçlardan sakınınız, ifrat ve tefritten 

kaçınınız; ortanın ortasında kalınız”.  

 

Doğru – yanlış nedir? 2005 yılı Nobel edebiyat ödülünü alan Harold Pinter, ödül 

töreninde yaptığı konuşmada; “her doğruda biraz yanlış, her yanlışta biraz 

doğru vardır” diyor. Doğru ile yanlış arasındaki sınır, sanıldığı kadar kesin 

değildir. Ama, yine de diyor ki, “Bir yazar ve vatandaş olarak ben yine de doğru 

ile yanlışı bir birinden ayırmaya çalışıyorum, kolay kolay ayrılamasalar bile, 

ayırmak zorundayım.”  

 

Güzel ve çirkin konusuna gelince, Türkçe’miz onu çok güzel hallediyor. “Güzel 

seven için güzeldir, sevmeyene çirkin oğlu çirkin gelir”.  

 

Şimdi, olaya bu açıdan yaklaşmamın bir amacı var. Acaba, bu ikilemler 

karşısında biz Masonlar ne diyoruz, nasıl bir tavır alıyoruz? Bu tavrımızı 

belirleyebilirsek, Mason kültürü konusunda da söyleyecek sözlerimiz olmalı. Bu 

saydığım ikilemlere ek olarak, şuna da değinmek isterim: 2001 yılında 

TÜBİTAK büyük bir hizmet yaptı, “İki Kültür” diye bir kitabın çevirisini 

yayımladı. Belki kitabı gören, okuyan kardeşlerim olmuştur, Batı kültüründe, 



 67 

Anglo-Sakson dünyasındaki antropologlar ve sosyal bilimciler ve eğitimciler 

arasında, elli yıldır tartışılan bir sorun var: Bilim ve teknik ile sanat ve edebiyat 

arasındaki ikilem. Üniversitelerimizde fen-edebiyat fakülteleri var, fakat 

fencilerle edebiyatçılar arasındaki çelişkiyi, çatışmayı halledebilmiş değiliz. Biz 

halledemedik, dünyada halleden de yok. Sureta, halledebilmiş gibi yaparlar ama, 

bu halledilememiş çok önemli bir sorundur ve de bu sorun devam etmektedir. 

Adamın kitabı defalarca yazıldı, hattâ Türkçe’de de üst üste birkaç baskı yaptı, 

eğer okumaya fırsat bulmamışsanız, tavsiye ederim konuştuklarımızın büyük bir 

bölümünü burada bulacaksınız.  

 

Şimdi, acaba, Mason kültürü, genel kültürde evrensel olarak rastladığımız bu 

ikilemler konusunda nasıl bir yaklaşımı benimsiyor? Mesela barış – savaş 

ikileminde, bizim mesleğimiz, Masonluk, gayet net olarak savaşın varlığını 

inkar etmemekle birlikte, tavrını, seçimini, barıştan yana koyar. 

Çalışmalarımızın sonunda söylenen sözleri hatırlayalım: O gece herkes hakkını 

aldı ya da almadı, beğendi ya da beğenmedi ama “sulh ve sükun içinde dağılalım 

kardeşlerim”, kavga edeceksek burada edelim ama buradaki tartışmayı, buradaki 

çelişkiyi, dışarıya taşımayalım. Bu tabii savaşın çözümü değil, Masonluk o 

kadar iddialı değil ama kesin olarak barıştan yanadır.  

 

Toplum – birey ikilemi karşısında bizim mesleğimiz bireye saygılıdır, bireyin 

kutsallığına da inanır ama önceliği topluma, topluluğa verir. Topluluktur, 

vadidir, locadır önemli olan. Bireyler gelir, katılır, ayrılır, istifa eder, uykuya 

çekilir, gayrı muntazam olur, intizama döner, bütün bu gelişmeler, bu 

değişmeler olabilir ama, önemli olan sürekliliktir, yani topluluktur. Burada şöyle 

de diyebilirim: Bireyin hakları, hukuku yanında topluluğun, kamunun önceliği 

vardır. Masonluk öğretisinde hizmet esastır, bağlılık esastır. Çıkarlar vardır ama 

hizmet onlardan önce gelir diye düşünüyorum.  

 

Öteki ve ben ya da biz ayırımında, Masonlukta “biz” önde gelir, “biz Masonlar” 

diyoruz, ben demiyoruz. Siz Mason musunuz diye sorulduğunda, kardeşlerim 

beni öyle tanırlar diye cevap veriyoruz, yani kardeşlerimin kanaati ve de inancı 

benim kim olduğumu hemen hemen belirliyor. O zaman, her halde Mason 

kültüründe “biz” öncelik kazanıyor. Ve tabii biz, “öteki” konusunda da diğer 

cemiyetlerden daha insanca bir tavra sahibiz, üyemiz olmayanlara da, yerine 

göre, dışarıdaki kardeşlerimiz, önlüksüz Masonlar diyebiliyoruz. Onları 

reddetmiyoruz, onlar bugün üyemiz değilse bile yarın olabilir, hattâ onların 

içinde bizler kadar Mason olan, bizlerden de daha iyi Masonlar bulunabilir.  

 

Yöneten – yönetilen konusunda Masonluk, disipline ve de yönetimin gücüne 

saygılıdır. Ama onu bir hanedana, babadan oğula geçen bir sisteme, bir 

monarşiye dönüştürmez, o çekici alır sonra verir, tekrar alır sonra başkasına 

verir, yani yöneticilik bir meslek değil, bir görevdir; Masonlukta değişir ve 



 68 

dağılır. Burada çok güzel bir geleneğimizi de hatırlayalım: Bir süre çekici 

tutmuş olan kardeşimiz, üstadımız, görevi bitirince, kapının muhafızı olur. Yani 

Aksa-i Şarktan, Aksa-i Garba gider, biçimsel bir koruyuculuk, bekçilik görevini 

üstlenebilir. Sembolik olarak, bu  çok önemli bir gelenek ve ilkedir. 

 

Dünya – ahiret konusunda, Masonluk ahirete karşı çıkmaz, hattâ ahireti anlatan 

kitapları göz önünde bulundurur, törenlerde açar, fakat tartışmaz. Sadece 

kitapları açar orada bırakır, yani kitapların okunmasını, değerlendirilmesini, 

tartışılmasını kardeşlerin, üyelerin takdirine, tercihine bırakır.  

 

Zaman – mekan meselesinde, Masonluk, özellikle Aydınlanma çağından sonra, 

geleneklerini reddetmemekle birlikte, sürekliliğe ve gelişmeye, yani zamana 

öncelik vermiştir, mekandan ziyade. Masonlar böyle güzel tefriş edilmiş 

atölyelerde, mabetlerde çalışırlar ama, bu şart değildir, mühim olan üç beş 

kişinin bir araya gelip toplanması, o görevi yerine getirmesi, o çalışmayı 

yapmasıdır. Mekan gereklidir ama zaman şarttır, yani o işe zaman ayıracaksın. 

Değil mi, vakit tam öğle vaktidir gölgeler yok oldu demiyor muyuz? Ya da tam 

gece yarısıdır deyip, gece yarısına kadar çalışmaktan söz etmiyor muyuz? Yani 

zaman sürekliliğin ön şartıdır diyoruz. 

 

Aşk ve nefret konusunda Masonluk fazla açık değildir fakat hizmetten, hizmet 

aşkından doğan sevgiyi vurgular. Yani her şeyin simetrik olduğu bu ortamda, bu 

mabette, simetrik olmayan bir üçlü vardır: Akıl, kuvvet ve güzellik üçlüsünü 

temsil eden ışıklar; dördüncü, yanmayan ışığın da sevgi olduğu düşünülebilir. 

Peki bu sevgi ışığı ne zaman yanar? İyi bir şeyler yaptığınız zaman bir hizmeti 

yerine getirdiğinizde, güzel eserler bıraktığınızda, yarattığımızda, sevgi ışığı 

yanmış olur. Yani burada da sevgi öncelik kazanır. 

 

Kadın – erkek konusunda ne yazık ki bu kadar iyimser olamayacağım; kadınlara,  

saygılıyız, onlara “hemşire” diyoruz, yılda bir kere olsun onları mabetlerimizde 

ağırlayıp onurlandırıyoruz, birkaç kez dış dünyada birlikte oluyoruz; ancak, 

sembolik olarak, törensel olarak onları buraya kadar içimize alıyoruz, fakat halâ 

onları bir insan olarak, dengimiz olarak, eşitimiz olarak göremiyoruz. Belki de 

bu zamanla aşılacak bir ikilem olarak sürmektedir diye düşünüyorum. Ama 

muntazam görmediğimiz bazı büyük locaların Mason ve paramasonik bazı 

kuruluşların bu konuda bizden ileri olduğunu da kabul etmek zorundayız. 

 

Tanrı – insan konusunda Masonluğun mesajı bana çok açık, çok kesin gibi 

geliyor. “Kendini Bil” diyor; yaratıcı olabilirsin ama sakın ha Tanrı filan 

olduğunu sanma; sen bir insansın, bil ki bu insanların en mükemmeli, 

kusurlarını bilen kişidir. Bu dünyada kusursuz kimse yok. O zaman “kendini 

bil”mek, belki genel kültürde olduğu gibi, Mason kültüründe de en yüce 

erdemlerden biri olarak yaşamaktadır. 



 69 

 

Akıl – inanç konusunda da, kutsallık konusunda olduğu gibi, Masonluğun mesajı 

gayet açıktır: İnançları reddetmez ama aklın denetimine, aklın gücüne öncelik 

verir. “Akl-ı hikmet hareketlerimizin rehberi olsun.” Yani inanç demiyor, 

bakınız, akl-ı hikmet diyoruz, yani akıl ve aklın ürünleri hareketlerimize rehber 

olsun diyoruz. Çok önemli bir görüş. Bunu bu kadar açık söyleyen modern 

kuruluşların sayısı fazla değildir. En azından siyasette bulunanlar inanca çok 

daha fazla yer, değer verirler.  

 

İyi – kötü meselesinde, Masonluk, zannediyorum ki daha ilk baştan itibaren, 

itidale, ortaya önem vermiştir. Yani ifrat ve tefritten kaçınmak, doğru düzgün 

yaşamak, ölçülü yaşamak, hattâ geçenlerde Gandhi ile ilgili bir filmi izlerken, 

yorumcu söyledi, Gandhi dermiş ki “ölçülü yaşayın, çok fazla tüketmeyin ki 

öbürleri de yaşasın”. Masonlukta da böyle bir ölçü öğüdü vardır. Her şey çok 

açık söylenmese bile, satırların arasında, iyinin ortada ölçülü davranmada 

olduğu söylenir.  

 

Doğru – yanlış konusunda, galiba, çalışmalarımızın çok büyük bir kısmı doğru 

bildiklerimizin doğruluğunu, yanlış bildiklerimizin de yanlışlığını tartışmayla 

geçer. Ekseriya bir sorun ortaya atılır, bir ödev, görev verilir; ödevi, görevi 

hazırlayan kardeşimiz ödevi yerine getirdikten sonra, konu tartışılır, yani biz 

burada ne yapıyoruz derseniz, sürekli olarak felsefi bir tutumla, adını koymasak 

bile doğrunun doğruluğunu, yanlışın da yanlışlığını tartışıyoruz denebilir. Acaba 

doğru bildiğimiz doğru mu? Ya da yanlış gerçekten yanlış mı? 

 

Güzel ve çirkin konusunda da çok fazla ince düşünceli olduğumuz söylenemez, 

derli toplu olmaya çalışıyoruz, temiz giyiniyoruz, işte, güzellik hayatı süslesin 

diyoruz, çirkinlik hayatı bozacağına böyle söylüyoruz. Belki de güzelliğin derin 

anlamını yeterince irdeleyemiyoruz. 

 

Şimdi bu açılardan baktığımda ve bunları biraz önceki tabloyla 

karşılaştırdığımda, görüyorum ki gerçekte bir Mason kültürü var ve bu Mason 

kültürü, kanaatimce, genel kültürdeki büyük çelişkilerin, çatışmaların, büyük 

sorunların büyük bir kısmına bir çözüm öneriyor. Burada sanıyorum ki 

Masonluğun öğünebileceği bir tablo çıkıyor  karşımıza. 

 

Hürmasonluk tarihini araştıran uluslararası bir konferansın -sanırım 2007 yılı 

Temmuz ayında İngiltere’de yapılmış olmalı- bir çağrısı var. Çağrının 

gerekçesinde: “Son otuz yılda dünyadaki akademisyenlerin Hürmasonluk 

tarihini araştırmaya başladıkları görülmüş, Masonluk tarihine gösterilen ilginin 

şaşılacak derecede arttığı gözlenmiştir” deniyor. Bunu söyleyen Andrew 

Prescott, bir üniversitede, Mason araştırmaları bölümünün başkanı, bu pasajı, 

Tesviye Dergisi’nin Mayıs 2006 sayısından aldım.  



 70 

 

Şimdi, genel kültürün eğitim ilkeleriyle, Masonluğun eğitim ilkeleri arasındaki 

benzerliklere bakalım. Mesela dünyada çok yaygın olarak eğitim, eğitimin 

programlaması üzerinde düşünenler, yedi bilim ve sanatı vurgulamışlardır: 

gramer, hitabet, mantık, aritmetik, geometri, müzik ve astronomi, son 

zamanlarda astronominin yerini, uzay bilimleri aldı ama bu yedi bilim ve sanat 

hakikaten günümüzde de önemini koruyor. Ve bizim de çalışmalarımıza 

baktığımızda, hakikaten bu yedi sanat ve bilim bizim çalışmalarımızda da 

önemli bir yer tutuyor. Ayrıca, tabii, okur yazarlığa önem veriyoruz, kitapları 

tartışıyoruz, özetliyoruz, birbirimizi okuduklarımızdan haberdar ediyoruz. 

Okuma, yazma ve saymaya önem veriyoruz.  

 

Yalnız, eğitim tarihiyle, ya da eğitim felsefesiyle, yahut genel kültürlerin eğitim 

felsefesiyle bizim eğitim felsefemiz arasında önemli bir ayrılık görüyorum; 

şöyle ki, dünyadaki eğitim kurumları, şu sayacağım eğitim felsefelerinden birini 

ya da ikisini uygular. Bunlar gerçekçidirler, gelenekçidirler, deneycidirler, 

devrimcidirler, tutucudurlar, laiktirler, geliştiricidirler, uyumcudurlar, 

özgürlükçüdürler; bunlardan birini veya ikisini seçerler. Burada da, kardeşlerim, 

Masonluğun, Mason kültürünün çok önemli bir farkı vardır: Biz Masonlar, bu 

eğitim felsefelerinin ayırımını yapmadan, galiba hepsini birlikte kullanıyoruz. 

Hem gelenekçiyiz, hem gerçekçiyiz, hem uyumcuyuz hem de geleceğe bakıyoruz. 

Bunlar arasında bir ayırım yapmıyoruz. Genel kültür de insanları eğitimle 

yetiştiriyor, biz de Masonlar olarak kardeşlerimizi eğitimle yetiştiriyoruz, 

yardımcı oluyoruz ham taşı öyle yontuyoruz, fakat eğitim felsefesinde bu ayırımı 

yapmıyoruz. Bu da biz Masonların büyük üstünlüğü, umarım bu üstünlüğümüzü, 

bu değerimizi korumayı da biliriz. O zaman soruyu şöyle de ortaya atalım, 

üzerinde düşünmemiz için: Acaba Mason kültürünü genel kültürden ayıran 

temel özellik eğitim felsefemizdeki bu heterojenlik midir? Biz eğitim 

felsefemizde homojen değiliz, heterojeniz. Çeşitliliğe inanıyoruz ve bunu da 

yaşatıyoruz. Bu bence çok önemli bir değerimiz.  

 

Bundan sonra konuşmamın başında değindiğim bazı özgün sorunlara gelmeyi 

düşünüyorum. Dünyamız şu anda rahat bir dünya değil, rahatsız bir dünya. Biz 

dikkatimizi Türkiye’ye, yalnız kendimize çevirdiğimiz için, sanıyoruz ki bu 

sorunları yalnız biz yaşıyoruz. Öyle değil. Bütün dünyada bir şaşkınlık, bir kaygı 

var, insanlık geleceğinden kaygı duyuyor. Bakın, bunlarla ilgili birkaç örnek 

vereyim sizlere: İktisatçı Galbraith, birkaç ay önce vefat etti, çok dürüst, sözünü 

esirgemeyen bir Amerikalıydı, 1988 olimpiyat oyunlarının açılışında şöyle 

söylüyordu: “Sosyalizm de, kapitalizm de topluma vaat ettiklerini yerine 

getirememiştir. Yeni bir sisteme ihtiyaç var.” Nedir bu? Kendisi bilmiyor ama 

bunların iflas ettiğini söylüyor, hemen arkasından biliyorsunuz Sovyetler Birliği, 

o dev, kendiliğinden dağıldı. Sosyolog, Wallerstein, o yıllarda başka bir gerçeği 

saptadı. “Bildik dünya sona erdi, bilinmeyen bir geleceğin eşiğindeyiz” dedi.  



 71 

 

Bildik dünya, hangi bildik dünya? Yani, endüstri çağının sona ermesinden  

sonra, endüstri çağının yarattığı dünya bitti! Ne olacak bundan sonra? Bundan 

sonra bir şeyler olacak ama ne olabileceğini kestiremiyoruz. Bu da tabii insanları 

kaygıya sürüklüyor. Japon asıllı Fukuyama, tam o sırada Washington’dan çıktı 

dünyaya seslendi; diyordu ki, “ulusal devletler, onların politikaları, savaşları, 

barışları bitti, bundan sonra küreselleşme çağı var, büyük birader sizlere ne 

yapacağınızı nasıl yapacağınızı söyleyecek, siz de ona katılırsanız rahat 

edersiniz, bir barış dünyası yaratabilirsiniz”. Ama birkaç yıl sonra, dünyaya 

ikinci bakışında, yanıldığını anladı. Sonra bir kitap daha yayınladı, eğer fırsat 

bulmadıysanız, dikkatlerinize sunmak isterim, Kitabın adı: “Devletin İnşası”. 

Diyor ki, “ulusal devlet bitti diyordum ama siz yine de ulusal devletlerinize 

sahip çıkın, yıkmaya başlamışsanız vazgeçin, yeniden inşa etmeye bakın; başka 

bir güvenceniz yok!” Keza, Nobel ödüllü iktisatçı Stiglitz, Fukuyama’nın 

önerdiği küreselleşmenin uygulamasına baktı ve küreselleşmenin büyük bir 

hayal kırıklığı yarattığını savundu. Bu, Türklerin Amerika’ya duyduğu nefret 

değildi. Bunu yazan da Amerikalıydı, kendisi hem de Dünya Bankası’nın ve 

IMF’nin baş iktisatçısıydı. Yani, bu iki büyük kurumun İkinci Dünya 

Savaşı’ndan sonra barışı sağlamak, savaşları önlemek amacıyla benimsenen 

politikalarına baktı ve dedi ki: “küreselleşme önerisi, projesi iflas etmiştir, bu 

büyük bir hayal kırıklığıdır”.  

 

Edgar Morin, İstanbul doğumlu bir tarihçi, sosyolog, antropolog, filozof, bir 

bilge kişi. İstanbul doğumlu olması ona bir şey kazandırmıyor, Mason olup 

olmadığını da bilmiyorum ama kitaplarını ilgiyle okuyorum. Dünya Vatan diye 

bir kitabı çıktı, burada insanlığı uyarmaya çalışıyor, diyor ki: “Ey insan, öyle 

büyük hayale kapılma, kendini çok güçlendi sanıyorsun ve şaha kalkmış bir 

karınca olarak evrene egemen olduğunu sanıyorsun. Uzay yolculuklarına 

çıkıyorsun, sakın aldanma, uzayda senin yerin yok, destek sistemleri olmasa 

ayda bile yaşayamazsın. Onun için böyle büyük hayallere kapılma, evren 

sonsuz, senin dünyan hem çok küçük, hem de hızla tükeniyor ve senin dünyan 

uzayın sonsuzluğu içinde biricik de olabilir, onu bu kadar kolay feda etme.” 

Morin’in bu mesajı üzerine UNESCO kendisine ricada bulundu, dedi ki, 

“dünyayla ilgili bir eğitim öneriniz var mı?” Bunun üzerine o da bir kitap yazdı: 

“Dünya Eğitimine Yedi Önerim”. Şöyle özetleyeyim: yanlışı eleyin diyor, 

sağduyuyu geliştirin, yani doğruyu bulup geliştirin, varlık sorunlarını inceleyin, 

evrenin sonsuzluğunu, dünyanın biricikliğini, bilinmezi göğüslemeyi öğrenmeyi 

öğrenin diyor. Yedi tane kural. Ve bildiğim kadarıyla Edgar Morin’in bu kitabı 

Türkçe’ye de çevrildi, Bilgi Üniversitesi tarafından. İyi dağıtılmadı ve üzerine 

de bir tartışma açılmadı. Ama Edgar Morin’in önerdiği bu eğitim ilkeleri biz 

Masonlara yabancı gelmiyor diye düşünüyorum. Bizler de bu düşünceleri 

yaşatmaya çalışıyoruz.  

 



 72 

Biz Masonlar eğitim felsefemizde usta-çırak ilişkilerine yer ve önem veriyoruz. 

Hatırlayacaksınız, genç çıraklar geldiği zaman, Üstadı Muhterem’in 

görevlerinden bir tanesi onlara bir rehber üstat atamak. Tabii her üstat üstattır 

ama her üstat rehber olmayabilir. Üstat ile rehber arasındaki fark nedir? Onu da 

biraz düşünüp ona bazı özellikler yüklemeye çalıştım. İyi önderlik yapan, iyi 

üstatlık yapan üstatlarda şu özellikler var: Bu kişiler cevapları değil, soruları 

biliyor; yaparak öğreniyor; aile içi ve okul sonrası eğitime inanıyor; reform 

istemiyor, ama yapıyor; yanılmaktan korkmuyor ve çevresini düzeltmeye 

çalışıyor. Böyle bir kişiyi bulduğumuz zaman, eğer bulursanız, hiç çekinmeden 

onu bir rehber olarak yeni gelen kardeşlere tayin edebilirsiniz. Bu bir görevdir.  

 

Sözü daha fazla uzatmadan bitireyim, geçmişten geleceğe, dinlere, uluslara ve 

insanlara açık, insanlık mabedi inşa etmek isteyen veya bu yönde çalışıp 

ilerlemeyi hedef alan bir meslekten, ölçülü, akılcı, barışçı Apollonien diyoruz, 

yani Dionisosçu değil de Apollonien, ölçülü, barışçı, demokratik ve laik bir 

Masonluk kültüründen söz edilebilir kanısındayım. Masonluk, bugün insanlığın 

içinde bulunduğu din-devlet-bilim üçgeninin yarattığı kargaşada, belki de 

insanlığa güvenli bir barış limanı vaat ediyor: Özgürlük. özerklik ve laiklik 

sınırları içinde.   



 73 

 

4.4- Masonik Kültürün İnisiyatik Gelenek Çerçevesinde Değerlendirilmesi18 

Moiz Varon 

 

Masonluk inisiyatik bir kurum. Tekris töreninden geçmek buraya gelmenin 

olmazsa olmaz şartı olduğuna göre, bu bir yorum yahut kişisel kanaat değil, 

tespit. Bugünkü Masonluk kültürünün oluşmasında inisiyatik gelenek, elbette ki 

başka unsurlarla da birlikte, çok önemli bir rol oynuyor. Hattâ en önemli rolü 

oynuyor. Bu son nokta muhakkak ki kişisel yorumum ve şüphesiz ki uzun bir 

tartışma ve araştırma konusu.  

 

Nedir Masonluk? Aydınlanmanın ürünü, eklektik düsünceler ve evrensel 

değerler bütünü. Tanrı/insan/evren üçgenine derinlemesine bakış, diyalektik 

zemininde bilgilenme süreci. Pitagoras'ın geometri ağırlıklı, mistisism-bilim 

birlikteliği anlayışında kartezyen analitik yönteme varış. Yöntemin desteğinde 

Newton'un mekanistik fiziğinde buluşma. Aydınlanma çağında akıl gücüyle 

tanışma. Çağın etik değerlerine yürekten saygı. Kesişme noktasından başlayan, 

düşünce, bilim ve evrensel değerler çizgisinden yansıyanlar, mesleğin öğretisine 

esin kaynağı. Esin Evrenin Ulu Mimarı deyiminde ifadesini bulan esindir. Esinin 

bizleri yönlendirdiği nokta, çağımıza adını veren bilimin, ulaştığı düzeyde 

metafizik ile fiziğin buluştuğu BİR'lik ve TEK'lik noktasıdır. Temelde bir evren 

ve varlık görüşü, bir madde ve ruh görüşü, bir yaşam ve ahlak görüşü olan 

Masonik öğretinin sembolizmasına derinlik ve yoğunluk kazandıran Tanrı, 

insan, evren kavramlarının içeriğidir. Bu içeriğin semboller ve alegorilerle ifade 

edilir olması mesleğin doğru ve başarısı sınanmış yöntemidir. Yöntemin özelliği 

Kardeşlerimizi sembollerin somut varlığında soyut kavramları anlamak ve 

yorumlamak noktasına getirir. Masonluğun kültür zenginliği misterlerden, 

mitolojiden, bilimden ve felsefeden gelir. Mason inisiyatik metodla bu 

kavramlarla tanışan, onları sembolizmin evrensel diliyle kavramaya ve 

yorumlamaya çalışan, sınırlı mekanda ve sınırlı zamanda sonsuzluğu idrak 

etmek gayretinde olan, aydınlık bilincine erişmeye çabalayan kişidir. Hedef, tüm 

akıl, tüm kuvvet, tüm güzelliğe ulaşmaktır. Masonun yolu çalışarak kendi 

sınırlarının, yeteneklerinin ve gerçek imkanlarının bilincine varan insanın 

tanıyabileceği ve yapabileceği yoldur. O yolu yaparken, aslında kendini 

yaratmakta, kendini biçimlendirmektedir.  

 

Masonik öğretiye egemen olan paradigma yöntem anlayışını Francis Bacon'dan, 

mekanistik sistemi Newton'dan, inisiyatik ezoterik geleneği hermetizmden, 

geometriyi, sayıların gizemciliğini, orfik kültün etkilerini Pitagor'dan, ruh ve 

madde dualitesi düşüncesini Descartes'dan alan paradigmadır. Öğretinin sentetik 

                                                 
18

Bu bölüm, Moiz Varon’un 26 Mayıs 2007 ve 28 Mayıs 2007 tarihlerinde Mimar Sinan Araştırma Locası’nda 

verdiği “Masonik Kültür” başlıklı konferansların özetinden oluşmaktadır. 

 



 74 

zemininde çağdaş paradigmanın izlerini de görmek mümkündür. Bu paradigma 

"Evren, nesneler ve olaylar arasındaki dinamik ilişkiler ağıdır" diyen 

paradigmadır. Desteğini Doğu mistisizminden, bilimden ve felsefeden alır. 

Çağdaş paradigmaya göre algılanan-algılanmayan, görülen-görülmeyen tüm 

nesneler uzay-zamanda dansediyor. Dans Şiva'nın dansıdır. Şiva, Hinduların 

evrende birliği, bilimin, sanatın, ve düşüncenin beraberliğini simgeleyen Dans 

Tanrısı. Dansının sonsuz akışı içinde yaratmakta ve yok etmekte, doğumla 

ölümün ritmini sergilemektedir. Maddeyi oluşturan atomların titreşimi kozmik 

dansın koreografisini ve senfonik müziğini oluşturmaktadır. Doğu mistisizmi, 

yaratma ve yok etmenin sonsuz sürekliliğinde dinamik biçimlerin kesin şeyler 

değil, hayali ve değişken olduğunu düşündürmektedir. Bu anlayışta, algılanan 

tüm nesne ve olaylar birbirine bağlıdırlar ve aynı gerçekliğin değişik 

görünümleridir. Evrende BİR'lik ve TEK'lik esastır.19  

 

Görülüyor ki Masonluk, kültür dünyasında yer alan, çok yönlü bir ilişkiler 

ağının önemli bir düğüm noktasıdır. Esasen Masonik öğreti sentetik bir 

öğretidir. Yapısından kaynaklanan bir karmaşası,  bünyesinde barındırdığı 

çelişkileri vardır. Masonluk bir ideoloji değildir fakat idealleri vardır; bir 

hümanizm değildir ama insancıl değerlere sahiptir; dogmatik değildir ancak 

dogmaları vardır. Öğretinin tek ve ortak bir tanımı yoktur. Bir taraftan bilime 

bilimselliğe büyük değer atfeder, diğer yandan metafizik sorulara cevap arar, 

hakikatın peşinde koşar.  

 

Dünyamız sonlu ve sınırsız ve evrenin küçücük bir parçası. Hayatın ölümü, 

ölümün hayatı yenmeye çalıştığı bu dünyada insanımız yaşam mücadelesi 

veriyor. Güçlülüğü güçsüzlüğünden kaynaklanan bu  dev, canlı türleri içinde bir 

tür. Yakın geçmişte bir düşünür, bir insan türü düşledi: Üstün insan. Bu düş, 

evrimin zincirinde insanın yerine insan üstünü yerleştiriyor ve şu öneriyi 

getiriyordu. Doğal ayıklamayı kolaylaştırın, insan üstüne varabilmek için insan 

yok edilmeli. Yaratma iyiliği için yıkma kötülüğü gerek. Evrenin hızını kesen 

tüm değerler parçalanmalı. Erdem de bu değerlerden biri. Ve düş şu fetvayı 

veriyordu: "Yeryüzünün amacı insan üstüdür. Yeryüzüne bağlı kalın, ötelerin 

umutlarından bahsedenlere kanmayın, Tanrı ölmüştür". Düşten gerçeğe geçelim. 

Bir meslek, tarih boyutunda insanı inşa etme çabasındaydı. Gaye insanı yok 

edecek, köleleştirecek, bir insan üstünü yaratmak değil, insanı gelişmiş, 

yücelmiş, olgunlaşmış varlık haline getirmek, hamuruna erdemlerin en güzelini 

                                                 
19 Çağdaş bilim bu düşünceyi üç dev buluşla desteklemektedir: İzafiyet kuramı, kuantum fiziği ve hologram 

teorisi. Bilimler bilimi sibernetik de kozmosun canlı ve zeki olduğunu, organize bir kaynakla nesneler arasındaki 

bilgi alışverişi sonucunda varolduğunu ortaya koyuyor. Felsefede Kant, Leibnitz'in monad kavramını geliştirerek 

maddenin cisimliliğini belirleyen nitelik kuvvettir derken, doğada cisim ve özün yokluğunu, enerjinin varlığını 

vurguluyor. Mistisizm, felsefe ve bilim evrenin yapı taşının düşünce olduğunda birleşmekte, evrensel gerçekliği 

ve düzeni bölünmez bir bütünlük olarak görmektedir. Ayrıca bu bütünlük ile onu gözlemleyen gözlemci 

arasındaki birliktelik ve beraberliğini savunmaktadır. Bu düşünceler, bizleri "Herkes  herkesden ve her şeyden 

sorumludur" yargısına ulaştırmaktadır. 

 



 75 

katmak, onu bilgiyle şekillendirmek, donatmak, güzelleştirmek, 

insanlaştırmaktı. “Bu kadar insanlaşmak niye?” sorusunu, “insanlaşmanın 

neresindeyiz?” sorusuyla karşılamaktı. Meslek bununla yetinmiyor. Mutluluk 

için bir insanlık mabedi inşa ediyor. Burada tanrıyla insanı buluşturan geometrik 

noktayı belirliyordu. Önce mesleğin çabalarının ürününe bir isim verelim: 

"Mason". Kimdi Mason? Gerçek peşinde avcı. Bilimsel gerçek kadar, mutlakın 

gerçeğini arayan, cevabı kendinde bulan kişi. Mason olmak için Masonik 

tecrübeyi yaşamak gerekti. Neydi Masonik tecrübe? Zaman tünelinde 5000 yıl 

gerilere gidelim. O çağlarda yaşama ve toprağa son derece bağlı Mısır insanı 

için İsis çok önemli bir tanrıçaydı. İsis onlara refahı, bolluğu ve dünya 

nimetlerini sağlıyordu ama dünya nimetleri onlara yetmiyordu. Ötelerin 

güvencesini arıyorlar, ötelerden umutlu olmak, sonsuz yaşam sırrına ermek 

istiyorlardı. Çareyi inisiye olmakta buluyorlar. İnisiyasyon onlar için 

vazgeçilmez bir tutku oluyordu. İsis tapınağının kapısında tanrıçanın heykeli 

vardır, oturmuştur, yüzü tülle örtülü, dizlerinin üstündeki kitap kapalıdır. 

Heykelin kaidesinde şu cümle yazılıdır. "Yüzümdeki örtüyü hiçbir ölümlü 

kaldıramadı". Cümlenin mantığına göre bilmek için ölmek, ölümsüz olmak için 

bilmek gerekti. Ölümsüzlüğe hazırlanmak için, zorlu bir tecrübeyi yaşamak ve 

bu tecrübeden başarıyla geçmek gerekti. Tecrübenin amacı ölümsüzlüğe götüren 

bilgiyi istekliye kazandırmaktı. Sır, Hermes'in büyük sırrıydı. Terzi Hermes ya 

da İdris Peygamber o çağlarda yaşadı. İnsan beyninin çengeline bilincin binlerce 

mumluk ampulünü astı. İdris’in kalem tutan eli basiret gözünün görebileceği şu 

satırları, papirüslere değil, boşluğa yazdı. Ruhları ölümsüzlüğe götüren yol 

bilinçtir. Bu bilince erişmek için yükseliş ve yücelmeyi istemek yeter. Yücelen 

ruh aydınlık bilincine dayanarak tüm akıl, tüm kuvvet, tüm güzellik olacak  ve 

ölümsüzlüğe kavuşacaktır. Sırra ve nura talip olduğumuzda şöyle dediğimizi 

hatırlıyoruz. Buğdayı değil marifeti istiyoruz. Mesleğe intisabımızdan bu yana 

Masonik tecrübeyi yaşıyoruz. Tekris, geçişler, celseler Masonik tecrübenin 

yaşandığı merhaleleri oluşturuyor. Bu merhalelerde aldığımız ruhi darbeler, 

biopsişik yapımızda depremler, indifalar, yankılar, yansımalar oluşturuyor. 

Beynimiz ve ruhumuzu etkileyen etkiler öyle bir ruh hali yaratıyor ki, 

çağrışımlar, çağrışımları davet ediyor. Şuur üstü, şuur altı hareketleniyor. 

Dağarcığımızda ne varsa çalkalanıyor. İlhamlar, esrimeler birbirini kovalıyor. 

İçe bakışın dev aynasında kendimizi görüyoruz. Dalgalanmalar durulunca geride 

intibalar kalıyor. Bu tecrübeyle Mason hayatın evrensel cevherine içten 

katılıyor, yüce kozmik gerçekle sınırlı âlemi sezmek kabiliyetini geliştiriyor. 

İnisiyatik metodun sağladığı derin ve yoğun düşünce ortamında aydınlık 

bilincine erdiğini ve ilerde edineceği bilgilerin sağlam zeminine ayak bastığını 

hissediyor. İnsanı bir âlemden ötekine götüren yol sembolizması Masonik 

tecrübenin aydınlığında egoyu disiplin altına almak için aşkın kabiliyetler 

geliştirmede takip edilecek yolu işaret ediyor. Tecrübede yaşadığımız benzersiz 

heyecan ve zevk benliğimizin vazgeçilmez tutkusu oluyor. Bu tutku, hayret ve 

merakımızın tahrikçisi olarak gerçek bilginin tohumlarını yeşertiyor. Duyularla 



 76 

idrak edemediğimiz şeylerin varlığını anlamak ve onların en parlak güzellik 

halinde tecelli ettiğini bilmek bizi mutlu kılıyor. Masonun geçirdiği bu iç deney 

şahsidir. Ve öznel bir ilhamla yükselen ışığın insanın benliğine vurması onca 

anlaşılır hale gelmesidir. Olayın başkalarına anlatılabilme imkânsızlığı sır 

niteliğini taşıyor. Bu tecrübeyle varılan nokta insanoğlunun kafası ve gönlüyle, 

ışık ve âhenge  beslediği özlemle sonunda kendi benliğine ve özüne dönüşüdür. 

Senkretik evrimin ürünü olan Masonik düşünce Doğu ve Batı düşüncelerinin 

katkılarıyla insan oğlunun ebedi metafizik kuşkularına cevap veren en özlü 

düşüncedir. Madde evreniyle, madde evrenini değerlendiren insan düşüncesinin 

düalitesi bizi doğaya bilimsel üstünlük kuran Batı düşüncesiyle ruhun 

derinliğine inen, ona büyük anlayış gösteren Doğu düşüncesinin sentezine 

götürüyor.  

 

Bilinçle kavrayan özne ile bilinçle kavranan nesne aynı kişilikte insanda 

özdeşleşmiştir. Gerçeği bulmada, bilimsel gerçekle metafizik gerçek arasında 

mutabakat aramada Mason, ortaklaşmacı ve dayanışmacı olurken yargılarında 

tam bir hürriyetçi ve ferdiyetçidir. Mason insanın mutluluğu için pragmatik 

çözümler ararken fizikötesi mutluluğa varmada mistik bir eda içinde olur. 

Eylemlerinin insan yararına olma ilkesi Masonik düşüncenin özünü teşkil eder. 

İnsanın kendini aşması, yücelmesi, insiyaklarından sıyrılıp insanlaşması ve 

geometrik noktada yerini alması geçişlerin en güzelidir. Masonik yöntem bu 

gayenin gerçekleşmesinde en olumlu yoldur. Bu yolda varlıktan öze, 

bencillikten özgeciliğe, sonlu mekândan sonsuz özgürlüğe geçiş güzelliğe varış 

vardır.  

 

Locamız mabet. Hayatla ölümü birleştiren,  ölümle ölümsüzlüğü ayıran çizgi 

kapısında eşik. Eşikte mezar, mezarda pirimiz üstadımız HİRAM yatar. 

Kaybolan kelimenin sahibi, bir ölümsüzlük abidesi. Örneğimiz, ülkümüz, 

özümüz. Onun gibi olmağa özendiğimiz, sahip olduğu değerleri kazanıp onun 

güzelliğine ulaşmaya çalıştığımız ustamız. Bir ideal kişilik. Üstadımızın yattığı 

eşikten tüm kardeşlerimiz geçtiler. Kapının ötesinde öldüler berisinde doğdular. 

İlk Masonik tecrübelerini yaşadılar. Bu tecrübede ışık ve ahenge duyulan 

özlemle, kendi benliklerine kendi özlerine döndüler. Aydınlık bilinci ile akıl, 

kuvvet ve güzellikte bütünleştiler. Yönlendirme ile başlayan, itkilerden 

değerlendirmelere varan geri beslemeli bir kapalı devreye, bir sibernetik sisteme 

dahil oldular, sırra erdiler. Pindarosun deyişi ile "Ne mutlu onlara ki, sırlar 

öğretisinden geçmişlerdir. Onlar hayatın kaynağını da bilirler, hedefini de." 

Tekris sözlüklerde yersiz, kökeni belirsiz. Çağrıştırdığı kürsü. Çağrışımın 

çağrıştırdığı öğretim ve eğitim. Bu yolla bir sonsuz sürecin içine girdiler. 

Evrimleşme ve bilinçlenme. Giriş insanlaşma yoluna giriştir. Yol çetindir, 

zahmetlidir. Yolun sonunda mükemmelliğe ulaşma sonsuz özgürlükte buluşma, 

öze ve nura kavuşma vardır. Geçmişte söylediklerimizden sonra bugün de 

söyleyeceklerimiz vardır. Kaynağı bilim, felsefî sistemler, misterler, mitler ve 



 77 

mistik yollar olan Masonik öğreti, amaç olarak hakikatın mutlak varlığına 

ulaşmayı ve bu yönde bilimin sonuçlarıyla felsefenin verilerini birleştiren ve 

farklı inanç anlayışlarının aşkın birliğini ortaya koyan sentetik bir düşünce 

alanıdır. Öğretinin ilgileri gereği Masonluk kişiyi "Tanrı, Evren, İnsan" 

kavramlarına derinlemesine  bakmaya bilimsel ve felsefi dayanakları olan bir 

yorum getirmeye, ezoterik yönüyle de hermenötik yapmaya yönlendirir. 

Yorumun çıkış noktası çağdaş paradigmadır. 

 

Masonik öğreti yapısı gereği paradoksal bir yaklaşım sergiler. Paradoks 

Monizmle Düalizmin, Gnostisizmle Agnostisizmin, Materyalizmle 

Spiritüalizmin, Varlıkla Oluşun, Metafizikle Fiziğin, Teslisle Tevhidin yanyana 

getirilmesinde. Formel mantığa göre paradoksal görünen bu durum diyalektik 

mantığa göre çelişkili görünmeyebilir. Mason düşünürlere göre bu anlayış 

öğretinin inisiyatik metodunun özelliğine ve ezoterik karakterine bağlanabilir. 

Masonik öğreti yaşattığı tecrübe ve yükselişlerle bağlılarını entellektüel ve 

moral bir miracın öznesi kılar. Bu anlamdaki miraç Mason kişiyi bilge kişi 

konumuna getirir, metafizik hakikata yaklaştırır ve Masonluğun anlam 

dünyasının içine alır. İnisiyasyon, hariciyi ezoterik toplumun üyesi durumuna 

getirir ve  öğretiye agâh kılar. Ezoterik geleneklerde ve toplumlarda inisiyatik 

yöntem vazgeçilmezdir. Grekçe Eisotheo sözcüğünden türetilmiş ezoterizm içeri 

almak anlamını taşır. Bu bağlamda ölüm tehlikelerini aşmış baştan çıkarmaların 

türlüsünden başarıyla geçmiş zorlu sınavların üstesinden gelmiş seçilmiş kişiye 

örtülü hakikatı açıklamaktır.  

 

İnisiyasyon, kişinin varlığın alt seviyesinden üst seviyesine geçişini, ruhsal 

düzlemde sağlamaya yönelik bir süreçtir. Amaç simgesel eylemler ve fiziksel 

edimler aracılığı ile inisiyeye yeni bir yaşama doğmak üzere ölmekte olduğu 

duygusunu uyandırmaktır. Bir alt evrende ölür ve bir üst evrene doğarken 

panteistik bir anlayışla tanrıyla bir ve bütün olduğu bilincini yaratmak, kendinde 

var olan özü canlandırmaktır. İnisiyasyonun ilk aşaması karanlıklara, ölüler 

ülkesi Hades’e giriştir. İkinci aşama kişinin ana rahmindeki konumuyla dar bir 

geçitten geçerek üst âleme doğuşunu simgeler. Üçüncü aşama nura kavuşma, 

aydınlık bilincine erişme aşamasıdır. Bu aşamalardan sonra inisiye dış âlemin 

pisliklerinden arındığını hisseder. İç dünyasındaki tanrısal özü fark eder. 

İnisiyasyon bir arınma, aydınlanma ve tanrıyla bütünleşme sürecidir. 

İnisiyasyonun hedefine varması inisiyenin fıtrî yetenek sahibi olmasına ve 

ritüelin ciddiyet, titizlik ve samimiyetle uygulanmasına bağlıdır. 

 

İnisiyasyon öznenin bilgi edinme sürecinde kullandığı öğrenim metodlarından 

biri olmadığı gibi bilimsel metotlara alternatif bir metot da değildir. Şamanların 

ve medyumların bilgi edinme yöntemleriyle de bir akrabalığı yoktur. İnisiyatik 

metot fıtrî yeteneklerle donanmış seçilmiş kişiye ezoterik öğretiye giriş 

sağlamak için vardır. Uygulamanın amacı inisiyeye arınma, aydınlanma ve 



 78 

tanrıyla bütünleşme duygusunu yaratmaktır. Amaca uygun olarak ruhsal bir 

platform ve derin düşünme ortamı oluşturarak inisiyeyi ileride aşama, aşama 

verilecek sırları almaya hazırlamaktır. İnisiyasyon istekliyi belli gayeler için 

hazırlayan ve onu bir anlam dünyasının içine alan ritüelik bir uygulamadır. 

Ezoterizm kadim geleneklerin, öğretilerinin içeriğini örten bir örtü, haricilerin 

önüne dikilen kapıdır. Kapının anahtarı sadece inisiyelere verilir ve ancak 

inisiyasyondan geçenler İsisin gözündeki örtüyü kaldırabilir. 

 

Görülüyor ki Masonluk, kültür dünyasında yer alan, çok yönlü bir ilişkiler 

ağının önemli bir düğüm noktasıdır Bu özellikleri ile çok tartışılan çok ilgi 

çeken kurum olarak sosyal bilimlerin çeşitli alanlarında araştırma konusu 

olmaya değer bir toplumsal  yapıdır. 

 



 79 

4.5- Masonluk Sanatı 

Mete Gürler 
 

“Atölyem mabedimdir”  

BALTHUS  
 

 "Bodrum katındaki iki odadan oluşan atölyesinde Paracelsus belirsiz 

Tanrısı’na, herhangi bir Tanrıya, kendine bir çırak göndermesi için yakardı. 

Ocaktaki hafif ateşten çevreye düzensiz gölgeler dağılıyordu. Demirden lambayı 

yakmak için ayağa kalkmak büyük güç harcamayı gerektiriyordu. Yorgunluktan 

dalgın düşen Paracelsus Tanrıdan isteğini hemen unuttu. Kapı çalındığında, 

gecenin karanlığı, tozlu imbikleri ve tüpleri silikleştirmişti. Uykulu gözlerle 

doğruldu, döner merdivenleri çıktı ve kapının bir kanadını araladı. İçeriye 

tanımadığı birisi girdi. O da çok bitkin görünüyordu. Paracelsus ona bir tabure 

gösterdi; öteki oturdu ve bekledi. Bir süre hiç konuşmadan öylece durdular. İlk 

konuşan usta oldu. “Doğu’dan Batı’dan yüzler anımsıyorum” dedi, alçak 

gönüllü bir edayla. “Ama senin yüzünü anımsamıyorum. Kimsin? Benden ne 

istiyorsun?” “Adım önemli değil” diye yanıtladı öteki. “Evine girebilmek için 

üç gün üç gece yürüdüm. Sana çıraklık etmek istiyorum. Her şeyimi 

beraberimde getirdim.” 

 

İşte bu paragrafla başlıyordu hikaye. Paracelsus'un duası kabul olmuş, Tanrısı 

bir çırak göndermişti ona. Ne var ki çırak, "Bana sanatı öğretmeni istiyorum. 

Taş'a giden yolda sana eşlik etmek istiyorum" dese de, ustalığını kanıtlamasını 

istemişti ondan. Paracelsus'un, "Yol, Taş'ın kendisidir. Taş çıkış noktasıdır. 

Eğer bunu anlamıyorsan, henüz anlamaya başlamamışsın demektir. Çünkü 

amaç adımlarının her birindedir" demesine rağmen hem de. Elinde tuttuğu gülü 

havaya kaldırıp, "Sanatını kullanarak gülü yakıp küllerinden yeni bir gül 

yaratabileceğin söyleniyor. Bu mucizeye tanık olmama izin ver" demiş, ardından 

da gülü, alevlerin içine atmıştı. Paracelsus'sa, "Basel'deki bütün doktorlar ve 

eczacılar benim bir sahtekâr olduğumu iddia ediyorlar. Belki de haklılar. İşte 

bir zamanlar gül olan ama bir daha gül olamayacak küller" dedikten sonra, 

beklediği kanıtı takiben yaşamını ellerine bırakmaya kararlı çırağı uğurlamıştı.  

Sonrası: Paracelsus yalnız kaldı. Lambayı söndürüp emektar koltuğuna 

oturmadan önce, bir tutam külü avucunun içinde çevirdi aldı ve alçak sesle bir 

sözcük fısıldadı. Gül yeniden canlandı”.20 

  

Dünyanın sanatsal olarak algılanışının temeli bizim tasarlama gücü, hayalgücü 

dediğimiz, insan bilincinin yaratıcı yeteneğidir. Ama burada, düşünce ile 

hayalgücünün karşı karşıya getirilmesi sözkonusu değildir; burada sözkonusu 

                                                 
20

Jorge Luis Borges; “Dantevari Denemeler Shakespeare'in Belleği”nden “Paracelsus’un Gülü”. 
 

http://www.iletisim.com.tr/iletisim/person.aspx?pid=14&isim=Jorge%20Luis%20%20Borges


 80 

olan şey, daha çok bu ikisinin birbirinden değişik, karşılıklı ilişkilerinin 

belirlenmesidir.  

 

Hayat salt düşünce yoluyla kavranamaz; onun gizemli, örtülü, keyifli, kederli ve 

bilge bir dili vardır. Ne yazık ki, birçok insan bu dili ya hiç öğrenemez ya da 

yeterince öğrenemediği için bir süre sonra tümüyle unutmayı seçer. Duygular ve 

düşünceler, birbirine karşıt iki ayrı eğilim değil, tek ve bölünmez bir bütünün iki 

ayrı yüzüdür. Tıpkı bir dağın iki ayrı yamacı gibi... İnsanı anlamak ise, dağın iki 

ayrı yamacını aynı anda görebilmek demektir. Rolla May: “Bir nesneyi ona 

duygulanımsal bir bağlanışımız olmadan göremeyiz” diyor. Belinski'nin de 

belirtmiş olduğu gibi, bilimcinin hayalgücüne gereksinimi olduğu kadar, 

sanatçının da soyutlayıcı anlayış gücüne gereksinimi vardır. Ama bu zihinsel 

güçlerin burada oynadıkları rol başka başkadır. Sanatta hayalgücü, düşünceyle 

birlikte etkinliği içinde, yaratıcı imgeler ortaya koyar; daha önce bilinmeyeni, 

yeniyi yaratır. Bilimde ise, soyut düşünce, hayalgücünün yardımıyla, varlığın 

yasalarını açığa çıkarır. Bilim adamı, modeller olmaksızın, işin içinden 

çıkıyorsa, bu modellere başvurmaz. Buna karşılık sanatta, imgesel modeller 

aslidir, onlar olmaksızın öyle bir sanat da varolmaz. Buradaki önemli detay, 

sanatçının imgesel olmayan, imgesellik dışı düşünceleridir. İşte bu anlamda 

sanat pratik yaratıcı etkinliktir, yaratıcılıktır. 

 

Sanatsal-imgesel modeller ile bilimsel bilgide kullanılan modeller arasındaki 

temel ayrım budur. Sanat ideale vücut vererek, etik ve maddeci öğeler 

arasındaki dengeye örnek oluşturmuştur. Bu dengenin ne salt bir mit ne de bir 

ideoloji olduğunu, bizim boyutlarımızda da gerçekliğe kavuşturulabileceğini 

ispat etmiştir. Sanat, insanın uyuma duyduğu ihtiyacı dile getirmiştir, özlemini 

çektiği maddeyle ruh arasındaki dengeyi benliğinde yaşatmak için insanın, 

gerekirse, kendisiyle bile mücadele etmeye hazır olduğunu göstermiştir.  

 

Sanatın görevi, insandaki fikri-tinsel olanakları, mutlak özgürlük düşüncesini 

ifade etmesidir. Belinski'nin bir tanımlamasına göre, sanatsal yaratıcı etkinliğin 

amacı, yaşamı "olasılığı" içinde yeniden yaratmaktır ki bu sihirli küreye bakarak 

insan gerçekliğin daha derininde yatan şeyleri görebilsin. Sanatta, kendi 

varolduğu biçimde yeniden yaratılamaz nesnel dünya! Sanat, yaşamda verili 

olan şeyleri dönüştürebilmeli, değişikliğe uğratabilmeli; gerçeklikten farklı, 

hattâ onunla benzerliği olmayacak biçimde, yaşamın kendi öğelerinden yeniyi 

kurabilmelidir ki nesnenin imgesi ile öznenin imgesi birbirine denk düşebilsin, 

uygunluk gösterebilsin, canlandırma ile anlatım içiçe kaynaşabilsin, gerçeklik 

bilgisi aynı zamanda gerçekliğin yönlendirilmiş yorumu olabilsin. 

 



 81 

Bütün bunlar, bizim, sanatsal-yaratıcı etkinliği, gerçekliği modellendirmenin 

özel bir biçimi ve tarzı olarak tanımlamamızı olanaklı kılmaktadır. Gerçekliğin 

sembolik olarak modellendirilmesinin bir biçimi ve tarzı olduğunu 

anlayabilmemizi sağlayan şey de budur. Çünkü modellendirme demek, ampirik 

olarak verili bir şeyi aynen kopyalayarak yansıtmak demek değildir; gerçekliği 

eşbiçimde yansıtmak, yani gerçeklikteki bazı bağıntıları ve ilişkileri yeniden 

yaratmak demektir. Gerçekliğin modellendirilebilmesi için, nesnel olarak verili 

şeylerin değişime sokulması, yeni (benzer ya da benzemez) ideal nesnelerin 

yaratılması gerekir. 

 

Tarkovsky, “Mühürlenmiş Zaman”da, “Sanatta insan, gerçeği, öznel deneyimler 

sonucu sahiplenir. Bilimde ise insan bilgisi, sonu olmayan bir merdivenin 

basamaklarını tırmanır ve atılan her adımla dünya hakkındaki bilgiler yerlerini 

yenilerine terkeder. Demek ki bu, nesnel ayrımın bilgisine dayanarak birbiri 

üstüne, mantıken inşa edilen kavrayışların basamak basamak yükselen yoludur. 

Buna karşın sanatsal kavrayış ve keşif, her seferinde dünyanın yeni ve benzersiz 

bir görüntüsü, mutlak gerçeğin bir «hiyeroglifi» olarak ortaya çıkar, kendini bir 

vahiy olarak sunar. Sanat, sanatçının ve çirkinliğiyle, insaniyeti ve 

acımasızlığıyla, sonsuzluğu ve sınırlılığıyla dünyanın tüm yasalarını sezgisel 

olarak yakalama arzusudur. Bütün bunları sanatçı, kendine özgü bir tavırla 

«mutlakı» yakalayan görüntüyü yaratma aşamasında yeniden şekillendirir. 

Tinin maddeyle, sonsuzun sonla sınırlandırılmasıyla ifade edilen sonsuzluk 

duygusu, bu görüntünün yardımıyla yakalanabilir. Sanat, olgucu-faydacı bir 

pratiğin bizden gizlediği, mutlak tinsel gerçekle içiçe geçmiş bu dünyanın bir 

simgesidir görüşünü bile ileri sürebiliriz.” diyor ve devam ediyor: “Sanat, 

doğası gereği aristokrattır ve dolayısıyla halkın arasında bir tür seçmeye 

başvurur.” ve son noktayı koyuyor: “Sanat, varlığımızın anlamını 

simgeselleştirir. Sanat, bir insanın muktedir olduğu en iyi şeyi, yani inancı, aşkı, 

güzelliği ya da istediği ve umduğu en iyi şeyi güçlendirir.(…) Sanatçı, insanlığın 

manevi içgüdüsünün temsilcisidir.”  

 

Sanat, aslında insanın kendini gerçekleştirmesinin sadece bir yoludur. Zira sanat, 

bazan bir arayış, kendisini bulma, yeniden üretme ve yaşam ve hakikati yeniden 

keşfetme çabasıdır. Bunun için kişinin kendi iç evreninde uzun bir yolculuğa 

çıkması gerekir. Ne var ki, bazı yollar insanı hiçbir yere götürmez. Bu yollar 

çoğunluğun kullandığı o çok bilinen yollardır. Bu çok bilinen yollarda 

"yolculuklara'' çıkanlar, bakarlar ama göremezler, duyarlar ama işitemezler. 

Çünkü yolcular da, onları sözüm ona yolculuklara çıkaran gezginler de, gerçeği 

algılama yeteneğini yitirmiş korkak ve zavallı insanlardır. Eflatun'un gölgeler 

dünyası dediği sahte bir dünyaları vardır onların. Sadece onurlu, yürekli ve 



 82 

duyarlı insanlar kendi iç evrenlerinde gerçek bir yolculuğa çıkarlar ve bu yolla 

hem kendilerini hem de yaşadıkları dünyayı sürekli olarak geliştirirler. 

 

Eğitilmiş insan her yönüyle gelişmiş bir kişilik ve toplumsal sorumluluk 

bilincine de ulaşmış insan olabilmektedir. Hızla değişen dünyanın dinamik 

yapısına ayak uydurabilmek ancak yaratıcı güçlerle donanmış bir kişilik 

geliştirmekle olasıdır. Doğuştan yaratıcı güçlere sahip bireyin bu gücünün ortaya 

çıkarılması yollarından biri de insanın “estetik eğitimi” yani sanat yoluyla 

eğitimidir. Bu anlamda kişilik eğitimi sanat eğitiminin amaçlarından biri 

olmaktadır. Goethe de bireydeki doğal yapının açılıp gelişmesi için “en değerli 

kişilik eğitimi” yolunun sanat olduğunu vurgular. Ona göre çok yönlü eğitim, 

kişiliğin bütünlüğünü kapsayabilecektir. 

 

Masonluk böyle bir yolculuğa çıkmak isteyen insanlar için kurgulanmış bir 

yolculuktur. Bu yolculuğun her aşamasında insan kendini, yaşamı ve dünyanın 

düzenini cesaretle sorgularken, önünde yeni yolların açıldığına tanık olur. Bu 

yollarda yürürken, bir yandan içinden geri dönmek ve kabuğuna çekilmek için 

dayanılmaz bir korku duyar. Bir yandan da insan olmanın sınırsız güzelliğini 

duyumsayarak özgürleşir. 

 

İşte bu nedenle Masonluk “sanat”tır. Kendisine şekil veren temel ilkeleri yaşama 

sanatı olarak algıladığı için, daha sonraları masonluk da "mükemmel sanat" 

olarak karakterize edilmiştir. Anderson Yasasının birinci maddesi Masonluktan 

“sanat” olarak bahseder ve ileriki maddelerinde de “Krali Sanat” olarak 

tanımlar. 

 

Masonluk insan düşüncesinin ufuklarına doğru yapılan gizemli bir yolcuktur. En 

eski mitolojik anlatılardan günümüz sanat ürünlerine dek yaşamı ve insanı konu 

alan onlarca başyapıttan damıtılmış bir sevda öyküsü. Buna insanın varolma 

sevdası da denebilir. Zor, acılı, keyifli, alaycı, içtenlikli, onurlu, korkusuz ve 

şiirsel bir dille anlatılmış bir öykü... Bu anlamda Masonluk, hayatın anlamlı bir 

şekilde nasıl düzenlenmesi gerektiğine dair yol gösterme amacına sahiptir.  Ya 

da şöyle diyelim: insanca varolma sanatını insanca anlatan bir insanlık 

manifestosu. 

 

Yaşama sanatı normlara uyma ile değil, bireyin duruşuyla biçimlenir ve bireyin 

kendi yaşamına kişisel bir sanat eseri gibi biçim vererek tanzim etmesidir. Bu da  

"ham taş" sembolizmasında karşılığını bulur. Masonluk sanatı, Masonun kendi 

kendisi üzerinde yorucu ve sabırla yürütmesi gereken bir uğraştır. Mason ham 



 83 

taşı, yani kendisini yontarak küp taş haline, yani gerçek bir Mason haline 

getirmek zorundadır. Bir sanat eseri, gelecekte tüm insanlığın benimseyeceği, 

ama şimdilik çok az insanın, her şeyden önce de alışılagelmişi, sanatlarında 

şekillendirdikleri ideal bilinçle çatıştırma hakkına sahip çıkan dahilerin 

görebileceği ideali ortaya serer. İşte bu nedenle sanat, özü itibariyle aristokrattır 

ve sadece varlığı ile bile kişiliği fikri-tinsel mükemmelliğe ulaştırmak amacıyla 

manevi enerjinin en alçaktan en yükseğe doğru ileri hareketini garanti altına alan 

iki güç arasındaki farkı sağlamlaştırır. Burada sanatın aristokrat karakterinden 

bahsederken, tabii ki, insan ruhunun ahlaksal bir doğrulanmaya ulaşma çabasını, 

insanın bu yolla mükemmelliğe biraz daha yaklaşan varlığına anlam kazandırma 

gayretini kast ediyorum. Ancak sorunun özü de burada yatıyor: Bu şansı 

kullanmak isteyen insan sayısı fazla değil. Oysa sanat insanlara, dile getirdiği 

ideal bağlamında kendilerini sınama konusunda teklifler getirmeyi sürdürüyor.  

 

Baştan aşağı insan olma sevdasını amaçlayan bu mükemmel sanat, bizleri bütün 

zamanlarda ve kültürlerde yeni bir kimlikle yolculuk yapmaya çağırıyor. 

Bugünü daha iyi anlayabilmek ve insanca yaşamak için, bu sanatı icra 

edebilmeye cesaretimiz var mı? Bütün bunlara hazırsanız -yani insan olma 

gerçeği ile yüzleşmek istiyorsanız- başlayın mükemmel sanatı icra etmeye. Eğer 

hazır değilseniz ağır gelir, kalkamazsınız altından. Çünkü zor iştir insanca 

yaşamak ve varolmak, kendini yeniden inşa etmek, ham taşını yontmak. Sevgiyi 

yitirmiş, yaşamın anlamını kaybetmiş,  tüketim toplumunun tükenmiş 

insanlarına göre değildir bu serüven. “Bilgi çağından bilinç çağına geçiş insanın 

kendini tanımasıyla başlar. Kendini tanımak süreci ise, "sanal sevgi"den 

"gerçek sevgi"ye doğru uzanan köprünün inşasıdır.” diyor Rolla May, “Kendini 

Arayan İnsan”da. 

 

Bütün bunlar her şeyden büyük olan tek şey adına, sevgiyle yeniden 

aydınlanarak insanca varolmak içindir. Bunun için de insanı o unutulmuş 

topraklarda aramak ve onun sevgi dolu özünü yeniden keşfetmek zorundayız. 

Başka türlü yaşayamayız. Üstelik içinde yaşadığımız teknoloji faşizmi bizi her 

gün daha çok kirletiyor ve bu insanlık arayışını içinden çıkılmaz bir labirente 

dönüştürüyor. İnsan kendi ürettiklerine esir olup bir makineye dönüştüğünde 

yabancılaşma dediğimiz durum hasıl oluyor. Sanırım çağımızda yaşadığımız 

temel paradoks budur. Maddi mükemmelliğin(!) peşinde koştururken kendi 

gerçeğimizden hızla uzaklaşarak denetimi kendi eserimiz olan nesnelere 

bırakıyoruz. 

Bütün sanatlarda olduğu gibi mükemmel sanat Masonlukta da, üç ana refleksin 

geliştirilmiş olması şarttır: Görebilmek, içselleştirmek ve bir sentez faaliyeti 

gerçekleştirerek dış dünyaya bu edinimi yansıtabilmek. Yani, görmek, 

gözlemlemek bu sanatı icra edebilmenin adeta ön şartıdır. Gözlem sonucunda 



 84 

elde edilen şey, yalnızca bir veridir. Elde edilen veri, akıl vasıtasıyla bir “idea” 

(“fikir”) vasfını kazanacaktır. Daha sonrasında ise sanatı icra edenle edemeyen 

arasındaki temel farkı yaratan üçüncü faktör devreye girer: Bu ideayı dış 

dünyaya yansıtabilme. Halihazırda varolan bir veriden bir idea oluşturabilen 

sanatçı, ancak bu ideayı farklı bir biçimde yansıtabildiği, yani döngüyü 

sağlayabildiği ölçüde görevini yerine getirmiş olacaktır. 

 

Sanat bir gösterme halidir, kendini sergileme, kendinde ne varsa, onu ifşa etme, 

bazen kendinde olmayanı öykünme. Her sergilemeye mutlaka öykünme karışır, 

çünkü insan her şey olamaz, her şey olmaya çalıştığında hiçbir şeydir, çünkü 

Tanrı değildir. Bu yüzden her sanat eseri biraz eksik’tir ve en başarılı olanlar bu 

eksikliğin en iyi ifade edildiği sanat eserleridir. Ve şu gerçek ki, mükemmel 

sanat eseri yoktur ve hiçbir zaman da olamayacaktır. 

 

Masonluk sanatını icra serüveninde Yunus'un sevdalı sesini duyacak, 

Prometheus'un yaktığı insanlık ateşiyle aydınlanacak, Apollon ile aşkın umarsız 

yalnızlığını duyumsayacak ve Nietzsche ile uçurumlara yuvarlanacaksınız. 

Goethe ile “daha fazla ışık”a kavuşacak, Proust ile “Kayıp Zamanın İzinde” 

kaybolacaksınız. Voltaire ile hayatın anlamını dönüp dolaşacağı yine kendinizde 

bulacak, Kipling ile “Adam Olmak”ın anlamını kavrayacak, Jonathan Swift ile 

alegorik anlatımın harikalar diyarına dalacaksınız. Puşkin ile “İnsan Üstü Bir Anıt 

Dikeceksiniz Kendinize”. Tolstoy ile karınca kardeşliği ve bununla bağlantılı 

olarak, tüm insanları mutlu edecek olan gizemli yeşil değneği keşfedeceksiniz. 

Balzac sizi acı acı düşündürürken, Buda o bilge bakışlarıyla size sessizliğin 

diliyle seslenecek. Mozart ile ulaşılmazlığı duyumsayacak, Verdi ile “bütün 

dünyanın bir sahne olduğunu” idrak edecek, sonra Spinoza'nın, Sokrates'in 

onurlu yaşamları ve sevgi dolu sesleriyle ürperecek, Kafka ile soğuk, ayrıksı 

duygularla sarsılacak, Dostoyevski ile içinizdeki insanın avazı çıktığı kadar 

bağırdığını duyacaksınız. Sakın susturmayın içinizde konuşan o gerçek insanın 

sesini. Kendini yontan insanın en çocuksu, en bilgece, en dokunaklı sesidir onun 

sesi...  

Son söz Tarkovsky’den: 

“Güzel, hakikatin peşinde koşmayanlardan kendini gizler” 



 85 

 

 

5- TÜRKİYE’DE MASONLUK KÜLTÜRÜ 

 

5.1- Türkiye’de Hürmasonluğun Kısa Tarihi21 

Celil Layiktez 

 
1909’da Türkiye Büyük Locası’nın kuruluşundan önce, Türkiye’deki 

Locaların arşivleri yabancı obediyansların elindeydi. Bu belgeler 

savaş, Mason düşmanlığı etkinlikleri, yangın gibi nedenlerle 

çoğunlukla kayboldu. Fransa Grand Orient’ının, Alman işgal inden 

kurtarmak üzere Fransa Milli Kütüphanesi gizli bölümüne sakladığı 

arşivlere, 1972 yılında Büyük Üstadımız Hayrullah Örs’ün verdiği 

özel izinle ulaşarak 1890 dokümanın mikrofilmlerini çektirebildik;  

ayrıca İngiltere, İskoçya ve İrlanda arşivlerine doğrudan ulaşarak 

Türkiye ile ilgili tüm dokümanlarla 1900’a kadar yayınlanan g azete 

kupürlerinin fotokopilerini elde edebildik. Yunan arşivlerinin Alman 

istilasında yok edilmelerine rağmen, Yunanistan Büyük 

Locası’ndaki Kardeşlerimizin desteği ile Fener Patrikhanesi 

kaynaklı arşivlerine de ulaşabildik.  

 

 

1721 – 1826 

 

3. Osman (1703 – 1730) döneminde, Galata Kulesinin yakınlarında 

ismi bilinmeyen bir loca çalıştı. Loca 1721 yılı civarında, Kule 

mahallesinde oturan Levantenler tarafından kurulmuştu.  

 

İlk bilinen Türk Mason, Fransa Büyükelçisi, sonradan sadrazam Sait 

Çelebi’dir. 14. Louis zamanında saray entrikalarından kaçan 

Bonneval Kont’u, önce İngiltere’ye, sonra da Türk ordusunu yeniden 

yapılandırmak üzere Türkiye’ye geldi. Müslümanlığı seçen Kont, 

Humbaracı Ahmet Osman adı ile Paşa unvanını aldı. Mason  olduğu 

söylenir. Aynı dönemde Mason olan başka isimler de, Sait Çelebi ile 

ilk matbaayı kuran İbrahim Müteferrika’dır. (16. yüzyılda n beri 

Hıristiyan ve Yahudi tebanın elinde matbaa vardı.)  

 

Fener Patrikhanesi arşivlerinde 1747 yılında Yunanca’ya çevrilmiş 

bir Fransızca ritüel bulunmuştur.  

 

                                                 
21 Bu bölüm, Celil Layiktez’in Türkiye’de Hürmasonluk tarihine dair araştırma, makale ve kitaplarından 

alınmıştır. 



 86 

12. Clement’in  Masonluğu aforoz eden “In Eminenti” fermanından 

sonra, 1748 yılında 1. Mahmut, Hıristiyan tebanın arzusu ve 

ulemanın, Papa’nın bir kurumu dinsizlikle suçlayarak aforoz 

etmesinin temelsiz olamayacağı düşüncesiyle, Osmanlı 

İmparatorluğu’nda Hürmasonluğu yasakladı. İngiltere 

Büyükelçiliği’nin dragomanına ait evde bir Loca toplanıyordu. 

İngiliz Büyükelçisi Poter’in Başbakan Bedford Dükü’ne;  Fransa 

Büyükelçisi Desalleurs Kont’unun da Fransa Başbakanına ve 

Sadrazama yolladığı mektupların kopyalarını yeni elde ettik. Katolik 

ve Rum Ortodoks teba Papa’nın aforozuna rağmen Loca 

Kardeşlerinin belirtilen adreste serbestçe toplanmalarından şikâyet 

ediyor, Masonların büyücü olduklarını ve kara büyü yoluyla 1. 

Mahmut’u tahtından indirmeye çalıştıklarını iddia ediyorlardı.  

Kolluk kuvvetleri Mason binasını bastı, İngiltere Büyükelçisinin 

zamanında haber vermesiyle matrikül listesi bulunamadı, ancak 

mabet mobilyaları parçalandı. Vatikan arşivlerinde Papa’nın bu 

konuda Kardinal Tecin’i kutlayan bir mektubu var. Mektupta, 

ayrıca, İstanbul örneğinin Napoli’de de tekrarlanmasının iyi olacağı 

yazılıdır. 

 

Gould, Halep İngiltere Konsolosu Alexander Drumond’un İngiltere 

Büyük Locası tarafından Doğu için Bölge Büyük Üstadı, 1764’te de, 

Dr. Dionysios Menasse’nin Asya Türkiye’si ile Ermenistan Bölge 

Büyük Üstadı olarak atandıklarını yazıyor.  

 

3. Selim’in üvey annesi ve padişahın dış işleri danışmanı Nakşidil 

Sultan (1. Abdülhamit’in karısı ve 2. Mahmut’un annesi), 

Napoléon’un ilk karısı Joséphine’in kuzini idi. Onun etkisinde, 

1790’lı yıllarda İmparatorlukta muhtelif obediyanslara bağlı localar 

çoğaldı. Ancak, 1826’da 2. Mahmut modern bir ordu kurmak üzere  

Yeniçeri Ocağını lağvedince, Yeniçerilerin bağlı oldukları Bektaşi 

tarikatını da yasakladı. Bir tür Bektaşilik olarak kabul edilen 

Hürmasonluk da bu yasaklamadan nasibini aldı, bilinen Masonlar 

sürgüne yollandı. 

 

1826 – 1856 

 

1839 yılında Sadrazam Mustafa Reşit Paşa Tanzimat Fermanını ilân 

etti. Mustafa Reşit Paşa’nın Londra’da Büyükelçi olarak bulunduğu 

zamanlarda tekris edildiği söylenir. Yakın dostu, İngiltere’nin 

Osmanlı İmparatorluğu Büyükelçisi Lord Reading tanınmış bir 

Masondu. 

 



 87 

Kırım Savaşı 

 

İngiliz, Fransız ve İtalyan (Piemont) birlikleri ile diplomatlarının 

İstanbul ve İzmir’e gelmeleri ile muhtelif obediyanslara bağlı 

locaların sayısında bir patlama oldu.  

 

1857 yılında Fransa Grand Orient’ının berat verdiği Grande Loge de 

Turquie’nin ömrü kısa oldu. Savaşın sonunda yabancıların 

ülkelerine dönmesi ile bu büyük loca söndü. 

 

Gayrı muntazam İrlanda Büyük Locasının kuruluşu 

 

1856 yılında 47. İngiliz Alayında görevli Yüzbaşı Atkinson, 

İzmir’de Loca kurmak için İrlanda’dan berat sahibi olduğunu iddia 

ederek “The Grand Lodge of the Ancient and Honourable Fraternity 

of Free and Accepted Masons of Turkey” adında bir Türkiye Büyük 

Locası kurdu22. Atkinson 200 adayı tekris ederek 3 Loca ve Büyük 

Locayı kurduktan sonra, toplanan paralarla ortadan kayboldu.  

 

İngiltere Birleşik Büyük Locasının Türkiye Bölge Büyük 

Locasını kurması  

 

Yüzbaşı Atkinson’un tekris ettiği gayrı muntazam kardeşlerin 

İngiliz ve Fransız Localarını ziyaret etmeye başlamaları Londra’da 

panik yarattı. İngiltere Birleşik Büyük Locası Büyük Üstadı Lord 

Zetland İstanbul’da bir Bölge Büyük Locası kurma kararını aldı. İlk 

Bölge Büyük Üstadı İngiltere’nin Büyükelçisi Sir Henry Bulwer 

oldu. 24 Haziran 1862’de, Büyükelçilik binasında Büyük Üstadın 

is’ad töreni yapıldı.  Bulwer, Büyükdere’de, kendi adını taşıyan bir 

Loca da kurdu, 

 

İlk Osmanlı Yüksek Şûrası (1861)  

 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın küçük oğlu, Mısır Hıdi vi’nin kardeşi, 

Süveyş Kanalını açan Hıdiv İsmail Paşa’nın amcası ve Sadrazam 

Sait Halim Paşa’nın babası olan Prens Abdülhalim Paşa (1830 – 

1894) 1861 yılında Kadîm ve Makbul İskoç Riti Şûra -ı Âli-i 

Osmanî’yi (Eski ve Kabul Edilmiş İskoç Riti Türkiye Yüksek 

Şûrası’nı) kurmuş ve 1864’te onun başkanı olmuştur. Bu kuruluş 

1869 yılında ABD Güney Ana Jüridiksiyonu tarafından tanınmış, 

1861 yılı da kuruluş tarihi olarak tescil edilmiştir. Kuruluşun amacı 

                                                 
22 Bu büyük locanın İr landa Büyük Locası  ar ş ivler inden e lde et t iğimiz tüzükler in in 

fo tokopisi  ar şivler imizde sakl ıdır .  



 88 

Osmanlı İmparatorluğunda değişik yabancı obediyanslara bağl ı loca 

mensubu kardeşlerin bir Osmanlı Yüksek Şûra’sının şemsiyesi 

altında bir araya gelebilmeleriydi.  

 

Halim Paşa İngiltere Birleşik Büyük Locasının Mısır Bölge Büyük 

Locasının da Büyük Üstadı olmuştur.  

 

Türkiye Bölge Büyük Locasının sonu 

 

1869’da Lord Bulwer Londra’ya döndü. Halim Paşa sürgünde 

İstanbul’daydı (Ağabeyi Hıdiv’le arası iyi değildi). Padişahla çok 

iyi ilişkileri olduğundan Bölge Büyük Üstadı olarak teklif edildi; 

ancak, İngilizcesi yeterli görülmediğinden, yerine ABD 

Büyükelçiliği Sekreteri, İslâm mistisizmi üzerine çalışmaları olan 

John Peter Brown seçildi. Bölge Büyük Üstat Kaymakamı Hyde 

Clark Londra’da Harvey Kardeşe 23 yazdığı mektupta, iki Büyük 

Üstadın birlikte göreve getirilmesini öneriyordu: Bölge Büyük 

Locasının genel yönetimi için Peter Brown; Sarayla olan mükemmel 

ilişkileri nedeniyle de Halim Paşa. Bu teklif yanıt bulmadı.  

 

Brown’dan sonra, 1873’te Stephan Scouloudi Büyük Üstat seçildi. 

Yönetim yetersizdi. Aidatlar toplanamıyordu. 1884’te Scouloudi 

istifa edince, yerine yenisi seçilmedi. O tarihte İstanbul’da 4 ve 

İzmir’de 7 İngiliz Locası faaldi.  

 

19. Yüzyılın sonunda Localar 

 

19. yüzyılın sonu ile 20. yüzyılın başında yalnızca İstanbul, İzmir 

ve Selanik’te 11 İngiliz, 7 İskoç, 2 İrlanda, 1 Polonya, 2 İspanyol, 5 

Alman, 15 İtalyan, 2 Yunan, 6 Fransız ve 1 Macar Locası ve bunlara 

bağlı birkaç şapitr faaldi. Ayrıca, Suriye, Lübnan, Filistin, 

Bulgaristan, Romanya, Makedonya ve diğer Anadolu kentlerinde , 

Türkiye Büyük Locası’nın kuruluşunda rol oynamayan Localar 

çalışmaktaydı. 

 

Meşrutiyet 

 

Abdülmecit’in üç oğlu, Şehzade Murat (ileride 5. Murat) ve iki 

kardeşi, Şehzade Kemalettin ve Şehzade Nurettin, önce Rumca, 

sonra Türkçe çalışan, Fransa Grand Orient’ından beratlı Pro odos 

Locasında tekris edilmişlerdi. Meşrutiyet’i planlayan Mithat Paşa 

                                                 
23 Mektupta Harvey Kardeşin soyadı okunamadı. 



 89 

dahil olmak üzere beş sadrazam, Avrupa ülkelerinde büyükelçi 

görevinde olan Osmanlı diplomatları ile yabancı büyükelçiler, ünlü 

vatan şairleri ve yazarları bu locanın üyesi idiler. Fransız hukukçusu 

ve politikacı, Ansiklopedistlerin beşiği olan Les Neuf So eurs  

Locasının tarihini yazan Louis Amiable bu Locanın Hatibi idi 24.  

 

30 Mayıs 1876’da Şehzade Murat tahta çıktı, ancak üç ay sonra, 

geçirdiği sinir buhranları nedeniyle tahttan indirildi. Yerine, 

Meşrutiyeti ilân etmek üzere Mithat Paşa ile anlaştıktan s onra 

Abdülhamit tahta çıkarıldı. Kısa bir süre sonra, 5 Şubat 1878’te, 

Abdülhamit Sadrazam Mithat Paşa’yı önce uzak yerlerde görevler 

vererek merkezden uzaklaştırdı, sonra da Taif’e sürgüne yolladı ve 

orada onu cellâtlara teslim etti. 13 Şubat 1878’de Abdü lhamit 

parlamentoyu, tekrar açılış tarihi belirtilmeden, tatil etti ve böylece 

Meşrutiyet sona erdi . 

 

Proodos Locasının Üstadı Muhteremi Cleanti Scalieri 5. Murat’ı 

tekrar tahta çıkarmak üzere onu mahpus olduğu Çırağan Sarayından 

kanlı ama başarısız bir müdahale ile kaçırmaya teşebbüs etti 25.  

 

İttihat ve Terakki 

 

Jön İtalyanlar, Jön Almanlar, Jön İsviçreliler modelinde Jön 

Türkler, Paris’te Meşrutiyeti geri getirmek için teşkilâtlandılar. Bir 

süre sonra, Askeri Tıbbiye öğrencisi beş Mason ileride İttihat ve  

Terakki adını alacak ihtilâlci bir parti kurdular. Modelleri 

İtalyanların ihtilâlci paramasonik Karbonari teşkilâtı idi.  

 

19. yüzyılın ikinci yarısında Kapitülasyonlar Avrupa tebaına 

dokunulmazlık getirmişti. Türk polisinin arama maksadıyla bir 

yabancının evine izinsiz girmesine izin verilmiyordu. Bu yasadan 

istifade eden İttihat ve Terakki mensupları, Selânik’te yabancılara 

ait evlerde toplanan İtalyan, Fransız ve İspanyol Localarında ihtilâl 

planlamalarını yaptılar. Kapitülasyonların getirdiği bu engeli  aşmak 

üzere polis, arşivlerin saklandığı Makedonya Risorta Locasında, üye 

listelerini elde etmek üzere bir soygun tertipledi. Ancak, polislerin 

içinde olan bir Mason, Üstadı Muhteremi uyarınca, liste 

bulunamadı, kolluk kuvvetleri de Loca mobilyalarını kırmakla 

                                                 
24 Louis Amiable İs tanbul  barosunu tanz im e tmek üzere Fransa’dan ge lmişt i .  
25 Ars Quatuor  Coronati ’nin  104 ve 107 .  sayı lar ında Andreas Rizopoulos ve Cel i l  

Layiktez’ in makaleler i .   

 



 90 

yetindiler. Polis, binanın dışında bekleyerek, girip çıkanları not ve 

takip ederek İttihatçıları taciz ediyordu.  

 

Abdülhamit ve Hürmasonlar 

 

Abdülhamit Hürmasonluğun ne olduğunu gayet iyi biliyordu. 

Yukarıda da ifade edildiği gibi üç kardeşi Mason idi. Şehzade 

Kemalettin ve Şehzade Nurettin tahta geçmek için sıralarını 

bekliyorlardı. Avrupa ülkelerinin çoğunda krallar ve devlet 

başkanları, başbakanlar, bakanlar hep Masondu. Bu nedenlerle 

Abdülhamit Masonlarla iyi geçinmek istiyordu. Bir yandan 

Selânik’te ihtilâlci Fransız, İtalyan ve İspanyol Localarında 

toplanan Masonlara baskı uygularken, diğer yandan İstanbul’daki 

İngiliz Localarının hasenat işlerine yüklü yardımlarda bulunuyordu. 

Ayrıca donanmanın kumandanı İngiliz amiral de Masondu. 

Abdülhamit, hattâ, İstanbul’da kendisinin Büyük Üstadı olacağı bir 

Büyük Loca planladı26. Loca bir senato gibi, sürekli birbirleriyle 

kavga eden Türk, İtalyan, Levanten, Rum, Ermeni, Yahudi 

cemaatlerin eşrafını bir araya getirecekti. Böylece cemaatler arası 

barış sağlanacaktı. Bu proje hayata geçirilemedi.  

 

İkinci Meşrutiyet 

 

Bir çok yüksek rütbeli subay İttihat ve Terakki üyesiydi ve aynı 

zamanda Masondu. Küçük rütbeli İttihat ve Terakki mensubu 

subaylarının Mason olması gerekmiyordu, ancak Mason olmak, terfi 

açısından avantaj getiriyordu.  

 

İttihat ve Terakki’nin Trakya orduları ile İstanbul’u işgal etme 

tehdidi karşısında, 23 Temmuz 1908’de Abdülhamit meşrutiyeti 

tekrar ilân etmek zorunda kaldı.  

 

Reaksiyon gecikmedi. 31 Mart 1909’da 27 köktendinciler İstanbul’da 

kontrolü ellerine geçirdiler.  Merkez Selânik olmak üzere Trakya 

Masonları yedeklerden bir ordu kurdular (muvazzaf orduların 

Balkanlarda sınırları beklemeleri gerekiyordu). Subay sayısı 

fazlaydı, bazıları er üniformaları ile orduya katıldılar. Hare ket 

ordusu İstanbul’u zapt etti;  kanlı çarpışmalar, idamlar oldu, her 

cemaati temsil eden beş Mason milletvekili Abdülhamit’e 

halledildiğini tebliğ etti.  

 

                                                 
26 Bir risale: Abdülhamit ve Masonluk, Celil Layiktez; Mimar Sinan No. 63, s.12 
27 31 Mart Vak’ası, yeni takvimle: 13 Nisan 1909 



 91 

Mason Devlet 

 

Fransız tarihçi Prof. Dr. Thierry Zarcone’ye göre, 1908 – 1918 

dönemi “Mason Devlet” olarak nitelendirileb ilir. İktidarda olan 

İttihat ve Terakki Masonik ilişkilerini dışişlerinde kullandı. Mason 

parlamenterlerden müteşekkil heyetler İtalya, Fransa, Macaristan ve 

Almanya’yı ziyaret ettiler. Heyetler gittikleri her yerde, gayretleri 

sayesinde demokrasinin, yani  “hürriyet – eşitlik – kardeşlik” 

ilkelerinin Türkiye’ye yerleştiğini söyleyerek, Batı 

demokrasilerinden destek istiyorlardı.  Mesela, Arnavutluk isyanı 

esnasında İtalya parlamentosu asilere yardım kararını oylamak 

üzereyken bu yardım teklifi parlamentodaki Masonların desteği ile 

reddettirildi. 

 

11 ay sonra, 1911 yılının sonunda, İtalyanların Libya’ya işgal 

kuvvetleri yollamaları üzerine aynı senaryo tekrarlan dı. Bu defa 

İtalya Grand Orient’ı kendi hükümetlerinin kararlarına karşı 

duramayacağını bildirdi. 29 Eylül 1911’de İtalya Büyük Üstadı , 

Rivista Masonica’nın 15 – 16 sayılarında yayınlanan “Per l’Ingresso 

di Tripoli” başlıklı beyanında, yalnızca yaralı Türk askerlerle 

meşgul olmayı vaat etti.  

 

Maşrık-ı Âzam-ı Osmanî’nin kuruluşu 

 

1908 devriminden sonra, 1861’de kurulan, ancak uykuda olan  Şûra-ı 

Âli-i Osmanî (EKSR Osmanlı Yüksek Şûra’sı) uyandırıldı. Bu 

Yüksek Şûra ilk önce 4 yeni locayı tahsis etti, sonra da bu 4 locaya, 

3 İtalyan, 2 Fransız, 1 İspanyol, 1 Filistin ve 2 Mısır Locasının 28 

katılımıyla 13 Temmuz 1909’da ilk Türkiye Büyük Locasını 

(Maşrık-ı Âzam-ı Osmanî) kurdu. Sonradan sadrazam olacak İçişleri 

Bakanı Mehmet Talat Sai Paşa Büyük Üstat seçildi. Büyük Locayı 

Yüksek Şûra tahsis etti.  

 

Balkan Savaşı 

 

Balkan yenilgisinden sonra İttihat ve Terakki Bâb-ı Âli baskını diye 

bilinen darbeyle mutlak idareyi eline aldı;  karşıt görüşlüler partiden 

ayrılarak Hürriyet ve İtilâf  Partisi’ni kurdular. 1919’da Büyük Üstat 

olacak Rıza Tevfik yaptığı muhalefet nedeniyle Sinop’ta hapse 

atıldı. 

 

                                                 
28 Kurucu Mısır  Localar ından bir inin,  Resne Locasının,  İngil tere’den muntazam berat  

sahibi  o lması ,  i ler ide int izamımızı  kazanmamızda yardımcı  olacakt ı .  



 92 

Birinci Dünya Savaşı 

 

Büyük Üstat Faik Süleyman Paşa Çanakkale Savaşında çarpıştıktan 

sonra Kafkas Cephesine Kolordu komutanı olarak gönderildi. Rus 

birliklerine karşı süngü hücumu emrini verdikten sonra, vurularak 

şehit düştü. Büyük Üstatlık dönemini, Büyük Üstat Kaymakamı olan  

Câvit Bey tamamladı.  

 

Yenilgiden sonra, İngilizlerin de baskısıyla, Sevr Muahedesini 

imzalayan heyette görevli olan Rıza Tevfik Büyük Üstat oldu ve 

İttihatçı Masonların avını başlattı.  Rıza Tevfik ayrıca önde gelen bir 

Bektaşi’ydi.  

 

İstiklâl Savaşı ve Cumhuriyet 

 

23 Nisan 1920 Cuma günü açılan Mecliste bir çok Mason vardı. 

Bunların arasında Bekir Sami, Adnan Adıvar, Ali Fuat, Refik 

Saydam, Cevat Abbas (Gürer), Mustafa Necati, Kâzım Özalp, Rauf 

Orbay, Tevfik Rüştü Aras gibi Kardeşleri sayabiliriz.  

 

10 Ağustos 1920'de Sevr antlaşması Rıza Tevfik'in de içinde 

bulunduğu heyet tarafından imzalandı.  

  

Ayrıca, Atatürk'ün yakın silâh arkadaşları arasında Mason olarak 

bildiklerimizden bazı önemli isimler: İzzet Paşa, Ali İhsan Sabis 

Paşa, Fuat Paşa (Cebesoy), Ali Naci, Ali Fethi.  

 

 

1935’te Locaların kapanması  

 

Türkiye Büyük Locası , çoğunluğu günümüz Türkiye’si sınırları 

içinde olan, ayrıca Mısır, Suriye, Irak, Yunanistan, Lübnan ve 

Filistin’de toplam 66 locaya berat verdi. Atatürk’ün yakın 

çevresinde Masonlar ve Mason karşıtları bir dengede, birlikte 

bulunuyorlardı. Ankara Büyük Loca binasının arsa alımı ve inşaatın 

finansmanı için, Atatürk’ün emriyle para yardımı yapılmıştı.  

 

1935’te Türkiye İngiliz, Alman ve Rus ajanlarının propaganda ve 

casusluk savaş alanına dönüşmüştü. Nazi propaganda makinesi 

Judeo – Masonik tehlikeden bahsediyordu. 33 dereceli Mason olan 

İçişleri Bakanı Şükrü Kaya Meclis’ten, spor kulüplerinin dışında, 

tüm kulüp ve cemiyetlerin kapatılmasına ilişkin bir yasa geçirdi. 

Hürmasonluk’tan yasa metninde bahsedilmemesine rağmen, Şükrü 



 93 

Kaya Kardeşlerini kendi rızalarıyla kapanmaya teşvik etti. Yasa ile 

kapatılmış olmadığı ve Genel Kurulunda alınmış bir fesih kararı 

bulunmadığı için, savaş sonrası yıllarda Türkiye Büyük Locası eski 

gayrı menkullerini tekrar sahiplenebildi.  

 

Masonluğun uykuya yatma kararını aldığı 1935 yılında 6 bakan, 

meclis başkanı, 60 milletvekili, birçok vali ve üst düzey bürokrat 

Masondu. Atatürk’ün özel doktoru Mim Kemal Öke Büyük Üstat 

olmuştu. 

 

Uyku döneminde tüm localar kapanmadı. Yüksek Şûra yarı gizlilik 

içinde faaliyetine devam etti, hattâ 1938 ve 1939 yıllarında, İdeal, 

Kültür ve Ülkü Localarını kurdu. Loca toplantıları Kardeşlerin 

evlerinde yapılıyor, tersimatlar tutuluyordu. Polis bu olaya bilinçli 

bir tolerans gösteriyor, Atatürk’ten sonra İnönü de Yüksek Şûra’ya 

küçük mali yardımlarda bulunuyordu.  

 

 

Uyanış (1948) 

 

Türkiye Birleşmiş Milletlere katılmak istiyordu. Ancak, Birleşmiş 

Milletlere kabul edilmek için bir ülkenin demokratik yönetime sahip 

olması gerekiyordu. Kulislerde Türk diplomatlarına Türkiye’nin tek 

partiyle yönetilen totaliter bir ülke olduğu, Hürmasonluğun dahi 

kapalı olduğu söyleniyordu.  

 

İnönü, doktoru olan Yüksek Şûra Başkanı Mim Kemal Öke’ye tekrar 

faaliyete geçme zamanının geldiğini söyledi.  

 

1948’de, Yüksek Şûra’ya bağlı olarak, Localar İstanbul ve İzmir’de, 

1949’da da Ankara’da çalışmaya başladılar.  

 

Locaların Yüksek Şûra’nın tahakkümünden kurtulmaya çalıştıkları 

karışık bir dönem başladı. İstanbul, Ankara ve İzmir Büyük Locaları 

faaliyete geçti; uzun ve çetin görüşmelerden sonra, nihayet, 16 

Aralık 1956’da, günümüzün Yüksek Şura’dan bağımsız Türkiye 

Büyük Locası kuruldu. 

 

Muntazam Masonlukla ilişkiler  

 

Birkaç ABD ve Avrupa Büyük locasının Türkiye Büyük Locasını 

tanımalarından sonra, 1959’da İskoçya Büyük Locasından resmî bir 



 94 

heyet Türkiye’yi ziyaret etti. 27 Mayıs 1960 darbesi nedeniyle, 

tanıma 1963 yılına sarktı.  

 

İngiltere ve İrlanda Büyük Locaları haricinde, büyük locaların çoğu 

Türkiye Büyük Locasını tanımıştı. Onları da tatmin etmek üzere, 

1965 yılında İskoçya Büyük Locası daha önce tanımış olduğu 

Türkiye Büyük Locasını yeniden tahsis etti (İskoçya Büyük 

Üstadının tahsisten sonra yaptığı konuşmada kullandığı kelime: 

“Reconsecration” – yeniden tahsis). 

 

9 Eylül 1970 tarihinde Birleşik İngiltere Büyük Locası Türkiye 

Büyük Locasını tanıdı. Böylece, 1956’da başlayan uluslararası 

tanınma gayreti başarıyla sonuçlandı.  

  

Muntazam Masonlukla tanışma sürecine bağlı olarak gerginleşen 

Büyük Loca ile Yüksek Şûra ilişkileri, 1965-66 olayları adı verilen 

bölünmeyle neticelendi. Çoğu Yüksek Şura üyesi olan bazı 

Kardeşler, ayrılarak yeni bir büyük loca kurdular. 9 Aralık 1967’de 

muntazam Yüksek Şûra yeniden kuruldu.  

 

 



 95 

 
5.2- Masonluk Kültürümüzde Tasavvuf Kurumlarının İzleri 

Yavuz Selim Ağaoğlu 

 

Kimi zaman şans eseri rastladığımız bir cümle bizi ansiklopedi dolusu bilgiden 

daha çok etkiler. Bu sayede önümüzde yeni bir kapı açıldığını hisseder ve yeni 

bilgiler edinmek üzere heyecanla araştırmaya başlarız. Çoğu kez bir cümle, 

bildiğimizden farklı bir bakış açısı kazandıracak yani hayatımızı 

zenginleştirecek yolculuklara doğru ilk adımı atmamızı sağlayabilir. 

 

Güneş Muhterem Locası’nın29 30 Mayıs 1924 tarihli celsesinde, Homer 

Muhterem Locası30 ile birlikte ücreti paylaşılacak olan bina hizmetlisi için 

tersimata geçirilen şu cümleler ilginç bir örnek olarak değerlendirilebilir: 

 

 “Sadreddin Birader hâdimin Mason olması, yapılması şartını koşdu. 

Hâdimin esasen Bektâşi olmak itibarile tekrisi imkânı olduğundan kabulü reye 

vaz’edilerek kabul edildi”31 

 

Ama daha dikkat çekici olan, aynı Locanın 11 Temmuz 1924 tarihli celsesinde 

babası Mason bir harici hakkında yapılan müzakere ile ilgili olarak tersimata 

geçen şu bilgilerdir: 

 

          “Esad Birader Bektâşi olup olmadığını sordu. 

Baha Birader Bektâşilik Müslümanlığın Masonluğudur. Bunların 

muhibbiyim. İstanbul’da bir çok Babaları aramıza aldık. Bunlar ile münasebette 

bulunduk. Bektâşiler ile bizim aramızda hiçbir fark yoktur. 

Esad Birader Bektâşiler bilâtahkik kabul olunabiliyor. 

 Üstad-ı Muhterem Hatip Birader’in reyini sordu. 

Hatip Birader haricinin Mason evladı olması hasebiyle bilâtahkikat 

kabulü reyi ita olunarak ârâyı umumiyeye bilmüracaa müttefikan kabul 

edildi.”32 

                                                 
29 Güneş Muhterem Locası, 22 Haziran 1918 tarihinde 38 numara ile İzmir’de kurulmuştur. İzmir’in işgalinden 

sonra faaliyetini durdurmuş ve İstanbul’a taşınmıştır. İzmir’in düşman işgalinden kurtulmasından sonra İzmir’e 

dönen Güneş Muhterem Locası, Uyku Dönemi’ne kadar çalışmalarına devam etmiştir.  
30 Homer Muhterem Locası, 21 Nisan 1909 tarihinde İzmir’de kurulmuştur. Meşrutiyetten sonra İzmir’de 

kurulan ilk Loca olup Grand Orient de France’a bağlı olarak Fransızca çalışmak üzere açılmıştır. Daha sonra 

Maşrık-ı A’zam-ı Osmanî’nin tesis edilmesinden sonra milli Masonluğa da hizmet etmiş ve bir çok Loca’nın 

kurulmasına yardımcı olmuştur.  Birinci Dünya Savaşı’nın başlamasından sonra faaliyetini durduran Loca ancak 

1919’da tekrar faaliyete geçebilmiştir. İşgal günlerinde, İzmir’deki zor koşullara mukabil Masonik faaliyetine 

devam ettiği belirtilen Homer Muhterem Locası 1922 İzmir Yangınında büyük zarar görmüştür. 1923 Aralık 

ayında ancak yaralarını sarabilmiş ve İzmir’e dönen Güneş Muhterem Locası ile yardımlaşma içinde 

çalışmalarına devam etmiştir.  Daha sonra obediyansımıza geçen Homer Muhterem Locası, Uyku Dönemi’ne 

kadar varlığını sürdürmüştür. 
31 Böke, M.Necati, “Muhterem Güneş Mahfili”, İstanbul, 2009, s:151 



 96 

 

1920’li yıllara ait tersimatlarda geçen bu cümleler bizi, ister istemez zaman 

içinde bir yolculuğa çıkarıyor. Kimbilir belki de böyle bir yolculuk, Masonik 

kültürümüz içinde yerel kültürümüze ait kimi izler hakkında farklı bilgiler 

edinmemizi sağlayabilir.  

 

Yolculuğumuza sanırım hayli eski dönemlerden başlamamız gerekecek. Hiç 

şüphe yok ki Doğu ile Batı uygarlığı arasındaki etkileşim çok temel bir mesele 

olarak Masonluğu yakından ilgilendirmektedir. Haçlı Seferleri bu konuda 

önemli bir dönüm noktası olarak ifade edilir. Elbette bu, uzun ve karmaşık bir 

süreci işaret etmektedir. Ama ana hatları ile denilebilir ki; bu sayede, Avrupa’da 

toplumlar arası etkileşimin arttırılmasının yanı sıra Doğu ile Batı arasında da bir 

köprü kurulmuştur. Romantik bir zeminden ziyade kanla kurulduğunu 

söyleyebileceğimiz bu uzun süreli ve çok yönlü etkileşim, doğal olarak 

toplumların fikir yapılarında da etkilenmelere, değişimlere sebep olmuştur. 

Bunun pek çok sahaya, mesela inanç sistemlerine ve örgütlenme biçimlerine de 

yansıması kaçınılmaz kabul edilebilir. O itibarla esasen bir Batı kurumu olan 

Masonluk içinde, Doğu’ya özgü farklı yerel unsurların izlerine rastlanması her 

halde doğal görülmelidir. 

 

Ancak unutmayalım ki bahsettiğimiz etkileşim çok yönlü ve karmaşık bir 

süreçtir. Üstelik Doğu’nun içinde de bir “Doğu” vardır. Örneğin yaşadığımız 

coğrafya üzerinde bize ait kabul ettiğimiz kimi fikir ve inançlarımız, bizden 

daha Doğu’daki kültürlerin fikir ve inançlarından da etkilenmiştir. Bu noktadan 

incelendiğinde, kökleri derinlere dayanan inançlarımızda İran, Hindistan, Uzak 

Doğu ve Orta Asya inançlarının etkileri hemen farkedilir. Tarikatler de doğal 

olarak bu çerçevede değerlendirilir.33 Elbette bunu ani ve kısa süreli değil 

yüzyıllara yayılan bir etkilenme olarak görmek gereklidir. Özetleyecek olursak,  

insanoğlunu ilgilendiren her değerin, çok taraflı, uzun ve görüldüğünden daha 

kapsayıcı bir sürecin sonucunda ortaya çıktığı söylenebilir.  

 

Söz gelimi Masonluğun tarihsel gelişimi içinde şövalyelik kurumunun Sünnî, 

İsmailî ve Dürzî gibi inanç sistemlerinden ve Ahilik yapısından etkilendiği dile 

getirilse de bunu bire bir eşlenen ya da örtüşen bir ilişki biçiminden çok 

karşılıklı etkileşim olarak değerlendirmek her halde daha doğru olacaktır. 

Derece sistemleri, dışa kapalı ve inisiyasyona dayalı ezoterik yapıları, 

sembolizması ve örgütleniş biçimleri açısından benzerlikler dikkat çekici 

olmakla beraber, bu hususlarda genelleme yapmak için temkinli davranmak 

şarttır. Çünkü yukarıda değindiğiniz etkileşimin sonuçları, farklı zamanlarda 

                                                                                                                                                         
32 Böke, M.Necati, a.g.e., s:168 

 
33 Ocak, Ahmet Yaşar, “Kalenderîler”, Türk Tarih Kurumu, 1992, s: 6-10 



 97 

farklı coğrafyalarda farklı şekillerde karşımıza çıkabilmekte ve genelleme 

yapılmasını engellemektedir.  

 

En başa dönecek olursak, 1920’li yıllarda Masonluk ile Bektaşilik arasındaki 

yakınlığı gösteren ifadeler bize sıcak görünse de, bunun üzerinde durulması 

gereken başka yönleri de vardır. Çünkü o tarihten 60-70 sene öncesinde yani 19. 

yüzyılın ilk yarısında bile, bu coğrafyada Masonluk, yerel halk tarafından “küfür 

niyetine” kullanılan bir sözcüktü. Örneğin 19. yüzyılın ilk yarısında Anadolu’da 

yerel halkın Masonluğa bakış açısı ile ilgili izlenimlerini Dr. Schinas Kardeş 

şöyle aktarıyordu: “Masonluğun yalnız adı bile dehşet, korku ve nefret 

uyandırıyordu. Mason kelimesi ate, ihtilalci, dinsiz manasına geliyordu. 

Masonları cehennemlik diye adlandırıyorlardı. Rumlar, Ermeniler, Katolikler, 

Museviler ve Türkler bütün Masonları  dinsiz, imansız, uğursuz kimseler 

sayıyorlardı.”34  

 

Bununla beraber aynı dönemde farklı etkileşimleri işaret etmek adına, İngiltere 

eski sefiri İsmail Ferruh Efendi’nin 1825’te kurduğu Beşiktaş Cem’iyyet-i 

İlmiyyesi’nden de bahsetmek gerekmektedir. 1796’da Londra’da tekris edildiği 

söylenen İsmail Ferruh Efendi tarafından kurulan bu cemiyetin, devrin ileri 

gelenlerinden müteşekkil bir Loca olduğu ifade edilir. Bu cemiyetin 1826’da 

Yeniçeriliğin ve Bektaşi Ocağının kapatılması sırasında “Zamane Bektaşiliği” 

ile itham olunarak kapatıldığından ve üyelerinin sürgüne gönderildiklerinden 

bahsedilir ki bu bilgi son derece önemlidir. Ancak bu konuda farklı görüşlerin 

de olduğunu hemen belirtelim. Bu farklı görüşleri örneklendirelim: Cevdet 

Paşa’ya göre bu kişilerin Bektaşilikle o kadar ilgisi yoktur; Kemal Salih Sel’e 

göre bazı uygulamaları Masonlara benzese de Mason kabul edilemezler; 

Ekmeleddin İhsanoğlu’na göre Masonluktan ziyade o devrin önemli bir ulema 

grubu olması bu cemiyeti önemli kılmaktadır.35  

 

1826’da Bektaşi Ocağı’nın kapatılması ve Nakşibendiliğin çatısı altında 

faaliyetlerini sürdürmeye başlaması şüphesiz ki önemli bir tarihsel hadisedir. Bir 

süre geçtikten sonra tekrar faaliyete dönmeye başladıklarında Bektaşiliğin 

gizliliğe daha çok dikkat ettiği ve bu dönemde Masonlukla etkileşim içine 

girdiği üzerinde durulmaktadır. Hattâ kimi kaynaklarda Bektaşi şeyhlerinin 

çoğunun bu localara kaydoldukları belirtilmekte ve tarikatin ayin ve erkânı ile 

siyasi tavrında bu tercihin etkili olduğu ifade edilmektedir.36  

 

Anadolu’da durum böyle iken Rumeli’de durum daha da ileri gitmiştir. 

Belgrat’ta bulunan Bektaşi Ali Koç Tekkesi yabancılar tarafından bir Mason 
                                                 
34 Gündoğdu, A. Oktay, “Masonik Tarihimizden Bir Kesit”, Mimar Sinan Dergisi, sayı: 109, s:23 

 
35 Umur, Suha, “Türkiye’de Masonluğun Uyku Dönemleri”, Mimar Sinan Dergisi, Sayı: 58, s: 9-11, İslam 

Ansiklopedisi, İstanbul, 1992, “Beşiktaş Cem’iyyet-i İlmiyyesi” maddesi, Cilt:5, s: 552-553. 
36 İslam Ansiklopedisi,  cilt:5, sayfa: 378; Melikoff, Turcica, XV, sayfa: 160-162. 



 98 

Locası olarak değerlendirilmektedir.37 Hattâ ikisinin arasında bir yerde durduğu 

da söylenebilir. Londra’da yayımlanan 9 Haziran 1855 tarihli “Cassell’s 

Illustrated Family Paper”38 adlı dergide çıkan bir yazı, bu açıdan ilginç 

bulunabilir.39 1855 tarihli bu yazıdan anlaşıldığı kadarı ile, metni kaleme alan 

kişi bir Hıristiyan aracılığı ile Belgrat’ta bir Bektaşi tekkesine götürülmüş ve 

orada edindiği izlenimlerle öğrendiği bilgileri bu metinde kullanmıştır. 

Bektaşiliğin farklı dini inanç ve değerlendirmelere hoşgörülü yaklaşımının 

özellikle Rumeli’de, tarikatin yaygın bir şekilde kabul görmesine ve özellikle 

Ortodoksluğa muhalif Hıristiyan unsurlarla iyi ilişkiler kurulmasına zemin 

hazırladığı da bilinmektedir. Her ne kadar metinde yer alan kimi bilgiler 

tartışmalı görünse de o tarihlerde bir yabancının, tarikatlere ve Masonluğa 

ilişkin izlenimlerini içermesi açısından kayda değerdir. 9 Haziran 1855 tarihli 

“Cassell’s Illustrated Family Paper” adlı dergide yer alan bu yazı şöyledir: 

 

"Son 30 yıldır Türkiye’de farmasonluğun varolduğu varsayılmaktaysa da 

bu konu hakkında  ancak 5 yıl önce kesin bir kanaat elde edildi. O tarihlerde, 

aynı zamanda farmason olan bir tüccar, seyahati sırasında Belgrat’da iken 

hıristiyan bir profesör tarafından bir Türk locasına tanıtıldı ve orada  kardeşçe 

duygularla karşılandı. Türk farmasonlar kendilerini "Derviş" olarak 

isimlendirirler ve Müslüman olmalarına rağmen Avrupa farmasonlarının 

kullandığı işaretleri ve törenleri kullanırlar ve insanlığın hayrına yönelik 

amaçları takip ederler. Çok eşliliğe izin verilmemesi ve loca yemeklerine katılan 

kadınların peçe takmamalarından dolayı İslami önyargılarından sıyrılmış 

görünmektedirler.  Belgrat’ taki Ali Koç Locası40 yetmiş üyeden müteşekkildir. 

Üstad’ı, Cani İsmail Çolak Mehmet Said41 aynı zamanda Türkiye’nin 

Avrupa’daki localarının Büyük Üstadı’dır. Bu zat Türkiye 

İmparatorluğu’ndaki42 tüm localarla ve İran ile Arabistan’daki localarla ilişki 

halindedir. Osmanlı İmparatorluğu’nda çok sayıda loca vardır. Yalnızca 

İstanbul’da dokuz loca mevcuttur. Bunların en meşhuru sema eden dervişlerin 

Sirkeci Tekkesi’dir.43 İran’daki üye sayısı 50.000 kadardır. Türk farmasonlar 

işaret olarak çeşitli şekillerle süslenmiş küçük kahverengi bir şal44 kullanırlar ve 

                                                 
37 Layiktez, Celil, “Ali Koç Locası”, Mimar Sinan Dergisi, sayı: 145, s:28-35. 
38 Cassell’s Illustrated Family Paper, döneminin en önemli dergilerinden birisi olup John Cassell tarafından 

Londra’da hazırlanıp yayınlanmaktaydı. İlk sayısı 31 Aralık 1853 tarihinde yayınlanmış olan Cassell’s Illustrated 

Family Paper, gerek içinde yer alan illüstürasyonlar ve gerekse boyutları ile dikkat çeken sekiz sayfalı bir 

yayındı. 
39 Ağaoğlu, Yavuz Selim, “Derviş Masonlar”, Tesviye Dergisi, sayı:67, s:32-33 
40 Bektaşiliğin Rumeli’deki Ali Koç Baba kolu kastediliyor olabilir.  
41 Metnin yazarı, Türkçe isimleri İngilizce telaffuz kurallarına göre yazmıştır. Ancak bu isimde birine kayıtlarda 

rastlanamamıştır. 
42 Metin içerisinde kimi yerde Türkiye İmparatorluğu, kimi yerde de Osmanlı İmparatorluğu ifadeleri 

geçmektedir. 
43 Metinde geçen “sema eden dervişler” ifadesinden, bahsedilen tekkenin bir Mevlevi tekkesi olduğu 

anlaşılmaktadır. Tekkenin ismi İngilizce telaffuzuna göre yazılmış olup Sirkeci olarak okunmaktadır. Ancak 

İstanbul Sirkeci’de böyle bir Mevlevi tekkesi hiçbir zaman olmamıştır. İsmin farklı okumalarından da bir sonuca 

ulaşılamamıştır. 
44 Orijinal metinde “shawl” olarak geçmektedir. 



 99 

Türkiye’ye farmasonluğu getirdiği için ölümle cezalandırılan Ali’nin45 

hatırasına atfen üzerinde kan damlalarını simgeleyen kırmızı benekler bulunan, 

yaklaşık iki inç46 çapında ve son derece iyi cilalanmış beyaz mermerden bir 

teslim taşı47 takarlar.” 

 

Sırbistan’ın bağımsızlığını kazandığı 1830 tarihinden sonraki dönemde Ali Koç 

Locasının, Sırplarla Türkler arasındaki gerginlikleri gidermek amacıyla barışa 

katkıda bulunacak şekilde çalıştığını da bu bilgilerimize ekleyelim.48  

 

Bunların yanında, farklı kaynaklarda da 19. yüzyıl sonuna doğru çok sayıda 

müridi “Masonik Mahfillere” katılan Bektaşi tarikatinden bahsedilir; hattâ ideal 

ve ritüel benzerliklerine de değinilir.49 Örneğin Bektaşiliğe intisab ederken 

ritüelik ölüm ile yeni bir hayata başlamak dikkat çekici bir örnek olarak ele 

alınabilir. Bunun ötesinde zaman zaman şekli benzerlikler üzerinde durularak 

karşılaştırmalar yapıldığı da bilinmektedir.50   

 

Ancak konu sadece Bektaşilik ile sınırlandırılmamalıdır. Tasavvuf geleneği, 

İslam dininde yer alan açık anlamlarla yetinmeyip gizli anlamların araştırılması 

ve bu araştırma sonuçlarının belli bir gelenek çerçevesi içinde, disiplin altında, 

sadece o yola intisap edenlere öğretilmesi demektir. Burada öğretinin doğası 

kendi metodunu belirleyerek “akıl” dan başka “sezgisel bilgiye” açık bir gönül 

yolunu da işaret etmiştir. Buna göre varlığın tekamül ederek yükselmesi 

mümkündür ve bu yol tek başına gidilebilecek bir yol olarak görülmediğinden, 

engel ve yanılsamalarla dolu olduğundan bir mürşidin “rehber”liğine ihtiyaç 

vardır. Tasavvuf geleneği, tarikatlerde olduğu kadar meslek örgütlerinde de iz 

bırakmıştır. 

 

Hiç şüphe yok ki kültürümüzde önemli bir hatırası olan lonca teşkilatlarının hem 

bir meslek örgütü olarak, hem de İslam tasavvufu ile bezenmiş fütüvvet kökenli 

ritüelleri ile özel bir yeri vardır. Kimi uygulamalar açısından Masonlukla bazı 

benzerlikler kurulması çok zor değildir. Hem “önlük kuşanma” gibi şekli 

unsurlar, hem mesleki ilerlemeye ve tekamüle verilen önem, hem de -belli 

kurallar çerçevesinde kalınsa da- farklı inançların üzerinde bir  birliktelik kurma 

fikri göz ardı edilemez. 

 

                                                 
45 Hz. Ali  
46 Bir inç (inch)= 2,54 cm. 
47 Orijinal metinde, dodekahedron yani oniki yüzlü olarak geçen Teslim Taşı, Bektaşilikte 12 imamı temsil eder.   
48 Koloğlu, Orhan, “Abdülhamit ve Masonlar”, Eylül yayınları, İstanbul, 2001, s: 29. 
49 Dumont, Paul, “Osmanlıcılık, Ulusçu Akımlar ve Masonluk”, YKY, İstanbul , 2000, s:92 
50 Örneğin Haydar, Rifat, Farmasonluk, İstanbul 1934, s: 209-213’te yapılan karşılaştırma ilginçtir. Buradaki 

benzerliklerin önemli bir kısmı yüzeyseldir. Bu karşılaştırma keza Koloğlu, Orhan, “Cumhuriyet Döneminde 

Masonlar”, Pozitif yayınları, Ekim 2004, s: 248-250’ de de verilmiştir.  



 100 

Bununla beraber, 19. yüzyılın sonu ile birlikte Masonluğun yükselişinde 

“İttihad- ı Anasır” kavramı yani cemaatlerin kardeşliği, politik bir kavram olarak 

dikkat çekmektedir. Masonluğun bu dinler üstü tutumu milli Masonluğun 

kuruluşu aşamasında Türkçe ritüel metinlerine de yansımış;  Masonluk bir 

“Tarîkat” ve törenler de aynı çerçeve içinde “Âyîn” şeklinde ifade edilmişti.51 

Bunun politik bir vasıta olarak bir inanç birliğine göndermede bulunduğu 

düşünülebilir. Diğer taraftan farklı bir görüş olarak bu topraklarda 

müslümanların Masonluğa kabul edilmeye başlanır başlanmaz Masonluğu 

doğrudan doğruya bir tarikat ya da “sufi kardeşlik” olarak algılamasından da 

bahsedilebilir.52 Tüm bu görüşlerden yola çıkarak Masonluğun öncelikle, farklı 

inanışlara daha fazla hoşgörü gösteren Bektâşilik, Mevlevilik ve Melamilik gibi 

bazı tarikatlerle bağdaştırılmasını gündeme getirdiği söylenebilir. 53  

 

Ancak yine de bizi temkinli davranmaya yönelten sebepleri unutmamak gerekir. 

Unutulmamalıdır ki; 19. yüzyıl sonu ile birlikte özellikle aydınların Masonluğa 

girişinde, “hakikat arayışı” ya da “ezoterik gelenek” gibi nedenlerden daha çok 

koruma altında muhalefet etme ihtiyacı54 ve politik kaygılar ön plandaydı.55 

Masonluğun bu yönü ile, doğrudan tarikatlerle ilişkilendirmenin ötesinde, 

dönemin özellikleri nedeni ile Doğu’nun aydınlanmacı düşünürlerini ve yeniliğe 

açık muhalif aydınlarını cezbettiği söylenebilir.56 Bir başka ifade ile 

Masonluğun özgürlük, eşitlik, kardeşlik, adalet ve ilerleme fikirleri, hem genel 

hem de bölgesel sıkıntılar düşünülecek olursa, her kökenden gelen aydınları 

kendisine çekiyordu. Hiç şüphe yok ki, farklı etnik ve dini kökene bağlı 

kardeşlerin bir arada bulunduğu evrensel kardeşliği temel alan yaklaşımı ile 

Masonluk; bu topraklarda, o sıkıntılı dönemde, bir ihtiyaca cevap veriyordu.57 

 

İstanbul basınında bir ara, Melamilik ve Masonluk ilişkisi üzerine tartışmalar 

çıktığı da bilinmektedir.58 Bu tartışmalar sırasında Haziran 1911’de Şehrah 

Dergisi’nde “Masonların dinleri birleştirme ve dünyayı ıslah” amaçları ile 
                                                 
51 Ağaoğlu, Yavuz Selim, “Başlangıcından Günümüze Türk Masonluğunda Ritüeller, Çırak Derecesi, 1909-

2004”, İVAL, 2005’ de detayları verilen 4 nolu “Birinci Derece-i Remziyyeye Mahsûs Ma’lûmât, Mübtedî” ve 5 

nolu “Mübtedî Derecesi Rehber-i Mesâîsi” ritüel metinleri. 
52 Zarcone, Thierry, “Türk ve Pers Masonluğunda ve Para-Masonik Teşkilatlarında Gnostik/Sufi Sembol ve 

Düşünceler”, Mimar Sinan Dergisi, Sayı:145, s: 12 
53 Koloğlu, Orhan, “Abdülhamit ve Masonlar”, Eylül Yayınları, İstanbul, 2001, s: 223-224 
54 Kırım Savaşı ertesinde 1856’ da açıklanan Islahat Fermanı, azınlıklara ve yabancılara eşitlik ifade etmesi ve 

yabancı tebaa mensuplarına elçiliklerin diplomatik himaye imkanını getirmiş olması ile dikkat çekicidir. Bu, loca 

faaliyetlerine de -o günün koşullarına göre- serbestlik ve kolaylık getirmiştir.   
55 Koloğlu, Orhan, “Cumhuriyet Döneminde Masonlar”, Pozitif yayınları, Ekim 2004, s: 246. 
56 Tüm bunların yanı sıra unutmayalım ki 19. yüzyılın ikinci yarısında giderek kızışan ve hesaplaşma içine giren 

bir dünya vardı.  Böyle bir tablo içinde denilebilir ki, kimi Batılı hükümetler, yabancı konsoloslukların himaye 

ettiği locaları Doğu’ daki etki alanlarının genişlemesine yardımcı birer misyoner kurum gibi görüyorlardı. Ancak 

şu hususu da gözden uzak tutmayalım;  yabancı locaların bir kısmı da bu faaliyetlerini siyaset olarak değil, 

“etnik din ve köken farklılıkları nedeni ile bölünmüş Doğu halklarının kardeşçe yaşaması yolunda çalışmak” ve 

özgürlük, eşitlik, kardeşilik fikirlerini dünyaya yayarak bir dönüşümün kıvılcımını ateşlemek şeklinde 

görüyordu. 
57 Bu konu Bölüm 4.2’de ayrıca ele alınmaktadır. 
58 Koloğlu, Orhan, “İttihatçılar ve Masonlar”, Pozitif Yayınları,  Şubat, 2005, s: 227-232. 



 101 

tarikattekilerin amaçlarının aynı olmadığı çünkü tarikattekilerin “dünyayı ve 

çevrelerini değil kendi nefislerini ıslah ile ilgilendiği için bu tür siyasetle 

ilişkileri olamayacağına” ilişkin yorumlar da yer almıştır. 59 

 

Yolculuğumuzun bu noktasında “Tarikat-i Salahiyye” ile karşılaşıyoruz. 

Anlaşılan o ki; Eylül 1921’de kurulan bu cemiyet, Bektaşilik gelenekleriyle 

Masonluğun kimi özelliklerini bağdaştırmaya çalışan bir yapıdaydı. Politik bir 

güç olarak hilafeti koruyup yeni bir şeriat devlet düzeni planlamak, bunu 

yaparken Bektaşi geleneklerinden yararlanmak ve ritüellere -hattâ 

nizamnameye- varıncaya kadar Masonik bir yapı içinde örgütlenmeyi düşünmek 

ilginç bir deneme olarak değerlendirilebilir. 60 

 

Milli Mücadele’de Anadolu hükümetinin yanında yer alan Bektaşi tarikati, 

Cumhuriyetin kurulmasından sonra, yani yolculuğumuza ilk adımımızı attığımız 

tarihten bir yıl sonra 1925 sonunda diğer tarikatler gibi tarihe karışmıştır.61 

Burada dikkati çeken bir husus olarak tasavvuf kökenli olmasından ötürü daha 

muhalif bir geleneğe sahip bu yapının bir kısmının Cumhuriyet döneminde 

devlet politikaları ile –istisnalar hariç- uyum içinde hareket etmesidir. Yine de 

tarikatler mevcut toplum düzeninde hep mesafe ile yaklaşılan bir konudur. 

 

Bu konuların zaman zaman daha da hassas hale geldiğini tersimatlardan takip 

edebiliyoruz. Uyanış Dönemi’nden sonra bu konuda bir de levha yayınlanmıştır. 

Konuyla ilgili olarak 1950 yılı İzmir Muhterem Locası tersimatlarında şu 

bilgilere rastlıyoruz:  

 

“Bundan sonra Yüksek Şura’dan gelen levhalar hususi merasimle ayakta 

okunarak dinlendi. Hükümetçe ve kanunen kapatılmış olan bazı tarikata intisap 

edenlere Masonluğun imtizaç edemeyeceği.... Tarikatlar hakkındaki levhanın 

Mabedin münasip bir yerine talik edilmesi kabul edildi.”62 

 

“Hükumetce kapatılmış tarikatlere Masonların intisab edemeyecekleri 

hakkındaki Yüksek Şura levhasının bir yıl müddetle Mabed dahiline asılması 

tekrar temenni edildi.” 63 

 

Masonluğun bir tarikat gibi algılanışı 1951 yılına geldiğimizde de gündemdedir. 

1951 yılında Mason Derneği’nin kapatılması ile ilgili kanun teklifinin Meclis 

                                                 
59 Koloğlu, Orhan, a.g.e., s: 229. 
60 Bu konuda örnek olarak Zarcone, Thierry’ nin “Türk ve Pers Masonluğunda ve Para-Masonik Teşkilatlarında 

Gnostik/Sufi Sembol ve Düşünceler” başlıklı makalesi incelenebilir. Mimar Sinan Dergisi, Sayı:145, s: 19-20. 
61 “Tekke ve Zaviyelerle Türbelerin Seddine ve Türbedarlıklarla Birtakım Ünvanların Men ve İlgasına Dair 

Kanun” 30.11.1341 (1925) tarihinde kabul edilip, 13.12.1341 (1925) tarihinde 243 nolu Resmi Gazete’ de 

yayınlanmıştır. 
62 İzmir Muhterem Locası, 28 Eylül 1950 tarihli tersimatı. 
63 İzmir Muhterem Locası, 12 Ekim 1950 tarihli tersimatı. 



 102 

çatısı altında görüşülmesi önemli bir hadisedir. Her ne kadar teklif reddedilse de 

eleştiriler dikkat çekicidir. Kanun teklifinde Masonluğun bir “Tarikat” olduğu ve 

bu nedenle kanunlara aykırı olduğu ileri sürülmüştür. 

 

Hıristiyan Mistisizmi ve Yahudi Kabalası gibi İslam Tasavvufu da kültürel 

mozayiğimizde derin izler bırakmış inanç ve düşünce sistemlerinden biridir. 

Bireyin ve toplumun kendini tanımasında, yüzleşmesinde, ilerlemesinde ve 

tekamülünde önemli roller üstlenmişlerdir. Tarikatler, Ahilik ve lonca 

teşkilatları da pek çok unsur gibi kültürel geleneğimizin içindedir. Elbette 

bunlara insanoğlunun sınır tanımaz, tükenmez düşünce dünyasının serüveni de 

eklenmektedir. Masonluk da bu toprakların harmanındaki yerini almıştır. Öyle 

görünmektedir ki; bireyin tekamül ederek daha yetkin bir kavrayışa kavuşabilme 

potansiyeli, bütün ihtişamı ile tüm bu değerlerin üzerinde yükselmektedir. Öyle 

görünüyor ki Masonik kültürümüzde tasavvuf kurumlarının izleri incelenmeyi 

hak etmektedir. 



 103 

5.3- Masonluk Kültürümüzde Siyasetin İzleri 

Yavuz Selim Ağaoğlu 

 

Hepimiz biliriz; siyasi tartışmaların uzağında kalmak Masonlukta temel bir 

husustur. Locaların, Kardeşlik Zinciri’ni kolayca zedeleyebilecek; ezoterik 

zeminden uzaklaşılmasına yol açabilecek; ve bunlara ilaveten kurumsal olarak 

da harici etkileşime açık hale gelmelerine sebep olabilecek tartışmalara mesafeli 

durmaları anlaşılır bir şeydir. O nedenle siyaset, Masonların şahsi değerlendirme 

sahasına ait görülür.  

 

Diğer yandan Masonluk, esas olarak bireyin tekamülü ile ilgilendiği için, 

Masonlar, bireyi belli yönleri ile inşa eden bu konuya büsbütün ilgisiz 

kalmamışlardır. İlke olarak bunun özenle ele alınmasına ve karşılıklı çatışmaya 

dönüşmeyecek olgunlukta incelenmesine dikkat edilmeye çalışıldığı 

söylenebilir. Ancak buna –kimbilir belki de konuların “doğası” gereği- her 

zaman, her yerde ve yeterince dikkat edildiğini söylemek mümkün değildir. 

Dünya tarihi içindeki pek çok örnekten biri olarak, Türkiye’de de Masonların 

günlük siyaset ile yakın etkileşim içine girmiş oldukları söylenebilir. 

Memleketimizdeki Masonluğun kuruluş safhasından itibaren uzun yıllar bu 

etkileşim sürdüğü için ve ortak hafızamızda da belirli dönüm noktalarında derin 

izler bıraktığı için Masonik kültürümüzde siyasetin etkisinden bahsetmek 

kaçınılmazdır. Bu etki, esasen geçmişte kalmış bir olgunun, günümüze bırakmış 

olduğu izlerdir.64 Dilerseniz, şimdi zaman içinde bir yolculuğa çıkalım ve 

memleketimizde siyasetin Masonlukla etkileşiminin izini ana çizgiler üzerinden 

takip ederek özetleyelim.65  

 

Milli Masonluğun kurulmasından önceki dönemlerde, daha çok yabancıların 

devam ettiği Mason Localarına 19. yüzyılın sonundan itibaren Genç 

Osmanlıların ve ardından Jön Türklerin yoğun ilgi gösterdiği bilinen bir 

konudur. Masonluğun “Hürriyet, Eşitlik ve Kardeşlik” vurgusu hiç şüphesiz 

Osmanlı aydınları tarafından kolaylıkla benimsenmiştir. Buna karşılık Osmanlı 

idaresinin de elinden geldiği kadar kimi Localara ve muhalif gruplara baskı 

uygulamaya çalıştığı malumdur. Bazı Mason Localarının, politik muhalif 

gruplara çeşitli kolaylıklar sağladığı da öteden beri ifade edilmektedir. 

Osmanlı’nın son dönemindeki Batılılaşma serüveninde pek çok unsurdan biri 

olarak Masonların oynadığı rol göz ardı edilecek gibi değildir. Örneğin 

Selanik’teki 1908 yılı II. Meşrutiyet kutlamalarına regalyeleri ile katılan 

Masonlar muhakkak ki dikkat çekmişlerdir. Bütün bu gelişmelerin yurt dışında 

çok olumlu bir hava estirdiği, yabancı obediyansların bunu bir Masonik başarı 

                                                 
64 Günümüzde rastladığımız bu izler, hiç tereddüte yer bırakmayacak şekilde, Masonik mail gruplarındaki 

yazışmalarda gözlemlenebilmektedir. 
65 Bunu yapmaktaki amacımız elbette yeni bir mücadele zemini yaratmak değil sadece olguları anlamaya 

çalışmaktır. 



 104 

olarak adlandırdığı hep bilinen şeylerdir. Hattâ Jön Türkler için “İnsanlığın ve 

İlerlemenin Şövayeleri” tabiri kullanılmıştır.66 Her ne kadar bu tabir ilerideki 

yıllarda tamamen zıt bir ifade ile değiştirilecek olsa da, İttihad ve Terakki 

Cemiyeti’nin Avrupa’da o tarihlerdeki lobi faaliyetleri, bu ülkelerdeki Mason 

obediyanslarının coşkulu destekleri ile sürdürülmüştür.67  

 

Burada iki farklı bakış açısından bahsetmemiz gerekiyor. Bunlardan ilki, 

Masonik obediyansların da kendi etki alanları çerçevesinde rekabet içinde 

olmaları ve Batılı hükümetlerin, yabancı konsoloslukların himaye ettiği locaları 

Doğu’daki etki alanlarının genişlemesine yardımcı birer misyoner kurum gibi 

görmeleriyle ilgilidir. Hattâ araştırmacı Paul Dumont bu durum için “Sömürge 

Masonluğu” tabirini kullanmaktadır.68 Diğer yandan, birçok belgede açıkça 

tespit edildiği üzere, o dönemlerde de localarda siyaset ve din tartışmaları 

yapmak yasaktı; bulunulan ülkenin yasalarına riayet etmek de şarttı. Dolayısıyla,  

yabancı locaların bir kısmı bu faaliyetlerini siyaset olarak değil, “etnik din ve 

köken farklılıkları nedeni ile bölünmüş Doğu halklarının kardeşçe yaşaması 

yolunda çalışmak” ve özgürlük, eşitlik, kardeşlik fikirlerini dünyaya yayarak bir 

dönüşümün kıvılcımını ateşlemek şeklinde görüyorlardı. Yani o dönem 

localarının kendilerini Batı’nın aydınlanmacı fikirlerini Doğu’ya taşıyan birer 

vasıta olarak görmeleri de söz konusuydu. Hiç şüphe yok ki, farklı etnik ve dini 

kökene bağlı kardeşlerin bir arada bulunduğu, evrensel kardeşliği temel alan 

yaklaşımı ile Masonluk bazı ihtiyaçlara cevap veriyordu.  

 

Neticede diyebiliriz ki tüm bunların bileşkesi, Masonluğu, kısa zaman içinde, 

toplumsal hayatın her boyutunda çok önemli ve ayrıcalıklı bir konuma 

getirmiştir. Bakın l’Union d’Orient Locasının açılış töreninde Üs:. Muh:. neler 

söylemiş:  

 

“Bugüne kadar birbirini küçümsemekten, birbirine baskı yapmaktan ve 

birbirlerinden nefret etmekten başka bir şey yapmamış çeşitli ırkların oturduğu 

(...) medeni ya da dini kanunların, farklı tarikatların ve cemiyetlerin insanları 

birleştireceği yerde ayırmaktan başka bir şey yapmadığı bu ülkede, tek geçerli 

ilaç (...) tek amacı bu çeşitli ırkların gerçek birliğini, onların birbirini sevmesini, 

birbirine değer vermesini sağlamak ve karanlıklara gömülmüş olanları 

aydınlatmak amacını taşıyan Masonluktur.” 69 

 

Ya da Proodos (Terakki) Locasının Hatibi bakın nasıl hitap etmiş: 

 

                                                 
66 Iacovella, Angelo, “Gönye ve Hilal”, Tarih Vakfı, İstanbul, 2005, s: 46 
67 Örnek olarak Dumont, Paul, “Osmanlıcılık, Ulusçu Akımlar ve Masonluk”, YKY, İstanbul , 2000, s: 97-121, 

Iacovella, Angelo, a.g.e. s: 45 dikkat çekicidir. 
68 Dumont, Paul, 26 Mart 2008 tarihli yayınlanmamış İzmir Konferansı 
69 Dumont, Paul, “Osmanlıcılık, Ulusçu Akımlar ve Masonluk”, YKY, İstanbul , 2000, s:21. 



 105 

“Aramızdaki bu ayrılıklar, bu kinler niye? (...) Bizim önümüze koyduğumuz 

hedef, önyargılarla mücadele etmek, siyasi ve dini ayrılıkların yarattığı kinleri 

yatıştırmak , insanları çözülmez kardeşlik bağlarıyla birbirine bağlamaktır.” 70 

 

Zaman içindeki yolculuğumuza devam edecek olursak, 31 Mart İhtilali’nin 

ardından iktidara gelen İttihad ve Terakki Partisi, millî Masonluğun 

organizasyonunu bir politika şeklinde planlayan güç olarak bilinir.71 Bu 

çerçevede  tesis edilen Milli Masonluğun ilk Büyük Üstadı da İttihad ve Terakki 

Partisi’nin başındaki üç önemli figürden birisi olan Talat Paşa’dır. Diğer taraftan 

memleketimizde ilk Masonik kurum olan Yüksek Şura’nın re-organizasyonunda 

da “siyasî tazyiklerden” bahsedildiğini unutmayalım.72 İttihad ve Terakki 

Partisi’nden sonra iktidara gelen Hürriyet ve İtilaf Partisi için de benzer şeyler 

söylenebilir. Partinin önde gelen isimlerinden Rıza Tevfik de Büyük Üstat 

seçilmiştir. Farklı siyasi saflarda sert mücadele içinde bulunan Kardeşlere örnek 

olarak Büyük Üstat Rıza Tevfik’in, siyasi çekişmelerin rüzgarı ile, karşı partiye 

mensup muhalif Mason Kardeşlerinin isimlerini açık bir şekilde basına ve 

emniyet güçlerine vermesi çok dikkat çekicidir.73 O devirde bir çok Locanın 

arşivine el konularak muhalif partiye mensup Kardeşlerin tutuklanıp sürgüne 

yollanması hiç şüphesiz memleketimizdeki Masonluğun ortak hafızasında 

yaralar açmıştır. 

 

Ardından gelen Cumhuriyet döneminde de durum farklı değildir. Tek parti 

döneminde de, sonrasında da, önemli mevkilerdeki Masonları hep siyasi 

mücadelenin saflarında, birbirleriyle mücadele içinde görmek mümkündür. 

Cumhuriyetin ilk yıllarında yaşanan Terakkiperver Cumhuriyet Fırkası 

denemesi kısa sürede başarısızlıkla sonuçlanıp akabinde 1925’te Takrir-i Sükun 

Kanunu kabul edildiğinde bu durumdan en fazla etkilenenler, şüphesiz, bu 

partinin kurucuları olan bir grup eski İttihad ve Terakki üyesi Kardeşti.74 Tek 

Parti Döneminde, Ankara’da vazifeli önemli bir grup siyasetçinin Masonluğa 

kabul edilmemesi75, buna mukabil farklı bir bölümünün tekris edildikten sonra 

süratle derecelerinin yükseltilmeleri76 de önemli sıkıntılar yaratmıştır. Aynı 

                                                 
70 Dumont, Paul,  a.g.e. ,  s:56. 
71 Detaylı bilgi için Bkz. Layiktez, Celil, “Türkiye’ de Masonluk Tarihi”, Cilt.1, Yenilik Basımevi, İstanbul 

1999, s: 113-123 
72 Eski Büyük Üstadlardan Hayrullah Örs Kardeş 3Ekim 1965 tarihli Konvan’da bu hususa değinmiştir. 
73 Layiktez, Celil, a.g.e.,  s: 124 
74 Terakkiperver Cumhuriyet Fırkasının kurucuları olan Cavid Bey, Rahmi Bey, İsmail Canpolat, Bekir Sami, 

Cahit Yalçın Kardeşler eskiden İttihad ve Terakki Fırkası saflarında birliktelerdi. Bu isimler zaman içinde tasfiye 

edildiler. 
75 O dönemde Cumhuriyet Halk Partisi’ nin önde gelen isimlerinden, Şükrü Saraçoğlu, Parti Genel Sekreteri 

Recep Peker ve Mahmut Esat Bozkurt bu gruba örnektir. Bu grubun Masonluk hakkında olumsuz bir kanaate 

sahip olduğu bilinmektedir. Bunların arasında özellikle Recep Peker’in 1931-1936 arasındaki dönemin en etkili 

isimlerinin başında geldiğini hatırlayalım. Recep Peker’in Masonluk hakkındaki görüşleri için Bkz. Tunaşar, 

Seyhun, “Türk Ulusal Masonluğunda 1935 Uykuya Yatma Olayı”, Piramit Yayıncılık, Ankara, 2005, s:30-31 
76 Şükrü Kaya, Hasan Saka, Tevfik Rüştü, Cemil Uybadın ve Kazım Özalp Kardeşler bu gruba örnektir. Detaylı 

bilgi için Bkz. Mimar Sinan Dergisi, Sayı: 65, s: 8-17 



 106 

dönemde Masonluğun “kökü dışarıda”, “dinsiz” ve “beynelmilel” olduğu 

yönündeki eleştiriler siyasi çekişmelere konu olmuş, kurum içinde de ilginç ve 

sert yorumlara yol açmıştır. Gerçi daha 1929’da derneğin resmi ismi “Türk 

Yükseltme Cemiyeti” yapılmışsa da “beynelmilellik” eleştirileri bitmemiştir. O 

yıllarda yaşanan Serbest Cumhuriyet Fırkası denemesindeki başarısızlık da bu 

tabloya eklenebilir. Tek Parti döneminde Kardeşler arası siyasi mücadele 1930 

yılı Büyük Loca seçimlerine kadar taşınmıştır. 1930 senesi Büyük Loca 

seçimlerinde o devirde “Cumhuriyet Halk Partisi İstanbul Mıntıkası Umumî 

Müfettişi” olan Hakkı Şinası Paşa’nın parti adına müdahalesi ve bu müdahale 

gölgesinde yapılan seçimle ilgili tartışmalar, Loca kapatma kararları, istifalar ve 

yeniden seçimler, tarafların konu hakkında yayınladıkları broşürler77 vs. hem 

kurumun içinde giderilmesi güç izler bırakmış78, hem de devletin bakışında 

şüphe ve gerilimi arttırmış olsa gerektir. Anlıyoruz ki o devirde, Masonluğun 

devlete karşı muhalefetin içinde yer alacağı endişesi de hissedilmiştir.79 

  

Masonluğun “Milliliği” ve “Beynelmillelliği” konuları o günlerin şartları altında 

Kardeşler arasında da keskin saflaşmaya sebep olmuş gözükmektedir. Örneğin 

Önceki Büyük Üstadlardan Servet Yesari’nin 1931 yılında basılan 

“Franmasonlukta milliyet ve beynelmileliyet mevzuu hakkında Hitabe” başlıklı 

risalesinde şu cümleler yer almaktadır:  

 

“Her millî Masonluğun kanunlarında bazı menasıp ve makamatın millî teb’aya 

inhisarı için hükümler vardır. Ezcümle bizim kavanini esasiyemizde Büyük Üstat 

ile Büyük Üstat Muavininin Türk teb’asından olmasını şart ittihaz etmiştir. Bu 

güne kadar bu kayt Masonluğun memleket dahilindeki münasabatın hüsnü 

idaresi bahsinde kâfi geliyordu. Masonlar bir vakıa ile mazaratı tahakkuk 

etmeyen mevcut  halleri kaldırmak için bazı Biraderlerin rencide hatır olmasını 

istemezler. Bunun için büyük bir nezaketle bu noktada söz bile söylememişlerdir. 

Lâkin son zamanlarda bazı vak’aların cereyanı gösterdi ki ecnebi teb’asından 

olup memlekette misafir bulunan bazı kardeşlerin bu misafirliğin vicdanlarına 

tahmil ettiği vazifeleri Masonluk sahasında unutarak memleket dahlinde Türk 

Masonluğunun vaz’ve mevkiini rahnedar edebilecek teşebbüslerde bulunmasına 

karşı daha bazı tedbirler almak zarureti vardır.” 

  

1932 yılında İstanbul’da toplanan Uluslararası Mason Birliği de basında 

eleştirilere sebep olmuştur. Aynı yıl askeri personelin başka teşkilatlarda görev 

                                                 
77 Necat Muhterem Locası’ nın 14 Eylül 1930 tarihli toplantısı sonunda dağıttığı yazı  ile Servet Yesari, İbrahim 

Necmi, Ahmet Nehri ve Celal Tahsin Kardeşlerin imzaladığı  1930 tarihli “Türk Masonluğunda 1930 İntihabat 

Buhranı Hakikat ve Mahiyeti” başlıklı matbu broşür. 
78 Bu dönemde halef-selef olarak görev yapan görevli Kardeşler arasındaki sıkıntılar daha sonra “Azim 

Muhterem Locası” olayında da gündeme gelmiştir. Keza “Türkiye Şu:. Âl:.”since 1931 yılında bastırılan “Hâ:. 

Üm:. Â:. Kay:.ı” ve eski Bü:. Üs:.lardan Servet Yesarî’nin konferans metni gerek üslup gerekse içerik olarak 

hayli dikkat çekicidir. 
79 “Türkiye’de Hürmasonluk Tarihi”, İstanbul 1951, s: 153 



 107 

alamayacağına ilişkin kararla birlikte Büyük Üstat dahil pek çok Kardeş 

dernekten istifa etmek zorunda kalmıştır. 1933’e gelindiğinde İzmir’de Mason 

Mahfilinin kurşunlanması ve akabinde cereyan eden hadiseler siyasi sahada 

Masonluğu hep konuşulur kılmaya devam etmiştir. 1934 yılından itibaren 

Mason Localarının kapatılacağına ilişkin basında çıkan haberler ve 1935 

senesinde Cumhuriyet Halk Fırkası Kongresi’nde kabul edilen “Beynelmilel 

maksatlarla cemiyet yapılamayacağı gibi, kökü yurt dışında olan cemiyetler 

kurmak yasaktır. Milletler arasında beraberlik  yapmada devletin faide göreceği 

cemiyet kurmak veya kurulu olanların şubelerini açmak için İcra Vekillerinin 

kararı lazımdır” şeklindeki tasarı son derece dikkat çekicidir. Bu gelişmenin 

hemen ardından o yıl erkenden “yaz tatiline” girme kararının verilmesi, bu 

meyanda çok sayıda Kardeşin istifa etmeleri, 1935 yılı Eylül ayında çalışmaların 

tekrar başlaması ile birlikte Partiye mensup Kardeşlerin toplantılara 

katılmaması80 ve bazı tanınmış milletvekillerinin istifa ettiklerinin açıklanması81 

Ekim ayı başında olacakların habercisidir. 

 

Bu dönem içerisinde devlet yönetiminde etkili olan başta Recep Peker olmak 

üzere  Şükrü Saraçoğlu, Mahmut Esat Bozkurt gibi isimlerin karşıt tutumlarının 

ve basında yer alan  kampanyaların önemli yer tuttuğunu belirtmemiz gerekiyor.  

1920’lerin sonu ve 1930’ların ilk dönemi pek çok ülke gibi memleketimizde de 

dikkat çekici gelişmelere sebep olmuştur. Tabii, belki söylemeye gerek yok, 

bütün bu gelişmelerin, devrin genel şartları ile birlikte yani o bütün içinde 

değerlendirilmesi gerektiğini unutmayalım. Neticede tüm bunlar Masonlar 

içindeki gruplaşmaları izleri silinmeyecek derecede keskinleştirmiştir. Neticede 

hem iç politika hem de dünyadaki gelişmeler etkili olmuş ve Almanya’da, 

İtalya’da, İspanya’da ve Portekiz’de sırayla faaliyetleri yasaklanan Masonluk, 

sonunda 1935’te Türkiye’de de faaliyetini durdurmak zorunda kalmıştır. 

Bununla ilgili olarak, ileriki yıllarda milletvekili ve Ekonomi ve Ticaret Bakanı 

olarak görev yapmış olan M. Zühtü Velibeşe Kardeş’in şu sözleri çok dikkat 

çekicidir: 

 

 “İcabında müdafaa edilmek ümidiyle, Skoç ritinde üst derecelere  çıkarılan 

harici mevki sahibi kişilerin Masonluk lehine bir hareketleri, bir faydaları 

olmadı” 82 

 

Bu mevki sahibi kardeşlere ilişkin ifadeler Servet Yesari Kardeşin 1931 yılında 

neşredilen konuşma metninde şu şekilde geçmektedir: 

 

                                                 
80 Tunaşar, Seyhun, “Türk Ulusal Masonluğunda 1935 Uykuya Yatma Olayı”, Piramit Yayıncılık, Ankara, 

2005,s: 54-55 
81 9 Eylül 1935 tarihli 759 sayılı Levha ile Kütahya milletvekili Dr. Lütfi Kırdar, Antalya milletvekili Dr. Cemal 

Tunca ve Bursa milletvekili Esat Sagay’ın istifa ettikleri duyurulmuştur.  
82 Tunaşar, Seyhun, a.g.e., s:55 



 108 

 “... Esasen Yüksek Şura, Ankara’ da bulunan ve oradaki büyük vazifeleri 

buraya gelmeleri imkanını selbeten birçok muhterem uzuvlarıyla da temas etmek 

lüzumunu çoktan beri hissediyor ve elzem görüyordu” 83 

 

O dönemde Dışişleri Bakanlığı da yapmış bir Kardeşimiz olan Tevfik Rüştü 

Aras Türkiye’de Masonluğun Uyku Dönemi’ne girişi hakkında şu sözleri farklı 

saflarda yürütülen mücadeleyi vurgulaması açısından dikkat çekicidir: 

 

“Mücadele yerine.... Meclis’ te ve Kabine’ de bulunanlar toplanarak uykuya 

karar verdik ve bu suretle parti içindeki birliği ve beraberliği zedeleyici gidişi 

önledik ve Atatürkçü ekibin elele çalışmasını sağladık.” 84 

 

Zaman içindeki yolculuğumuzu sürdürdüğümüzde, Uyku Dönemine girişten 13 

sene sonra, yani 1948’deki Uyanış Dönemi’nde de eski gerilimlerin sona 

ermediğini tespit edebiliyoruz. Bilindiği üzere o tarihte Sembolik Locaların 

yeniden organizasyonunu Yüksek Şûra yürütmüştür.  Bu aşamada atılan adımlar 

açısından en dikkat çekici husus, Uyanış ile birlikte eski Locaların tekrar 

“uyandırılmaması” olduğu kadar, eski Mason üyelerin yeni derneğin 

kendiliğinden üyesi kabul edilmemesi ve sadece “uyandırılması” hususunda 

ittifakla karar alınanların yeni Loca çalışmalarına katılmalarına izin verilmesidir. 

Hattâ bu dönemde “uyandırılmayanlar” birer haricî olarak değerlendirilmiştir.85 

Denebilir ki bu durum uzaktan bakıldığında bir tür merkezi “tasfiye”86 hareketi 

olarak yorumlanmaya müsaittir. Bu durum bir taraftan eski dönemlerde yaşanan 

bazı gerilimlerin yeni döneme taşınmama çabası olarak değerlendirilse de, yıllar 

önce Tekris edilerek Masonluğa adım atmış bir Kardeşin Masonluğunun bu 

şekilde yeniden değerlendirmeye tutulması, Kardeşlik mefhumu açısından 

şaşırtıcıdır. Zaten bu tutum, karşılaşılan tepkiler sebebi ile daha sonra 

değiştirilecektir. Ancak bu işlemlerin ortak hafızamızda iz bıraktığı kesindir. 

  

30 Eylül 1950 tarihli, yeni bir Büyük Loca’nın Yüksek Şûra “himayesinde” 

kurulması ile ilgili karar alınan Yüksek Şûra toplantısına ait  tersimattâ da 1909-

1935 arası döneme ilişkin bir değerlendirme dikkat çekmektedir. Bu 

değerlendirmede kurumlar arası rahatsızlara da değinilerek, Büyük Loca’nın 

kapanma mecburiyetinin siyasi zaruretlerden kaynaklandığı vurgulanmaktadır.87 

 

Yine bu dönemde, yani 1950’li yıllarda, Türkiye’de çok partili hayata geçişin 

sancıları Masonları da etkilemiştir. Hayli ilginç bir örnek olarak, bir locanın  23 

                                                 
83 Ha:. Üm:. A:. Kay:. Servet Yesari’ nin 23/6/1931 tarihli hitabe metni, İstanbul 1931, s:10  
84 Tunaşar, Seyhun, a.g.e., s:49 
85 Erendağ, Dündar, “İdeal Muh:. L:.sı Tarihçesi”, 2004, s:24’ de aynı hususlar vurgulanmıştır. 
86 “Tasfiye” tâbirini konuyla ilgili değerlendirme yaparken Suha T. Aksoy Kardeşimiz kullanmaktadır. Bkz. 

“1965-1966 Olayları”, Ülkü L:. Yayınları No:9, İstanbul, Haziran 2003,  “Uyuma ve Uyanış” başlığı, s.24 
87 Tersimat metni için Bkz. Layiktez, Celil, “Türkiye’ de Masonluk Tarihi”, Cilt.1, Yenilik Basımevi, İstanbul 

1999, s: 171 



 109 

Ekim 1950 tarihli ve Üstad-ı Muhterem imzalı olarak Kardeşlere yolladığı ve 

ülkenin içinde bulunduğu siyasi duruma işaret eden ve Kardeşlerin görüşlerini 

istediği çağrı yazısı gösterilebilir.88 Benzer durumlar o tarihlerde diğer Localar 

için de geçerlidir. Çok partili hayat her müessesede olduğu gibi Masonlukta da 

etkisini gösterecektir. 

 

1951 yılında Mason Derneği’nin kapatılması ile ilgili kanun teklifinin Meclis 

çatısı altında görüşülmesi iz bırakan bir başka hadisedir. Kanun teklifinde bu 

defa “dinsizlik” yerine “tarikat” olduğu ve bu nedenle kanunlara aykırı olduğu 

eleştirisi dikkat çeker. Keza “esas maksatlarının gizlendiği”, “gizli” bir kurum 

olduğu ve “şifre” ile haberleşildiği ve idari Merkezinin İskoçya olduğu 

eleştirileri yapılır. Yapılan müzakere sonucu teklif reddedilir ama tartışmalar 

basında da yer bulur. Mesele, Kardeşler arasında da doğal olarak yankı bulur.  

 

Bunlara ilaveten 1950’li yılların başından itibaren bir Büyük Loca kuruluşu için 

çalışmalar başlatılmıştır. Ancak tam bağımsız bir Büyük Loca kurulması için 

farklı formüllerle yapılacak girişimler ve denemeler 1956 yılı Aralık ayına kadar 

sürecektir. Aradaki süre sıkıntılarla geçmiştir. Üstelik, Büyük Loca’nın yeniden 

tesisinden sonra da siyasi etkileşimin etkileri sürmüştür. Bir örnek olarak, 

Ahmet Salih Korur Kardeşimiz Büyük Üstat olarak görevini sürdürürken aynı 

zamanda Başbakanlık Müsteşarı olarak siyasi hayatın merkezindeydi. 1960 

İhtilali şüphesiz ki kendisiyle birlikte Masonluk kurumumuzu da etkilemişti.89 

Bu hususta küçük ama dikkat çekici bir örnek vermekle yetinelim. İhtilalle 

birlikte Büyük Üstat Ahmet Salih Korur Kardeş siyasî görevinden ötürü tevkif 

edilirken diğer taraftan da Büyük Daimi Heyet ihtilali destekleyici mahiyette bir 

bildiri yayınlanıp yayınlanmayacağı hususunu tartışmıştır.90 Bu durumun 

Localara yansımalarını da tabii karşılamak gerekecektir. 

 

Daha sonra karşımıza, “1965 Olayları” olarak adlandırılan ve Masonluğumuzda 

bölünme ile sonuçlanan hadise çıkmaktadır. Malum olduğu üzere bu süreç 

Türkiye’de bir politikacıya verilen mektup” olarak hatırlanır. Aslında “1965 

Olayları” sadece bir mektup ile izah edilebilecek bir mesele olmayıp, temelinde 

Türkiye Büyük Locası’nın farklı bir Masonik anlayışa yönlenmesi ve muntazam 

Masonluk camiasıyla ilişkiler kurması vardır. Ancak işin siyasi yanı göz ardı 

edilemez. Neticede 1964 yılının sonunda Masonluğumuz, üyeleri vasıtasıyla da 

olsa, bir parti başkanının seçimi sürecine müdahil olmuştur. Siyasetin içinde 

olmadığını iddia eden bir kurumun siyasi netice veren bir tavır almasının, o 

kurumun mensupları açısından bazı sıkıntılı sonuçlar doğurmuş olması tabiidir. 

Üstelik bunu serbest politika tecrübesi pek kısıtlı kabul edilebilecek bir toplum 
                                                 
88 Tesviye Dergisi, Sayı: 13, s: 32 
89 Kurumun politika ile ilişkisi üzerine bir örnek olarak Türk Mason Dergisi’nde yer alan ve iktidar partisini 

öven bir makale yüzünden derginin İhtilal’in hemen sonrasında Hayrullah Örs tarafından zorlukla toplatıldığı 

söylenebilir. Bkz. 3 Ekim 1965 Konvan Tersimatı. 
90 Layiktez, Celil, “Türkiye’ de Masonluk Tarihi”, Cilt.2, İstanbul 2001,  s:79-88 



 110 

için düşünürsek, Kardeşler arasındaki bağın etkilenişi daha da önem 

kazanmaktadır. 

 

Kuruluşundan başlayarak 1970’li yıllara kadar geçen süre içerisinde 

Masonluğumuzun siyaset ile etkileşimini ana hatları ile gözden geçirdik. 

Yaşanmış hadiseleri anlamaya ve elimizdeki belgelere dayanarak bir izlenim 

edinmeye çalıştık. Bu sürecin Masonik kültürümüze yansımaları elbette ki 

olmuştur.91  

 

Bu noktada yapılması gereken, konuyu samimiyetle inceleyip yorumlamak; 

geleceğin Masonluğunu, geçmişin hatalarından alınacak derslerle daha güçlü 

olarak inşa etmektir.  

                                                 
91 Güncel örnekler vermenin bu çalışmanın amacına hizmet etmeyeceğinin bilinci içerisinde, üyeleri 

Masonlardan oluşan çeşitli elektronik posta gruplarındaki yazışmaları hatırlatmakla yetineceğiz. 

 



 111 

 

5.4- Masonluk Kültürümüzde Yüksek Şura İzleri 

Yavuz Selim Ağaoğlu 
 

Büyük Loca ile Yüksek Şura arasındaki ilişkilerin Masonluk tarihimizde önemli 

bir yeri olduğu kuşkusuzdur. Ancak bu önem, Masonluğun sembolik dereceleri 

ile felsefi dereceleri arasında “rit” çerçevesinde ele alınıp izah edilecek teorik bir 

mesele olmaktan daha farklı nedenlere dayanmaktadır. Bu farklı nedenleri 

araştırırken Masonluğumuzun kuruluş safhasından başlayarak bu yönü ile 

incelenmesi faydalı olabilir. Çünkü iki kurum arasındaki ilişkilerin tarihi seyri, 

bugünkü Masonluk kültürümüzde de izler bırakmıştır.  

 

Milli Masonluğun kuruluşundan önce memleketimizdeki Masonluğun 

tarihçesine bakıldığında, çok sayıda obediyansa bağlı ve daha çok yabancılarla 

azınlıkların katıldığı Locaların varlığı dikkat çeker. Bu çerçeve içinde Mason 

Localarının bir kısmının 19. yüzyılın sonundan itibaren Osmanlı aydınlarına, 

genellersek yerli muhalif gruplara ev sahipliği yaptığı bilinen bir konudur. Milli 

Masonluğun kuruluş safhasında da İtalyan, Fransız, İngiltere, Belçika ve Mısır 

obediyanslarının karşılıklı etkileşiminin rol oynadığı muhakkaktır.  

 

1907 yılında Brüksel’de yapılan Yüksek Şuralar konferansında “intizam ve 

mevcudiyeti tespit edilen” Mısır Yüksek Şurası vasıtasıyla Prens Aziz Hasan 

Paşa, ilk olarak 1861 senesinde kurulduğu halde faaliyet gösterememiş olan 

Şûrâ-yı Âlî-i Osmanî’nin yeniden tesisinde görev almıştır. Diğer taraftan 

Yüksek Şura’nın kuruluşunda görev alacak Kardeşlerin 33. dereceye 

yükseltilmeleri konusunda İtalyan obediyansının katkısı da önemlidir. Hiç şüphe 

yok ki, 1909 yılında milli Masonluğun kuruluşu, Osmanlı coğrafyasındaki 

sosyal ve politik gelişmelerden ayrı değerlendirilecek bir mesele değildir. 

 

3 Mart 1909 tarihinde Eski ve Kabul Edilmiş Skoç Riti’nde çalışmak üzere 

kurulan Yüksek Şura’dan bir müddet sonra da 13 Temmuz 1909’da yine aynı 

ritte çalışacak ve bu ritin ilk üç sembolik derecesinin yönetim sorumluluğunu 

üstelenecek olan Maşrık-ı A’zam-ı Osmanî yani Osmanlı Büyük Doğusu tesis 

edilmiştir.  

 

Yüksek Şura’nın Büyük Loca’yı kurmak üzere yaptığı girişimler malumdur. İki 

kurum arasındaki ilişkiyi göstermesi açısından, Büyük Loca’nın ilk Büyük 

Üstadı seçilen Talat Paşa’nın Büyük Üstat olarak “Yüksek Şura huzurunda” 

ettiği yemin metni önemli bir gösterge olarak ele alınabilir. Yemin metninin bir 

kısmı şöyledir: 

“İşbu ritin nizamat ve kavanini esasiyesine riayet edeceğime ve riayet 

ettireceğime ve İskoç Ritine ve bilhassa 1786 büyük kavanini esasiyesinin hüsnü 

muhafazasına nezaret edeceğime yemin ederim; İşbu vesika ile tanıyorum ve 



 112 

tanıyacağım ki İskoç Yüksek Şurasının himayesi altında olarak teşekkül eden 

Türkiye Büyük Meşrikı birinciden üçüncü dereceye kadar olan bir kuvvei 

Masoniyedir .... Yüksek Şurayi bütün Türkiye ve tevabii Masonluğunun nazımı 

olan bir kuvvet olarak tanıdım ve tanıyacağım ve mezkur Yüksek Şuradan Ritin 

menfaati için sudur edecek olan evamir, buyurultu ve tamimlere riayet edeceğim 

ve ettireceğim ve Yüksek Şuranın Türkiye ve tevabiinde yegane muntazam bir 

kuvvet olduğunu ve Büyük Meşrikın onun himayesi tahtında teşkil olunarak 

muntazam bir surette vücude geldiğini beyan ve itiraf ederim. 

Ayrıca gerek kendi namıma ve gerek Türkiye Büyük Meşrikı hesabına 

olarak teahhüt eylerim ki ancak Türkiye Yüksek Şurasile 1786 büyük kavanini 

esasiyesinin sadık muhafızı bulunan İskoç ittihadına dahil Yüksek Şuralar 

tarafından tanınmış olan Mason teşkilatından başka teşkilatla münasebette 

bulunmayacağım.... İşbu yemin büyük Üstat sıfatile beni ve Türkiye Büyük 

Meşrikını ve birinciden üçüncü dereceye kadar olan kadim ve makbul İskoç 

Ritinin bu kuvvei Masoniyesine meşru bir surette halef olarak yerimize 

gelecekleri de teahhüt altında bulunduracaktır.” 92 

 

1 Kasım 1909’da Yüksek Şura ile Büyük Loca arasında imzalanan konkordato 

da aynı çerçeveyi teyit eder. Buna göre Şûrâ-yı Âlî-i Osmanî, Eski ve Kabul 

Edilmiş Skoç Ritinin ilk üç derecesinin yegane otoritesi olarak Maşrık-ı A’zam-ı 

Osmanî’yi tanır. Maşrık-ı A’zam-ı Osmanî de aynı ritin 4. dereceden yukarısı 

için yegane kudret olarak Şûrâ-yı Âlî-i Osmanî’ tanır ve kendisine “ilk üç derece 

için bahş ve tevcih olunan idari kuvvetin” Yüksek Şûrâ’dan “sudur ettiğini” 

kabul eder.93 Bu nedenle Yüksek Şura ile Büyük Loca arasında, aynı rit 

çerçevesi içinde bir ast üst ilişkisinin varlığı gayet açıktır. 

 

1931 yılında bu konkordato metni revize edilecektir. Önceki Büyük Üstatlardan 

olan Servet Yesari Kardeş, 25 Kasım 1931’de yeniden tanzim edilecek 

konkordato metni ile ilgili olarak 23 Haziran 1931’de yaptığı ve sonradan 

yayımlanan konuşmasının bir yerinde şu ifadeyi kullanmıştır: 

 

“Ta başlangıcından beri bir pırlanta gibi her türlü lekeden muarra olan 

teşekkülümüzde tashih edilmiş ve temizlenmiş hiç bir leke yoktur ve olmadığına 

kuvvetle inanıyoruz. 

Daima hakka ve hakikate sarılmış olan Yüksek Şura hakikate tehakküm 

eden haleti ruhiyyeden ötedenberi muarradır. Kendi sevgili evladı olan Türkiye 

Büyük Meşrikına istihfafla bakmayı hatırından geçirmez ve geçirmeyi bile 

küçüklük sayar. Ve onu gözü gibi sakınır.” 94 

 

                                                 
92 Ha:. Üm:. A:. Kay:. Servet Yesari’ nin 23/6/1931 tarihli hitabe metni, İstanbul 1931, s:7-8 
93 Apak, Kemalettin, “Türkiye’ deki Masonluk Tarihi”, İstanbul, 1958, s:72-73 
94 Ha:. Üm:. A:. Kay:. Servet Yesari’ nin 23/6/1931 tarihli hitabe metni, İstanbul 1931, s:13 



 113 

Bu ikinci konkordatonun ilkinden bir kaç farkı vardır. Örneğin yeni 

konkordatonun ilk maddesinde Eski ve Kabul Edilmiş Skoç Riti’nin Türkiye 

hudutları dahilindeki temsilcisinin Yüksek Şura olduğunun belirtilmesine 

mukabil Büyük Loca’dan bahsedilmemesi, Localarda daha yüksek derecelerdeki 

Kardeşlerin ve atölye görevlilerinin rit nizamına göre yer alacağı hususu ilk 

konkordatodan farklıdır. 95  

 

Bu hususta, görevlendirilmiş bir komisyon tarafından hazırlanıp 1951 yılında 

basılan “Türkiye’de Hür Masonluk Tarihi” adlı eserde farklı bir yorum yapıldığı 

dikkat çeker. Buna göre, ilk konkordatoda Büyük Loca’nın bağımsızlığı vurgusu 

ağırlık kazanmış ve Yüksek Şura’nın ritle ilgili bazı esasları üzerinde yeterince 

durulmamıştır. Hattâ aynı metinde bunun bazı rahatsızlıklara sebep olduğu ve bu 

rahatsızlıkların ancak Uyanış’tan sonra giderilerek Rite uygun bir hale 

getirildiğine değinilir. 96 

 

Çeşitli dönemlerde farklı saflarda birbirleriyle siyasi mücadele içinde olan 

Kardeşlerin Masonluk Kültürümüzde bıraktıkları izleri Bölüm 4.2’de ele aldık. 

biliyoruz. Bu çerçevede, Cumhuriyet döneminin başındaki çok partili hayata 

geçiş denemeleri de Kardeşleri fevkalade etkilemiş bir mesele olarak tarihteki 

yerini almıştır. Politik mücadele ve devletle ilişkiler, farklı politikacı 

gruplarından bir kısmının tekris edilmesine ve bir kısmının da reddedilmesine 

kadar gitmiştir. Bunların arasından bir grubun tekris edildikten sonra süratle 33. 

dereceye yükseltilmeleri de dikkat çekicidir ve diyebiliriz ki Kardeşler arası 

politik saflaşma Büyük Loca-Yüksek Şura ilişkilerini de etkilemiştir. 

 

Uyku Dönemi Masonluğumuz açısından çok önemli bir hadisedir. Uyku 

Dönemine giriş ile birlikte Büyük Loca faaliyetlerini tatil ettiğini resmen 

duyurmuş ve sahip olduğu binaları devlete devretmeye mecbur kalmıştır. 

Yüksek Şura ise atölye çalışmalarını durdurmasına mukabil bu noktada sessiz 

kalmayı tercih etmiştir. Uyku Dönemi’nden sonra 1938 ve 1939’da ilk sembolik 

locaların kuruluşunda ve 1946’daki resmi Uyanış’ta Yüksek Şura inisiyatifi 

elinde bulundurmuştur.97 

 

Bu dönemin başlangıcında yeni Locaların kurulması aşamasında Yüksek Şura 

ile Loca “heyet-i müteşebbise”sinin arasındaki ilişkiler üzerine elimizde -kısıtlı 

sayıda da olsa- belge mevcuttur. 98  Bir örnek olarak 4 numaralı İzmir Muhterem 

Locası’nın kuruluşunda Yüksek Şura ile ilişkileri yürüten iki Kardeşten Hamdi 

                                                 
95 Apak, Kemalettin, a.g.e.  s:74-75 
96 “Türkiye’ de Hür Masonluk Tarihi”, Tan Matbaası, İstanbul, 1951, s: 93-94 
97 Bölüm 4.2’de ele alındığı üzere, Uyanış ile birlikte eski Locaların tekrar “uyandırılmamış”; eski Mason üyeler 

yeni derneğin kendiliğinden üyesi kabul edilmemiş ve sadece “uyandırılması” hususunda ittifakla karar 

alınanların yeni Loca çalışmalarına katılmalarına izin verilmiştir. 
98 Örnek olarak İzmir Muh:. L:.’ nın ilk toplantı Tersimatında bununla ilgili hususlara rastlandığı söylenebilir. 

Bkz.  “İzmir Locası’ nda 50 Yıl”, İzmir Locası Yayın No: 3 s:11 



 114 

Nüzhet Çançar İzmir Locası’nın kurucu Üstad-ı Muhterem’i, Hasan Başkam ise 

Yüksek Şura adına Locanın Daimi Müfettişi olarak görev yapmıştır.99 Aslında 

bu dönem hiç şüphesiz Türkiye Masonluğunda idari açıdan ilginç bir dönemi 

temsil etmektedir. 1948 yılında Türkiye Yüksek Şurası tarafından uyandırılan 

Masonluk, çalışmalarına Yüksek Şura himayesinde başladığı ve kurulan Localar 

beratlarını Yüksek Şura’dan aldıkları için, ritüelik çalışmalar da Localarda 

“Yüksek Şura’dan alınan salâhiyetle” açılmaya başlanmıştır. Yani bu dönemde 

tüm dereceler Yüksek Şura tarafından yönetilmektedir. Buna ilaveten Yüksek 

Şura’nın görevlendirdiği Müfettişler de sembolik Localarda görev yapmaktadır.  

 

1950 yılında neşredilen Çırak Derecesi ritüelinin üzerinde Türkiye Yüksek 

Şurası yazmaktadır. Bu ritüel ile daha önceki ritüeller arasında bazı farklılıklar 

dikkat çeker. Örneğin bu ritüelin “Masonluğun Prensipleri” bölümünde yer alan 

ve Türkiye Masonluğunun hakimiyeti ile ilgili kısımda, önceki ritüelde bu 

hakimiyet genel oylamaya bağlanmış iken, bu hakimiyetin “Nizâmlara tevfikan 

kurulan heyetlerin kararları ile tecelli edeceği” ifade edilmektedir. 100 

 

Bir başka ilginç hususa 1950 yılı İzmir Muhterem Locası Tersimatlarında Loca 

içi fikri çalışmalarla ilgili olarak şu satırlara rastlanmaktadır: 

 

“Bundan sonra gündemin ikinci maddesi gereğince Üs:. Muh:. tarafından yeni 

yıl çalışmaları hakkında Sü:.lara söz verilmesi bildirildi. Ka:. Şekür Çağatay B:. 

söz aldı. Yeni yıl çalışmalarına girerken bu Mah:. Muh:.mizdeki 

çalışmalarımızda Ma:.luğun irşad ettirici yüksek mefkûrelerinin işlenmesini ve 

celsenin gündeminde Ma:.luğun temel akîdelerine âid ana fikirlerden birine yer 

verilmesi hakkında yazılı ve uzun bir hitâbede bulundu. 

 

Bunun üzerine Şar:.dan Hamdi Nüzhet ve Hasan Yusuf Üs:.lar söz aldılar. 

Hamdi Nüzhet Üs:. Remzî Mahfil Muh:.in Tekr:., Teb:.ve U:.dırmalara pek çok 

işleri olduğunu, uzun müddet bunlarla meşgul olmak iktiza ettiğini, ilerde vakit 

kalırsa Şekür Çağatay B:.in teklif ettiği konularda uğraşılacağını, esas itibarıyla 

felsefe mevzûlarının diğer derec:.lerde işlendiğini söyledi. Hasan Yusuf Üs:. bu 

söylenen sözlerin haklı olduğunu, bir mekteb teşkil eden Ma:.luğun remzî 

derecelerini ilgilendiren akîdelerine âid konuşmaların kendileri tarafından 

Mah:. Muh:.e sunulabileceğini ifade etti.” 101 

 

Hakikaten de 1950 yılında İzmir Muhterem Locasında verilen toplam 13 

konferansın altı adedi Yüksek Şura adına Loca Daimi Müfettişi olan Hasan 

Yusuf Başkam Kardeş tarafından verilmiştir. 
                                                 
99 Detaylı Bilgi için Bkz. Ağaoğlu, Yavuz Selim, “Uyku Dönemi’ nden Uyanışa İzmir’ de M:.luğa Bir Bakış”, 

başlıklı yayımlanmamış konferans metni, Mimar Sinan A:. L:. 17 Ekim 2009 
100 Bu ritüelin önceki ve sonraki ritüellerle farkı için Bkz. Ağaoğlu, Yavuz Selim, “Başlangıcından Günümüze 

Türk Masonluğunda Ritüeller, Çırak Derecesi, 1909-2004”, İVAL, 2005, s: 491-497 
101 Detaylı Bilgi için Bkz. Ağaoğlu, Yavuz Selim, a.g.konferans 



 115 

 

Bunlara ilaveten 1950 yılı, bir Büyük Loca kuruluşu için çalışmaların da 

sürdürüldüğü bir yıldır. Nitekim aynı yıl, 30 Eylül 1950 tarihinde Yüksek Şura, 

sembolik dereceler için bu örgütün kurulmasını ve müzakere edilen “Türkiye 

Yüksek Şurası’na tâbi Büyük Mahfil Nizamnâmesi”nin Localara dağıtılmak 

üzere çoğaltılmasını karara bağlamıştır.102 Ancak hazırlanan “Büyük Mahfil 

Nizamnâmesi”nde Büyük Mahfil’in Yüksek Şura’ya tâbi olduğu, sembolik 

dereceleri Yüksek Şura adına idare etmekle görevlendirildiği, hariçte Masonluğu 

temsil için Yüksek Şura’ nın onayının alınmasının şart olduğu gibi dikkat çekici 

ifadeler yer almaktadır. Bu durum, özetle, Büyük Loca’nın bağımsız ve hâkim 

bir otorite olmaktan ziyade sembolik localar için Yüksek Şura’ya bağlı bir “ara 

merci” olarak görev yapması anlamına gelmektedir.  

 

Aslında başlangıçtan Uyku Dönemi’ne kadarki süreçle ilgili olarak 30 Eylül 

1950 tarihli Yüksek Şura toplantı tersimatında şu değerlendirme dikkat 

çekmektedir: 

 

“Yüksek Şuramız Rit Ekosse Ansiyen e Akseptenin esaslarına göre 1909 

senesinde kurulduğu zaman ilk üç derecede çalışan mahfilleri de kendi bünyesi 

içinde idare etmiş ve bir müddet sonra bu üç derece localarının muhtariyetini 

kabul etmek suretiyle bir Maşrık-ı Azam vücuda gelmiş olduğu fakat her iki 

kuvvet arasında ikide bir tehaddüs (karşılıklı) eden ihtilaflar yüzünden Türk 

Masonluğu bünyesinin geçirmiş olduğu sarsıntılar karşısında zamanı gelince bu 

ikiliğin bertaraf edilmesi kaçınılmaz bir zaruret almış olup 1909’ dan 1935 

yılına kadar böylece devam eden Maşrık-ı Azam, 1935 senesi Ekim ayının 

onikinci gününden itibaren siyasi zaruretler dolayısı ile faaliyetini tatil etmek 

mecburiyetinde kaldığı.....” 103 

 

Diyebiliriz ki 1950’li yılların ilk yarısı bu tartışmalarla geçmiştir. Bu dönem pek 

çok yönden incelenmesi gereken bir dönemdir; çünkü, bilindiği üzere, tamamen 

bağımsız bir Büyük Loca kuruluşu için farklı formüllerle yapılacak girişimler ve 

denemeler 1956 yılı Aralık ayına kadar sürecektir. Bu uzun, sıkıntılı ve 

çekişmeli “Granloj”lar döneminin de Masonluğumuzda iz bıraktığı muhakkaktır. 

Zaten hatırlanacağı üzere 1956 Aralık ayında Büyük Loca’nın yeniden tesis 

edilmesinin ardından farklı bir Masonik yönlenmeye ilişkin arayışlar gündeme 

girmiştir. 

 

1950’li yılların sonundan itibaren intizam konuları, İskoçya Büyük Locası ile 

ilişkiler konuşulmaya başlanmıştır. 3 Aralık 1957 tarihli Büyük Daimi Heyet 

toplantısından başlayarak ritüeller konusu da resmi olarak gündeme girmiştir.104 

                                                 
102 Çeltikçi, Fikret, “Hür Masonluk Tarihinden Notlar”, Mimar Sinan Yayınları No:6, s: 337 
103 Layiktez, Celil, “Türkiye’ de Masonluk Tarihi”, Cilt.1, Yenilik Basımevi, İstanbul 1999, s: 171 
104 26/27 Nisan 1969 tarihli Konvan’ a sunulan İdare Raporu Eki  



 116 

1963 yılı, başta bilgi edinmek maksadı ile İngilizce ritüellerin çevirilerinin 

yapılmasının konuşulduğu ve intizam çalışmaları çerçevesinde Grand Orient de 

France ile Grand Lodge de France gibi gayrı muntazam kabul edilen 

obediyanslarla yazışmaların kesildiği yıldır.105 1964 senesi Büyük Daimi Heyet 

tutanaklarında, Anglo-Sakson ritüel ve mevzuatlarının tercüme edilmesi işine 

girişilmesinin etkisine de değinerek ileride Masonluğumuzun bölünme riskine 

karşı gecikmeden tedbirler alınmasının lazım geldiği yer almıştır. Aynı yıl, 

sembolik loca ve Yüksek Şura atölye yönetimleri arasında yaşanan kimi  

sürtüşmelerin Büyük Daimi Heyet  tutanaklarına da girdiği yıldır.106  

 

İskoçya Büyük Locası ile etkileşimin Büyük Loca ile Yüksek Şura arasındaki 

ilişkileri zedelemesi bizi şaşırtmamalıdır. Konunun günlük ilişkiler ve 

hesaplaşmalar ötesinde rit ile ilgili yönü de vardır. Sembolik Masonluğu Royal 

Arch ile tamamlayan Anglo Sakson anlayışı ile 33 dereceli Eski ve Kabul 

Edilmiş Skoç Riti arasında önemli farklar vardır. Esasen bu iki sistemden biri 

Kıta Avrupası Masonluk Geleneği’nin aydınlanmacı üslubundan diğeri ise 

Anglo-Sakson Masonluk Geleneği’nin operatif kökenine dayalı vurgularından 

kaynaklanan “karakter”e sahiptir. 

 

Büyük Loca’nın yeni bir yönde adımlar atması, 1950’li yılların sonlarından 

itibaren Masonik uygulamaların ve nihayet ritüellerin değişimi ile 

sonuçlanmıştır. Yani intizam üzerine odaklanılarak, Masonik gelenek ile ilgili 

bir kurumsal tercih karara bağlanmış ve uygulamaya konmuştur. Bunun 

üzerinde durmak gerekir. Özellikle ritüel değişiklikleri bilindiği üzere Masonik 

kültür açısından çok önemlidir. Bir ömür boyu belli bir gelenekte Masonik 

uygulamaları sürdüren binlerce kardeşin bu değişimi, teknik bir konu gibi bir 

anda kabul etmesini, kayıtsız şartsız içine sindirmesini beklemek ne derecede 

gerçekçidir; üzerinde düşünmek gerekir. Bu olayların Masonik Kültürümüzde iz 

bıraktığı muhakkaktır. Bunların hepsi bir bütünün parçalarını teşkil etmektedir. 

 

Yüksek Şura ile Büyük Loca’nın aralarındaki ilişkiyi karşılıklı restleşerek 

sonlandırmaları ve bir yol ayrımına gitmeleri şu temel sonuçları doğurmuştur:  

 

Yüksek Şura kendi büyük locasını kurup memleketimizdeki gerçek Masonik 

geleneğin temsilcisinin hem kuruluş olarak hem de rit yönüyle kendisine ait 

olduğunu öne sürmüştür. Buna mukabil Yüksek Şura’dan ayrılan ve intizam 

kurallarına uymak üzere girişimlerini sonuçlandıran Büyük Loca ise kendi 

Yüksek Şura’sını Eski ve Kabul Edilmiş Skoç Riti’ne dayanarak kurmuştur. 

Kuruluş tarihinden itibaren muntazam Masonluk çerçevesinde kabul görmüş 

olduğu için de kurumsal olarak 1909’dan itibaren memleketimizde Masonluğun 

tek temsilcisi olduğunu beyan etmiş ve kabul görmüştür. Diğer yandan ritüelleri 

                                                 
105 Layiktez, Celil, “Türkiye’ de Masonluk Tarihi”, Cilt.2, İstanbul 2001,  s:140-144 
106 Layiktez, Celil, “a.g.e.,  s:151-161 



 117 

açısından, eski gelenekleri ile yeni tanıştığı Anglo Sakson geleneklerini uyum 

içerisinde birleştirmiş ve sembolik dereceler açısından kendisine özgü bir ritüel 

oluşturmuştur. Ancak objektif değerlendirme açısından kimi ritüel 

tartışmalarının halâ sürdüğü de bir vakıadır. Aslında hem Büyük Loca hem de 

Yüksek Şura yenilenmiştir. Büyük Loca eskidir ama değişmiştir. Yüksek Şura 

da yeniden kurulmuştur. 

 

Kanaatimiz odur ki bugün için de Masonluğumuzda Birey-Loca-Büyük Loca 

ilişkileri ile Birey-Atölye-Yüksek Şûra ilişkileri ve rit-ritüel etkileşimi, üzerinde 

hep düşünülmesi gereken konular olarak önümüzde durmaktadır. Geriye dönüp 

bakıldığında Masonik Kültürümüzde yukarıda bahsedilen etkileşimin bir kaç 

etkisi kolaylıkla hissedilebilmektedir. Büyük Loca, çok Kardeş tarafından, hem 

tanım hem de idari açıdan bugün yatay değil daha ziyade Skoç Riti’nin 

karakterine uygun bir dikey yapılanmanın ürünü olarak algılanmaktadır.107 Diğer 

taraftan Anglo-Sakson Masonluğunun temel inanç izleri ve şekli özellikleri aynı 

Çalışma Tablosu örneğinde olduğu gibi sahiplenilmiş görünmektedir. Her ne 

kadar ritüelik özellikler her iki anlayışın sentezi olarak göz önünde olsa da Loca 

çalışmalarının içeriği, konferans ve tartışmaları ile, tamamen Kıta Avrupası 

Masonluğu geleneğini sürdürmektedir. 

 

Memleketimizde Masonluğun tarihi, Paul Dumont’un tarifi ile “keşfedilmemiş 

bir kıta olarak” önümüzde durmaktadır. Masonluk tarihimizdeki Büyük Loca - 

Yüksek Şura etkileşiminin Masonluk kültürümüze yansıyan izleri bu kıtanın bir 

parçasıdır ve gelecek kuşaklar tarafından hiçbir güvensizlik hissine 

kapılmaksızın; ağırbaşlı, sağduyulu ve mesleğimizin olgunluğuna yakışacak 

şekilde incelenip değerlendirilmelidir. 

                                                 
107 Bunda toplumsal tarihimizin de bir etkisi olduğu muhakkaktır. 



 118 

 

6- TESPİTLER VE PROJEKSİYONLAR 

 

6.1 – Masonluk Kültürünün Bugünü ve Yarını 
Ender Arkun 

 

Masonluk kültürü acaba 21. yüzyıla ait küresel kültürel eğilimlerle ne ölçüde 

bağdaşıktır? Masonluğun çağları aşan mesajı ve kültürel yapısı acaba 21. yüzyıl 

dünyasının dünya görüşü ve kültürü ile uyumlu mudur? Çağdaş kültürel 

yaklaşımlar ile Masonluğun kültürü arasında ciddi çelişkiler, köklü 

uyuşmazlıklar var mıdır? Masonluğun öğütlediği ilkeler, dünya görüşü, çağları 

aşıp geldikten sonra artık çağımızda sona ermiş, geçerliliğini yitirmiş midir? 

 

Çağdaş küresel kültürün daha çok maddiyata dayalı olduğunu, manevi 

değerlerin ise, son yılların yükselen değeri olan formel dinlere bağlılıkla temsil 

edilmekte olduğunu söyleyebiliriz. Formel dinlerdeki yükseliş ise Judeo-

Hıristiyan kültürü ile İslam kültürü arasında gittikçe belirginleşen bir karşıtlık 

şeklinde ortaya çıkmaktadır. Bu karşıtlık, ne yazık ki manevi boyutun dışına 

taşarak giderek bir politik “ötekileşme”yi, toplum kesimleri arasında ayrışmayı 

gündeme getirme eğilimindedir. Özetle, çağdaş küresel kültür, bir ucunda 

maddiyat, diğer ucunda ise dinsel skolastisizm bulunan bir ikileşmeyi 

yansıtmaktadır. 

 

Böyle bir ikileşmenin, insanları dinleri ve milliyetleri arasında hiçbir ayırım 

yapmadan birleştirme ülküsünü içeren Masonluk kültürünü dışlayacağı açıktır. 

O halde Masonluk bu kültürel ortamda kendisine bir yaşama alanı bulabilecek 

midir?  Yoksa gençlerin gittikçe daha az ilgi gösterdiği bir yaşlılar topluluğu ya 

da kendisini var eden değerleri unutmuş bir sosyal kulüp haline mi 

dönüşecektir? 

 

Bugün, dünyanın her tarafında Mason locaları, olgun çağda ve ekonomik 

durumu ortalamanın üstündeki insanların üyesi olduğu cemiyetler 

durumundadır. Bilhassa Anglosakson dünyada Masonluk, tekris, geçiş ve 

yükselişte verilen bilgilerle sınırlı kalınarak özümsenmiş sayılmaktadır. Böyle 

olunca, Masonik kuruluşlar kendilerine toplumsal yükümlülükler biçmiş ve 

büyük ölçekli hayır işlerine yönelmişlerdir. Çoğunlukla eşlerle birlikte 

gerçekleşen sosyal faaliyetler ise bu yeni Masonik anlayışın etkinliğinin bir 

başka boyutunu oluşturmaktadır.  

 

Türkiye’nin de dahil olduğu kıta Avrupa’sı Masonluğu anlayışında ise 

Masonluğun özümsenmesinin entelektüel faaliyetlerle desteklenmesi gereğine 

vurgu yapılmaktadır. Diğer yandan, ilgi çekici masonik konuşmaların dikkatle 

izlenip tartışıldığı bir gerçek olmakla birlikte, pek çok kardeş localarda 



 119 

Masonluk konuşmaktan sıkılmakta; güncel gelişmeleri tartışmayı ya da kültürel 

konuları konuşmayı daha çekici bulmaktadır. Bu çelişkide, Masonlukla ilgili 

konuşmaları yapan konuşmacıların konuya yaklaşımdaki yeterlilik düzeylerinin 

de payı bulunmaktadır.  

 

Herhalükarda, gerek Anglosakson dünyada, gerekse de kıta Avrupa’sında, 

Masonluğun, artık topluma yön verecek liderler yetiştiremediği söylenebilir. Bu, 

Masonluk kültürünün geçmiş yüzyıllardaki içeriğinden bir ayrılmadır. Zira 18. 

ve 19. yüzyıllarda, hattâ 20. yüzyılın başlarında, Türkiye’de ve dünyada 

Masonluğun ışığıyla aydınlanmış pek çok düşünce ve devlet adamı, 

toplumlarının kaderini etkilemiş, önemli toplumsal atılımlara öncülük 

etmişlerdir. Türkiye Cumhuriyeti’ni kuran ve yaşatan kadroların içindeki 

Masonların çokluğu bunun bir örneğidir. Bugün dünyadaki ve ülkemizdeki 

toplumsal dönüşüm çizgisine bakıldığında, Masonik anlayışların yapıcı etkisinin 

eksikliği görülmektedir. Başka bir deyişle, Masonluğun değer ve idealleriyle 

aydınlanmış toplum liderlerine bugün her zamankinden daha fazla gereksinme 

vardır. Diğer yandan, 21. yüzyıl ve ilerisine bakıldığında, Masonluğun 

geleneksel yaklaşımı olan toplum önderleri yetiştirme ve çağdaş toplumlara yön 

verme niteliği ortaya çıkamamaktadır. Bunun yerine kişisel arınma, entelektüel 

gelişme, toplumsal hizmet gibi unsurlar ön plana çıkmaktadır. Günümüzde, 

Masonlar, bir seçkinler grubunun üyesi, iyi ahlaklı, hasenata değer veren 

insanlar olarak toplumsal sıralama içinde üst sırada ancak toplum dinamiklerini 

değiştirme açısından etkin olmayan yerlerini almaktadırlar. 

 

Bu durumun, Masonluk kültürünün çağdaş kültür ile uyumu sorusu çerçevesinde 

incelenmesi mümkündür ve herhalükarda bir özeleştiri gerekmektedir. Galler 

Üniversitesi, Masonik Araştırma Bildirileri içeriğinde yer alan çalışmasında 

Gerald Reilly K:. “Pietre-Stones, Review of Freemasonry” isimli yayında, 2006 

yılı Aralık ayında çağdaş hürmasonlukla ilgili özetle şu eleştirisini yansıtmakta:  

 

“……Sürdürülebilirlik, başka bir deyişle geleceği güvenceye almak, ilerideki 

ufku görmeye yarayan bir masonik vizyon geliştirmeyi gerektirir, geçmişi 

izlemeyi değil! Tabii ki, yapımızı geçmişin bize sağladığı sağlam temeller 

üzerine kurmalıyız, insanlığa saygı, sosyal adalet ve doğa bilimlerini gözetmek 

geleneksel görevlerimiz arasındadır; ama şunu da anlamalıyız ki, şimdiki 

zaman, bugün, geçmişten farklıdır ve gelecek ise daha da farklı olacaktır. 

Kurmakta olduğumuz yapı burası ve şimdi için yapılmalı aynı zamanda gerçekçi 

bir gelecek öngörümüne de yanıt verebilmelidir. Unutmayalım ki hayal kurmak 

gözleri kapalı yapılan bir iştir, vizyon oluşturmak ise gözlerin açık olmasını 

gerektirir.” 

 

Aynı kardeşimiz, Masonluğun sahip olduğu kültürel geleneği çağımız açısından 

değerlendirirken şu olumlu gözlemlere de yer vermektedir: 



 120 

 

“Çağdaş hürmasonluğun iyi yönleri üç başlık altında değerlendirilebilir: Birinci 

olarak çağdaş hürmasonluk sağlam bir ahlak öğretisi üzerine kuruludur, ikinci 

olarak bugünün koşullarına uygun binaları yapmaya yarayacak epistemolojik 

birikime sahiptir – bunu sağlayacak bilgisi vardır ve üçüncüsü ise ruhun 

ölümsüzlüğü, insanlığın sürekliliği inancıdır ki bu da ilerisi için mabet inşa etme 

yolunda çaba sarf etmemiz için bize umut vermektedir.” 

 

İrlanda Büyük Locası Önceki Büyük Sekreteri Pek. Muh. Michael W. Walker 

K:., Batı dünyasında Masonluğa katılımın düşmesi ve localara devamsızlığın 

artmasına çare olarak şunları öngörmektedir: “Pazarlamacılık boyutuyla 

baktığımızda, hürmasonluğu satmaya çalıştığımız bir ürün olarak görebiliriz. 

Ürünümüzün hem mevcut üyelerimizin daha çok ilgi göstereceği bir ürün olması 

hem de potansiyel yeni üyeler için bir çekim öğesi oluşturabilmesi için 

yapabileceklerimiz ya ürünün içeriğini değiştirmek ya da ambalajı daha çekici 

duruma getirmektir. 

 

Hürmasonluk uzun yıllar içinde oluşmuş oldukça kökleşmiş bir üründür. Ürünün 

özünü ve ruhunu bozmadan içeriğini değiştirebilmek açısından yapılabilecek 

çok az şey vardır. İlkeleri ve öngörümleri zamanın sınavından başarıyla geçmiş 

ve her zaman olduğu gibi günümüzde de aynı ölçüde geçerlidir. Bu ürünü 

değiştirmeye kalkıştığımız takdirde, aynı ilgi alanında kalmayı sürdürmemiz, 

mason olmaya devam etmemiz olanaksızdır. Bu açıdan farklı düşüncelerimizin 

olmaması gerekir. Birileri masonluğu satabilmek için artık içeriğinin 

değiştirilmesi gerektiğini savunursa, bu yenilik tutmadığı zaman şimdi de başka 

şeyleri değiştirelim derlerse bunun sonu yoktur ve hiçbirimiz böyle bir yaklaşımı 

benimsemememiz gerekir. Böyle bir seçeneğimiz yoktur. Zaman içinde kabul 

görme oranı düşse bile, elimizde olan ve inandığımız hürmasonluğa olduğu 

biçimiyle sadık kalmalıyız.  

 

Yapabileceğimiz şey, mevcut üyelere daha sevimli gelecek ve potansiyel yeni 

müşteriler açısından daha ilgi çekici olacak, şekilde ürünümüzün ambalajını, 

değiştirmektir. Bu açıdan yapabileceğimiz en iyi şey masonlar olarak daha 

yüksek bir profil oluşturmak, kendimizi toplum önünde daha görünür yapmaktır. 

Pencerede parlayan mum, yoldan geçenleri aydınlattığı sürece ilgi çekicidir. 

Buna karşılık sokak sokak dolaşarak masonluk propagandası yapmak gibi bir 

yaklaşım bana çekici gelmemektedir. Bu yaklaşım, halkla ilişkiler danışmanı 

tutan şirketlerin benimseyebileceği “zorlamalı satış” yöntemidir. Böyle bir 

yaklaşım, nasıl süslerseniz süsleyin, masonluğun ağır başlılığı ve vakarına 

yakışmaz. Hürmasonluk, düşünceleri ve ruhları ona yatkın, onu arayan insanlar 

içindir. Hürmasonluk herkese uymaz, kim olursa olsun gelsin diyemeyiz. 

Dememeliyiz.. Ama bütün toplumlarda ve bütün zamanlarda masonluğun hitap 

ettiği insanlar olmuştur ve hep olacaktır. Ambalajını değiştirerek ve sunuşunu 



 121 

hoş tutarak masonluğa uygun olan bu kişilere kendimizi daha iyi tanımak ve 

onları masonluğa çekmek olanaklıdır, ancak unutulmamalıdır ki bu nitelikteki 

adaylar varsa vardır, yoktan yaratılamaz.” 

 

Batı dünyasından iki mason düşünürün farklı yaklaşımlarını özetledik. Biri 

masonluk ana ilkeleri sabit kalmak üzere içeriği çağımıza uygun gelecek şekilde 

değiştirilmeli derken diğeri masonluğun içeriğine herhangi bir şekilde 

dokunmanın onun ana karakterini, ülküsünü, kültürünü bozacağından söz 

etmektedir.  
 

Çağımızın global kültür anlayışı içinde pek çok manevi değerin kaybolmakta 

olduğu bir gerçektir. Günümüzde dinler bile, manevi arınma içeriğinden 

sıyrılarak katı kurallar düzeni şeklinde algılanıp diğer dinlerle karşıtlık 

yaklaşımıyla değerlendirilmektedir. Bu ortam içinde Masonluğa ve onun 

evrensel ilkelerine her zaman olduğundan daha fazla gereksinme vardır. 

Masonluk kültürü, insanlık için şimdi her zamankinden daha fazla gereklidir. 

Yeter ki, biz Masonlar, izlenecek örnekler olduğumuzu belirtecek tutum ve 

davranışlarımızla, toplum içinde görünürlüğümüzü artırarak bizi izleme 

potansiyeli taşıyan büyük kitleleri kendimize çekebilelim. 



 122 

 

6.2- Türkiye Masonluğunun Profili108 

Turgut Tiftik 

 

Bütün dünyada Mason topluluklarının ortak bazı özellikleri vardır. Olgun 

yaştadırlar; görece orta üst gelir düzeyinde ve maddi açıdan bağımsızdırlar; 

içinde bulundukları toplumun ortalamasının üstünde eğitimli ve kültürlüdürler; 

genel bir bakış açısıyla toplumda, çevrelerinde, kabul görmüş, saygın seçkin 

kişilerdir. Bu genel nitelikler Türkiye Masonluğu için de geçerlidir. 

 

2008 yılı Mart ayı sonuna ait verilere göre Türkiye’de, Hür ve Kabul Edilmiş 

Masonlar Büyük Locası Derneğine kayıtlı 14 379 kardeş vardır. Bu sayı bir 

önceki yılın aynı gününe göre % 0,99 oranında artmıştır. 

 

Bu sayının vadilere göre dağılımı şöyledir: 

 

 İstanbul Vadisi:  8195 kardeş; yıllık matrikül artışı: %0,99 

 Ankara Vadisi:  3814 kardeş; yıllık matrikül artışı: %-1,02 

 İzmir Vadisi: 2370 kardeş; yıllık matrikül artışı: %0,97 

 

Kardeşlerimizin yaş ortalaması: 50,61’dir. Vadiler itibariyle localarımıza kayıtlı 

kardeşlerin yaş ortalamaları şöyledir: 

 

 İstanbul Vadisi: 49,99 

 Ankara Vadisi: 50,80 

 İzmir Vadisi: 52,45. 

 

Tekris olunan yaşa göre değerlendirildiğinde, son on yıllık istatistikler şu 

ortalamaları vermekte: 

 

 İstanbul Vadisi: 37 yaş 

 Ankara Vadisi: 38 yaş 

 İzmir Vadisi: 40 yaş 

 

Türkiye geneli için son on yıl değerlendirildiğinde ağırlıklı ortalama tekris yaşı 

38 yaş olarak bulunmaktadır.  

 

Mason kardeşlerimizi toplum içindeki uğraşları, toplum yaşamının işleyişi 

içindeki yerleri/işlevleri açısından değerlendirdiğimizde, aşağıdaki profile 

ulaşırız.  

                                                 
108Bu derleme Türkiye Büyük Locası Büyük Sekreterliğinin izni ve Turgut Tiftik’in değerli katkılarıyla 

gerçekleştirilmiştir. 

 



 123 

 

 - Özel sektöre bağlı işyerlerinde çalışanlar: %70,79 

 - Üniversite öğretim üyeleri:   %  9,84 

 - Serbest meslek mensupları (doktor, diş hekimi, 

    özel bürosu olan mühendis/mimar, avukat, 

     mali müşavir vb.):     %  8,54 

 -  İş adamı (işyeri sahibi, patron):   %   4,12 

 -   Emekli (halen düzenli bir işte çalışmayan): %  3,65 

 -  Bürokratlar/ kamu görevlileri:  %  2,10 

 -  Tüccar - esnaf:     %  0,45 

 -  Gazeteci – yazar - sanatçı:   %  0,33 

 -  Öğrenci:      %  0,17 

 -  Adalet sektörü çalışanları (noter vb.)  %  0,03   

  

Yukarıdaki dağılım, Mayıs 2008 itibariyle Büyük Loca Sekreterliğinde kayıtlı 

kardeşlerden, 9757 kardeşin bilgileri kullanılarak gerçekleştirilmiştir. Buna 

göre: 9757/14379= %68 düzeyinde bir örnekleme üzerinden bu döküm 

sağlanmıştır. Yaklaşık 2/3 oranındaki bu örneklemenin oldukça güvenilir bir 

oransal dağılım verdiğini düşünmekteyiz. 



 124 

 

6.3– Çalışmanın Devamı İçin Öneriler 
Yavuz Çekirge 

 

Masonluk kurumunun, “harici dünya” olarak tanımladığı “kamusal alan” ile olan 

karşılıklı münasebetleri, kurumun gelişimi ve toplum tarafından algılanması 

açısından büyük bir önem arz etmektedir. Dolayısıyla, Masonluk kültürünün 

günümüz Türkiyesi’nde nasıl bir tarihsel süreç içinden gelerek geliştiği ve nasıl 

algılandığının incelenmesi ilginç sonuçlar ortaya koyacaktır. Böyle bir inceleme,  

Masonluğun sosyal olarak toplumun hangi katmanlarıyla nasıl, neden ve ne 

derecede ilişki içerisinde olduğunun ele alınmasını da gerektirir. Bazı çevrelerce 

yöneltilen “kökü dışarıda akım”, “gizli örgüt” gibi ağır ve mesnetsiz eleştirilerin 

kaynağı; bu eleştirileri üreten çevrelerin amacı; Masonların bu eleştirilere olan 

yaklaşımının ne olduğu üzerinde durulması, ileriye dönük çalışmalar açısından 

önemli açılımlar sağlayacaktır. 

 

Masonluğunun kamusal alandaki güncel algılanışını anlamamız için, Masonluk 

kültürü ve Mason profilinin tarihsel gelişimi üzerinde derinlemesine bir 

inceleme ve bilimsel metotlarla karşılaştırmalı  araştırmalar  yapılması; mevcut  

“dahili” ve “harici” belgelerin taranarak siyasi ve sosyal açılardan yorumlanması 

fevkalade ilginç sonuçlara varılmasını mümkün kılacaktır. Buna ilaveten 

yapılacak dahili ve harici “profil-imaj” anket çalışmalarıyla da yorumların 

sistematikleştirilmesi ve kuramsallaştırılması  mümkündür. 

 

Türkiye’de Masonluğun toplumun değişik katmanları tarafından farklı 

algılanması, dönemsel olarak değişimlere uğramıştır. Harici olarak, Türkiye’nin 

siyasi, ideolojik ve kültürel gelişimine paralel giden Cumhuriyet öncesi, 

Cumhuriyetin kuruluş süreci, tek parti dönemi, çok partili döneme geçiş, 

darbeler; dahili olarak da Masonluk kurumunda çeşitli zamanlarda meydana 

gelen saflaşmalar ve bölünmeler gibi ayırımları tarihi perspektifleriyle detaylı 

olarak ayıklamak ve ideolojik ve kültürel çerçevesine oturtmak sağlıklı bir 

Masonluk kültürü profili çizmek için zaruridir. 

 

Bir yüzyılın analizi ve muhasebesini bu şekilde yapmak kolay değildir. Esasen, 

sadece on yıllık bir kültürel değişimi bile incelemek, başlı başına kapsamlı bir 

çalışma olarak karşımızda durmaktadır.109 

  

Türkiye’de Masonluğun tarihsel gelişimi, Masonların kültürel kimliğine ve 

algılarına yansımıştır. Yıllar boyunca çok farklı amaçlarla Masonluğa giren ama 

beklediğini bulamayıp çıkan çok sayıda Masonun, günümüzdeki ritüel ve 

uygulamalardan oldukça değişik kültürel normlar içinde çalışmış oldukları da 

                                                 
109Dumont, Paul. Osmanlıcılık, Uluscu Akımlar ve Masonluk, YKY, Ekim 2000, Ali Berktay Çevirisi;  

Deringil, Selim, İktidarın Sembolleri ve İdeoloji - II. Abdülhamid Dönemi, YKY, 2007.   



 125 

ayrı bir gerçektir. Aynı zaman kesitinde farklı vadilerde çalışan Masonlar 

arasında bariz sosyo-kültürel, hiyerofanik ve ideolojik farklılıklar olduğunu da 

söylemek mümkündür. Özetle, Masonların kültürel profili kayda değer bir 

çeşitlilik arz etmekte; günümüzde de Masonluk kültürü, gerek Masonlar 

tarafından gerekse de kamusal alanda  tek ve aynı biçimde algılanmamaktadır.  

 

Bu durum Jürgen Habermas’ın kuramı çerçevesinde incelenebilir110: Toplumda 

ötekileştirilen bireylerin kamusal alandaki algılanışı da sorunlu hale 

gelmektedir. Bu bağlamda Mason, kendisinin referans olduğu ve bu referansla 

kendini ve çevresini algılamaya çalışan “aşkın özne” durumuna düşmektedir; 

ancak kendi sınırları dışına  çıkarak, yani kamusal alanda nasıl ve neden “öteki” 

ve “aşkın” olarak algılandığını anlamaya çalışarak içinde bulunduğu döngüden 

kurtulabilir. Çünkü müzakere ederek ve her alanda çevresiyle uzlaşma zemini 

yoklayarak geliştirdiği ve çağdaş dünyaya uyum sağlayan rasyonel aklı 

tahakküm altında tutulursa, Mason, derin bir paradoksun içine sürüklenecek; 

kamusal alandaki varlığıyla dahili varlığının ne denli çelişkiye düştüğünü 

algılayacak ve Masonluk kurumundan giderek uzaklaşmak isteyecektir.  

 

Masonluk kültürünün algılanışının incelenmesine zemin teşkil edecek ikinci 

kuram ise Michel Foucault’nun heterotopya kuramıdır. 111 Buna göre112:  

 

“Ütopyalar gerçekle bağlantısı olmayan bölgelerdir. Bu bölgeler, toplumun gerçek mekanı ile 

direkt ya da tersine çevrilmiş bir ilişki içindedir. […] Her uygarlık, bünyesinde ‘ters’ olarak 

tanımlanabilecek bölgeler bulundurur ki bu bölgeler, bütün gerçek mekanların aynı yerde 

temsil edilmesi ve aynı anda tersine çevrilmesidir. […] Yansıttıkları ve bahsettikleri bütün 

mekanlardan tamamen farklı olduğu için, bu yerleri ütopyalardan ayırıp heterotopya olarak 

tanımlamak istiyorum. […] Ütopyalarla heterotopyaların aynı yerde var olmasının en güzel 

örneği aynadır. Ayna, yersiz bir yer olduğu için ütopiktir. Ben, aynada kendimi görürüm ama 

ben gerçekdışı, sanal bir mekanda değilimdir. Ben oradayım, ama orada değilim. Orada olan, 

beni kendime gösteren bir gölgedir ve bu gölge benim nerede olmadığımı görmemi sağlar: 

aynanın ütopyası budur. Heterotopya olmasının nedeni ise ayna gerçekte var olmaktadır ve 

                                                 
110 Jürgen Habermas: (Doğumu 1929) Geliştirdiği "İletişimsel Eylem Kuramı" ile toplum kuramı alanında 

oldukça yankı uyandırmış, özellikle iletişim felsefesi alanındaki düşünceleriyle üstfelsefe tartışmalarına önemli 

bir açılım kazandırmış Frankfurt Okulu'nun en önemli son kuşak felsefecisi, Alman toplum kuramcısı ve 

eleştirmeni. Adı çok büyük ölçüde modern kamu alanı düşüncesi doğrultusunda temellendirdiği "kamusallık" ile 

"özgür kamusal ussallık" anlayışlarıyla öne çıkmasına karşın, Habermas iletişim kuramı, biçimsel olmayan 

uslamlama, etik, toplum bilimlerinin temelleri ve yöntembilgisi gibi alabildiğine değişik alanlara son derece 

önemli katkılarda bulunmuştur. Habermas, 1968 yılında yayımladığı "Bilgi ile İnsan İlgileri/Çıkarları" 

(Erkenntnis und Interesse) adlı kitabıyla Frankfurt Okulu'nun eleştirel kuramının önde gelen adlarından biri 

olarak düşün çevrelerinin dikkatlerini bir anda üstüne çekmiştir. 
111 Michel Foucault: (Doğumu 1926-Ölümü 1984) Fransız düşünür. Batı kültüründe  modernitenin toplumdaki 

bireyler üzerindeki etkisini ve sonuçlarını incelemeye adadığı ömrünü, heterotopya diye adlandırdığı sosyal 

olguyu (ötekileşen birey) tanımlamak için kitaplar yazarak, dersler ve konferanslar vererek geçirmiştir.  

112 Foucault, Michel, Des Espaces Autres, 1984 [1967] Çeviri: Merve Ünsal  



 126 

var olmamın karşıtı bir hareketi simgeler. Aynanın var olduğu noktadan benim olmadığım 

noktayı görebilirim.” 

İnsanlık için bir ülkü mabedi inşa etmek amacıyla yola çıkan Mason, ütopik bir 

kavram olan “ülkü mabedi” için çalışmaya başlar. Dahili alanda inşaatını 

yaparken, harici dünyada da toplumdaki görevini icra eder. Mason ritüeli dahili 

dünyayı sembol ve alegorilerle  ütopyalaştırıp, harici dünyayı sorunlu ve acılarla 

dolu bir mekan yani heterotopya olarak kurgular. Böylece Mason, özellikle de 

Türk Masonu, harici dünyasıyla dahili dünyası arasındaki çelişkiyi 

derinlemesine yaşar. Foucault’nun ayna metaforu bu karşılıklı etkileşimi 

anlamamıza yardımcı olmaktadır.  

 

İşte tam bu noktada Masonluk kültürünün gelişimi, kurumun içine kapanmasıyla 

yön değiştirebilir; kurumun gelişimini durduracak ve engelleyecek bazı 

tuzaklara, tehlikelere yönelebilir: Aşkın özne tahakküm altında tuttuğu rasyonel 

aklını özgürce kullanamadığı için sürüklendiği “dahili ötekileşme”, “hiyerarşik 

ve bürokratik saflaşma” ve buna bağlı olarak ortaya çıkan “sistemin atalete 

yönelmesi” gibi istenmeyen sonuçlardan  kendini kurtaramaz. 

 

Geçmişte ve günümüzde Mason camiasının içinde yaşadığı sorunlar ve krizler, 

nedense kimi kardeşler tarafından  susulması ve üzerinde konuşulmaması 

gereken bir konu olarak gösterilmek istenirken, kamusal alanda özellikle bazı 

medya organları tarafından “sansasyonel” ya da “tiraj artırıcı” haber olarak 

skandallar dizisi şeklinde tefrika edilmektedir. Tek başına bu olgu bile üzerinde 

dikkatle durmaya yeterlidir. Kaldı ki gerek medyada zaman zaman çıkan 

haberlerin, gerekse de internet ortamlarında, loca kulislerinde ve kardeş 

sofralarında şiddetli bir biçimde tartışılan konuların varlığı bile, hem dahili hem 

harici alanda bariz bir bilgi  ihtiyacı olduğunu kanıtlamaktadır. Neticede, bu 

olup bitenler de Masonluk kültürünün bir parçasıdır. 

 

Netice itibarıyla, mevcut çalışmanın devamı olarak, “Günümüz Türk Masonluk 

kimliği, kültürü ve kamusal alanda algılanması” başlığı altında, Masonluk 

kültürünün kamusal ve dahili alanda algılanışı araştırılmalıdır. Bunun için, 

 

 İyi tasarlanmış bir anket çalışması gerçekleştirilmeli; 

 Anket sonuçlarının, geçmiş ve mevcut Mason profiline ilişkin tespitlerle 

birlikte tartışılacağı uluslararası geniş katılımlı bir sempozyum 

düzenlenmeli; 

 Anketin ve sempozyumun sonuçları bir kitap halinde yayınlanmalıdır. 

 

Türk Masonluk kimliği ve kültürünün kamusal alanda algılanmasına dair anket 

bir araştırma şirketi kanalıyla yürütülmelidir. Bu da, araştırma şirketi için iyi 



 127 

hazırlanmış bir brifingi  gerektirmektedir. Anket verileri, ilk aşamada 10 ya da 

15 yıllık bir süreç göz önüne alınarak değerlendirilmelidir. 

 

Uluslararası katılımlı sempozyuma bildiri sunmak üzere seçilecek  

araştırmacılar, Mason olanlar ve olmayanlar arasından ortak bir zemin aranarak 

tespit edilmelidir. Bu araştırmacıların bazılarının harici alandan seçilmesi son 

derece önemlidir. Tarih, Sosyoloji, Siyaset Bilimi, Teoloji gibi disiplinlerden 

akademisyenler düşünülmelidir; gazeteci, yazar ve diğer alanlarda çalışma 

yapan kişiler dikkatle seçilmelidir. Sempozyum teması ve sunulacak bildirilerin 

konuları için öneriler aşağıda maddeler halinde sıralanmıştır.:   

  

 Kamusal alanda eleştirel Masonluk algısı, nedenleri ve çözümleri 

 Medyanın Masonluk kurumunu eleştirel algısı, nedenleri ve çözümleri  

 Masonluğun tarihi sürecinde ulusalcılık  ve Kemalizm ideolojileriyle 

ilişkisi, nedenleri ve sonuçları 

 Masonluk kurumu ve dini akımlar (Tarikatler)  

 Masonluk kültürü, demokrasi ve yönetim anlayışı   

 Localar içi yönetim kültürü, seçimler, görevliler  

 Büyük Loca Görevlileri, Konvan ve Büyük Loca’nın işlevi ve Masonluğa 

olan etkisi   

 Tüzük ve yönetmeliklerin geçirdiği değişikliklerin uluslararası 

karşılaştırmalarla incelenmesi 

 Uluslararası Mason kuruluşlarıyla kamusal alan algısı bazında 

karşılaştırmalı örneklemeler 

 Günümüz Mason profili ve geçmişle karşılaştırması 

 Masonluğun sosyal olarak toplumun hangi katmanlarıyla nasıl, neden ve 

ne derecede ilişki kurduğu, kurması gerektiği üzerine tespitler   

 Masonluk kurumunun toplumla entegrasyonu konusunda uluslararası 

örnekler   

 

Sempozyumun hazırlıkları ve anket çalışmasının brifingi üzerine yapılacak 

tartışmalar bir ortak paydada eşitlenmelidir.  

 

Önerilen araştırma, araştırma locaları üyelerinden oluşturulacak bir çalışma 

grubu tarafından yürütülmelidir. Gerektiğinde gruba araştırma locası üyesi 

olmayan Kardeşler, hattâ harici araştırmacılar da katılabilmelidir. Grup 

çalışmalarında özerk olmalı, bilimsel metodların dışına çıkmamalıdır. Grubun ne 

şekilde ve ne amaçla çalışacağı önceden detaylı olarak belirlenmeli ve gerekli 

bütçe imkanı sağlanmalıdır.   



 128 

 

6.4- Sorular 

Cengiz Gürsu 

 

Bu ya da herhangi bir çalışmanın, “kültür” ve “Masonluk” kavramları arasındaki 

ilişki ve etkileşimin doğuracağı bütün sorulara cevap getirmesi elbette ki 

beklenmez. Aşağıda, çalışmanın ele almadığı ya da yeteri kadar yanıt 

getiremediğini düşündüğümüz bazı soruları sunuyoruz. Bunlara zaman içinde 

yanıtlar geleceğine inancımız tamdır. Bu yanıtlar ise, şüphesiz, yeni soru ve 

tartışma alanları yaratacaktır. 

 

1. Masonların, çağdaş devlet anlayışının; demokrasinin; bilimsel düşüncenin 

hakim kılınmasının; hür düşüncenin yerleşmesinin öncülerinden olmaları 

kültürel olarak nasıl bir anlam ifade etmektedir? 

 

2. Sanatkar, bilim adamı, şair, edebiyatçı, siyasetçi v.b. bir çok Masonun Dünya 

kültürüne (uygarlığa) katkı yapmış olması Masonluğun değil, salt Masonların 

eseridir denilebilir mi? 

 

3. Masonik camianın (kurumsallaşmanın) yüzyıllar boyunca entellektüellerin 

sığınma (yaşam) alanı olması Masonluğun makro kültüre (uygarlığa) kaynak 

sağlayan yapısallaşmalardan biri olduğuna delalet eder mi? 

 

4. Masonik düşünce çağdaş, bilimsel Batı düşüncesi ile sezgisel-maneviyatçı 

Doğu düşüncesinin bir sentezi olarak görülüyor ise Masonluğun geleceğe ilişkin 

bir kültürün tohumlarını attığını söylemek mümkün müdür? 

 

5. Masonluğun ezoterik-inisiyatik bir yaklaşıma sahip olması onun genel 

toplumsal gidişattan bariz bir farklılığı mıdır? Masonluğun bu farklılığının bir 

otarşi yarattığı neticesinin kabulü halinde Masonluk acaba; 

- Harici hayata aykırı duruşu nedeniyle herhangi bir anti-tez peşinde midir? 

- Harici hayata aykırı duruşu nedeniyle daha “iyi-güzel-doğru” bir yaşam 

özlemini mi ifade etmek peşindedir? 

Yani bu bağlamda Masonluk alternatif bir kültür yaratmak çabasında mıdır? 

 

6. Masonluğun günümüz itibariyle; 

- Dinlere mesafeli ancak karşı olmayan, 

- Dinsel hoşgörüye dayalı, 

- Yüce Varlığa inancı öngören ancak inancı ya da inanılanı tasviri 

öngörmeyen 

bir zihniyete (maneviyata) sahip olması Masonluğu hangi kültürel kategoride 

mütalaa etmeyi gerektirmektedir? 

 



 129 

7. Masonluk, eklektik tefekküre dayalı bir öğretinin ezoterik-inisiyatik bir 

metodoloji ve yaklaşımla hiyerarşik bir kurumsallaşma içinde kardeşlik ilişkileri 

odağında icra edilmesi olarak telakki ediliyorsa, tüm bu dinamizm hangi kültürel 

kategoride (kategorilerde) konumlandırılabilir? 

 

8. Masonluğun arka planındaki zenginlik onun kendi kültürünü oluşturduğu 

anlamına gelmekte midir? Yani Masonluk; 

 

- Tarihselliği (tüm yaşanmışlığı), 

- Eğitim felsefesi, 

- Ahlak anlayışı 

- Yükümlülük ve landmarkları 

- Gelenekleri 

 

ile “kendine özgü” bir kültür yaratabilmiştir denilebilir mi? 

 

9. Masonluğun genel olarak dışa kapalılığı bir yana koyulacak olursa, hemen her 

coğrafyada kitlelerin bilmediği (öğrenmekten de uzak durduğu), yanlış bildiği ya 

da ilgilenmediği bir kurumsallaşma olması nedeniyle kültürel evrime katkısının 

dikkate alınamayacak ölçülerde olduğu söylenebilir mi? Masonluğun harici 

Dünyanın (kitlelerin) anlayabileceği bir söylem yaratmamış olması Masonluğu 

harici Dünyadan tümüyle soyutlamış mıdır? Yoksa bu durum Masonluğun bir 

cazibe merkezi olmasını mı sağlamıştır? 

 

10. Çeşitli ülkelerde Masonluk kadar Para-Masonik kurumlaşmaların da 

yaygınlaşması hangi kültürel kategori kapsamında yorumlanmalıdır? 

 

11. Masonluk seküler kültürün bir parçasıdır denilebilir mi? 

 

12. Spekülatif Masonluğun tüm coğrafyalarda boy gösterip yayılması onun 

çeşitli uygarlıklara (makro-kültürlere) açılımını mı ifade eder? Yoksa bu durum 

değişik coğrafyalardaki kimi beşeriyetin ve onun kültürlerinin (tefekkürünün) 

Masonluğun tözüyle örtüştüğünü mü gösterir? Ya da bu gelişim Masonluğun 

zaten heterojen bir kültür anlayışına sahip olduğunu mu ifade eder? 

 

13. Operatif Masonluk sürecinde Eski Yükümlülüklerin; 

 

- Masonların otorite (kral) tarafından berat verilmek suretiyle yasal bir 

biçimde örgütlenebileceklerini, 

- Masonik gelenek ve bilgilerin nesilden nesile aktarılması için periyodik 

toplantılar ve yöntemler geliştirilmesini, 

- Masonik meslek ile ilgili olarak ayrıntılı bir biçimde Özel Yükümlülükler 

listelenmesini, 



 130 

- Tanrı inancı, krala ve kiliseye bağlılık, hırsızlık yapmamak, kumar 

oynamamak, şehvet düşkünü olmamak gibi Genel Yükümlülükleri de 

belirlemesini 

 

düzenlemiş olması nedeniyle Operatif Masonluğun münhasıran bir “meslek 

kültürü” yarattığı söylenebilir mi? Yaratılan bu kültür harici hayata dair 

mükellefiyetleri ile “cemaat kültürü” olarak tanımlanabilir mi? Eski 

Yükümlülükler, landmarklar ve sair diğer gelenekler Spekülatif Masonluğa 

taşındığı ve itibar edildiği kadarıyla günümüz Masonluğunun alt yapısını  

oluşturmakta mıdır? Şayet oluşturmaktaysalar, günümüz Masonluğunun kültürel 

kimliğini nasıl betimlemek gerekir? 

 

14. Operatif Masonluktan Spekülatif Masonluğa geçiş toplumsal evrime ayak 

uydurma mıdır? Şayet bu bir evrime ayak uydurma ise bu aynı zamanda 

Masonik “tözün” gücünü mü gösterir? Yani toplumsal evrime uyabilme yeteneği 

Masonluğun zaten münhasıran kültürel bir muhtevaya sahip olduğu anlamına mı 

gelir? Bir başka deyişle, kendisinden önceki ve kendisinden farklı ezoterik-

inisiyatik yapılaşmaların toplumsal evrime ayak uyduramamış olması 

Masonluğun “töz”ünün münhasıran bir “kültür” fenomeni ile özdeş olduğu 

anlamına mı gelir? 

 

15. Kültürün, insanla başlayıp insanla (insanlıkla) devam eden dinamizmin bir 

fenomeni olduğu ve bu anlamda “mevcutların (müktesabatın) üzerine yenileri 

ekleyerek” evrildiği gözönüne alınırsa, Masonluğun; 

 

- Toplumların tarihi ve sosyo-politik evrimi karşısındaki “farkındalığı” (ya 

da aymazlığı), 

- Kendi içindeki ayrışma ve çatışmaları, 

- Kendi dışındaki dinamiklerle uzlaşması ve/veya onlara ilişkin seçiciliği, 

- Belli tarihsel dönemlerde toplumsal statüko ile ters düşen (aykırı 

söylemler geliştiren) beşeriyeti mas edebilmesi, 

- Kaderinin Masonlara (insanlara) bağlı olması 

 

ve benzeri niteliklere sahip olması nedenleriyle “mevcudun muhafazası” 

suretiyle kendini yenileyebildiği (zenginleştirebildiği) söylenebilir mi? Şayet 

söylenemez ise, Masonluk kültür kategorilerinin dışında bir fenomen midir? 

 

16. Kültür kavramının felsefi gerekliliklerinden birisi “somut gerçekliklerden” 

soyut bilgi çıkarmak” olduğuna göre, Masonluk hangi argümanları ya da 

boyutlanmaları ile bu gerekliliği sağlamaktadır? Şayet sağlamıyorsa Masonluk 

kültür kategorilerinin dışında bir fenomen midir? 

 



 131 

17. Masonluğun kültüründen söz edebilmek için zorunlu ya da yeterli bir mason 

(Mason) niceliği olmalı mıdır? Niceliğin (Mason nüfusunun) kültür bağlamında 

önemi nedir? 

 

18. Masonluğun çekirdeğinde yer alan “sevgi mabedi” vizyonu uygarlığın 

(makro kültürün) bir sembolü ise bu vizyonun yaşam suyu hangi niteliklere haiz 

bir hümanizmadır? Masonluğun hümanizmasının hümanizmadan farkı nedir? 

Masonluğun hümanizmasının hümanizmadan farklı konumlanması söz konusu 

ise, bu söylem kültür kavramsalı açısından Masonluğu nerede 

konuşlandırmaktadır? 

 

19. Masonluğun kökenlerine olan farklı yaklaşımlar Masonluğu kültür 

kavramsalı açısından farklı kategorilere mi taşımaktadır? Masonluğun 

kökenlerine dair tartışmaların her daim gündemde olması Masonluğun bizatihi 

kültürel bir zenginlikten neşet ettiğini mi göstermektedir? Yani Masonluk bizzat 

“uygarlaşma” sürecinin bir çıktısı mıdır? Bunun da ötesinde Masonluk hem 

bizatihi “uygarlığın (makro kültürün)” bir çıktısı, hem de uygarlık ile 

etkileşimde bulunan sui generis (kendine özgü) bir fenomen olarak nitelenebilir 

mi? Masonluğun böylesine bir sui generis fenomen olduğunun kabulü halinde, 

Masonluk “değişik ve özgül” bir kültüre sahiptir denilebilir mi? 

 



 132 

 

 

KAYNAKÇA 

 

Makale ve Kitaplar 

 

Ağaoğlu, Yavuz Selim, “Uyku Dönemi’nden Uyanışa İzmir’de M:.luğa Bir 

Bakış”, 17 Ekim 2009 tarihli yayımlanmamış Mimar Sinan A:. L:. konferans 

metni  

 

Ağaoğlu, Yavuz Selim, “Başlangıcından Günümüze Türk Masonluğunda 

Ritüeller, Çırak Derecesi, 1909-2004”, İVAL, 2005 

 

Ağaoğlu, Yavuz Selim, “Derviş Masonlar”, Tesviye Dergisi, sayı:67 

 

Akin, Asım; Masonluğun Kültür ve Mesajı; Kitap HKEMBL yayını 2003 

 

Akin Asım; Masonluğun Kültürü, Konferans, Çağ Muh. L. 27.05.2004 

 

Akkan, A. (1987),  Ritüeller ve Masonik tefekkür açısından Evrenin Ulu Mimarı 

ve ruhun ölümsüzlüğü dogma mıdır?, Mimar Sinan 64, 65-75. 

 

Aksoy, Suha T., “1965-1966 Olayları”, Ülkü L:. Yayınları No:9, İstanbul, 

Haziran 2003 

 

Altınörs, R. (1992), Tarihi boyunca Masonluğa karşı haksız davranışlardan 

“aforoz emirnameleri”, Ankara Vadisi Yıllığı, 101-107. 

 

Apak, Kemalettin, “Türkiye’ deki Masonluk Tarihi”, İstanbul, 1958 

 

Arkun, Ender; Mason Kültürü Çalışma Grubu, Bilgilenme Aşaması Konuları:  

Anderson Anayasası, özellikleri ve gelişimi; 2001 

 

Arkun, Ender; Masonlukta Etik, Masonik Etik; Konuşma, Ülke Muh. Locası 30 

Nisan 2002 

       

Arkun, Ender; Globalleşen Dünya Değerler Sistemi Karşısında Masonlar ve  

Masonluk, Konuşma, Ekin Muh. Locası, 2006 

 

Arkun, Ender, Masonların Düşünce Evrimine Katkısına Kısa Bir Bakış”,  Mimar   

Sinan 63, 1969.    

 



 133 

Arkun, Ender, Anderson Anayasası, Özellikleri ve Gelişimi, Mimar Sinan  120,  

2001. 

 

 

Ayan, T. (1994), Masonik Demirci, Güzel İstanbul Locası Yayınları No.4, 

İstanbul. 

 

Ayan, T. (2000), Royal Arch, Ak Yayınları, İstanbul. 

 

Ayfer, M. Ö. (1999), Ansiklopedik Mason Sözlüğü (üçüncü cilt), Tiglat 

Matbaacılık, İstanbul. 

 

Ayfer, Murat Özgen, Masonluk Nedir ve Nasıldır?,  İstanbul,  1995. 

 

Baylot, Jean; La Franc-Maçonnerie Traditionelle Dans Notre Temps; Vitiano, 

Paris 1972 

 

Belinski, Vissarion Grigoryeviç, Edebiyat, Sanat, Kültür, Tarih, Felsefe Üzerine 

Yazılar, Yön Yayıncılık, 2000 

 

Borges, Jorge Luis, Dantevari Denemeler Shakespeare'in Belleği, İletişim 

Yayınları, 2009 

 

Böke, M.Necati, “Muhterem Güneş Mahfili”, İstanbul, 2009 

 

Çeltikçi, Fikret; Hür Masonluk Tarihinden Notlar; Mimar Sinan Yayınları: 6; 

İkinci Baskı (Üçgül Locası tarafından gerçekleştirilmiştir) Ertem Matbaası, 

Ankara. 

 

Çezik, Atila, Masonik Kültür-Gelenek ve Görenekler,  Konuşma, 2000. 

 

Dumont, Paul, “Osmanlıcılık, Ulusçu Akımlar ve Masonluk”, YKY, İstanbul , 

2000 

 

Dumont, Paul, 26 Mart 2008 tarihli yayınlanmamış İzmir Konferansı 

Egeran, E. N. (1991), Aramıza yeni katılmış olan sevgili genç kardeşlerime, 

Mimar Sinan 80, 6-8. 

 

Eliot, T.S., Kültür Üzerine Düşünceler, Ankara, 1987. 

 

Erbudak, M. (1967), Konsekrasyon, Mimar Sinan 2, 26-42. 

 

Erendağ, Dündar, “İdeal Muh:. L:.sı Tarihçesi”, istanbul, 2004 



 134 

 

Fromm, Erich,Yaşama Sanatı, Arıtan Yayınevi, 2000 

 

Göksel, Fuat, Erdemin Kaynağı ve Masonik Ahlak  Sistemi,  Konuşma,1984.   

 

Gündoğdu, A. Oktay, “Masonik Tarihimizden Bir Kesit”, Mimar Sinan Dergisi, 

sayı: 109 

 

Güvenç, Bozkurt, Kültür Sorunu, Ankara, 1970.  

 

Güvenç, Bozkurt, Sosyal ve Kültürel Gelişme,  Ankara,  1976. 

Güvenç, Bozkurt, İnsan ve Kültür,  İstanbul,  1979. 

 

Güvenç, Bozkurt; Kültürün ABC’si, YKY-902, Cogito-67 İstanbul-2007 

 

Güvenç, Bozkurt, Kültür Konusu ve Sorunlarımız, Remzi Kitabevi, İstanbul-

1985 

 

Hançerlioğlu, O. (1977), Felsefe Sözlüğü (Dördüncü Basım), Remzi Kitabevi, 

İstanbul. 

 

Iacovella, Angelo, “Gönye ve Hilal”, Tarih Vakfı, İstanbul, 2005 

 

Koloğlu, Orhan, “Abdülhamit ve Masonlar”, Eylül yayınları, İstanbul, 2001 

 

Koloğlu, Orhan, “Cumhuriyet Döneminde Masonlar”, Pozitif yayınları, Ekim 

2004 

 

Koloğlu, Orhan, “Abdülhamit ve Masonlar”, Eylül Yayınları, İstanbul, 2001 

 

Koloğlu, Orhan, “İttihatçılar ve Masonlar”, Pozitif Yayınları,  Şubat, 2005 

 

Koray, T. (1992), Landmarklar, Mimar Sinan 85, 38-60. 

 

Koray, Tanju, Yorumlar, İstanbul, 1992. 

 

Koray, Tanju, Masonluk Nedir? Mason Kimdir?  Konuşma, 1999. 

 

Koray, Tanju, Çırak, Kalfa ve Üstat Derecesi Ritüelleri Revizyonu önerisi,  

2001. 

 

Kökdamar, Y. (1989), Allah ve din hakkında: Anderson 1723’ten günümüze, 

Mimar Sinan 73, 49-58. 



 135 

  

Lalik, Ö. (1992), Mason Yemini, Ankara Vadisi Yıllığı, 68-70. 

 

Layiktez, Celil, “Türkiye’ de Masonluk Tarihi”, Cilt.1, Yenilik Basımevi, 

İstanbul 1999 

 

Layiktez, Celil, “Türkiye’ de Masonluk Tarihi”, Cilt.2,İstanbul 2001 

 

Layiktez, Celil, “Ali Koç Locası”, Mimar Sinan Dergisi, sayı: 145 

 

May, Rollo, Kendini Arayan İnsan, Kuraldışı Yayınları, 1997 

 

Ocak, Ahmet Yaşar, “Kalenderîler”, Türk Tarih Kurumu, 1992 

 

Okan, Aktan, Mason Kimliği,  Konuşma, 1996. 

 

Okan, Aktan, Masonlukta Biçim ve Öz ya da Şekilcilik,  Konuşma, 1997. 

 

Okan, Aktan, Masonluk, Erdemler ve Demokrasi,  Konuşma, 1997. 

 

Özlem, Doğan, Kültür Bilimleri ve Kültür Felsefesi, Doğu Batı Yayınları-40, 

Ankara-2008 

 

Reilly, Gerald; The Best and Worst of Contemporary Freemasonry; Masonic 

Research Papers, University of Wales, Lampeter; Pietre- Stones, Review of 

Freemasonry, December 2006 

 

Reinalter, Helmut  Masonluk, Kırmızıkedi Yayınları, 2008 

 

Salancı, B. (2002), Öğrenmeye çalıştığım meslek ve inanç, Eşitlik Fikri 

Çalışmalar 2002, 104-130. 

 

Sanver, H. S. (2001a), Spekülatif Masonluğun kuruluşu ve İngiltere modeli, 

yayınlanmamış konuşma. 

 

Sanver, H. S. (2001b), İntizam ve tanınma üzerine bir söyleşi, yayınlanmamış 

konuşma. 

 

Sanver, M. R. (1996), İnisiyasyonun Metodolojisi ve Masonluk, Ülkü Locası 

Yayınları No. 8, İstanbul 

 

Sanver, M. R. (2000), Masonluk: Işığı Arayanların Hikâyesi, Kurtiş 

Matbaacılık, İstanbul.  



 136 

 

Sanver, Remzi; Muntazam Masonluk, konuşma.  

 

Stevenson, David; The Origins of Freemasonry: Scotland’s Century, 1590-1710, 

1988; Cambridge, Cambridge University Press, 1990. pp: xvii+246 

 

Şenerdem, Bülent, Eski Yükümlülükler, AGAL, Ankara-2009 

 

Tarhan, T. (1977), Ruhun ölmezliği, Mimar Sinan 24, 32-43. 

 

Tarkovsky, Andrei, Mühürlenmiş Zaman, Agora Kitaplığı, 2010 
 

Tunaşar Seyhun; Cumhuriyetimize Damgasını Vurup Ebedi Maşrıktan Bizi 

İzleyen Kardeşlerimiz ile Atatürk ve Türk Devrim Kronolojisindeki Yerleri, 

Mimar Sinan Yıl 2002, No.:126, ss: 13-52) 

 

Tunaşar, Seyhun. Türk Ulusal Masonluğunda 1935 Uykuya Yatma Olayı. 

Piramit Yayıncılık, Ankara, 2005 

 

Turan, Şerafettin, Türk Kültür Tarihi.  Ankara,  2000. 

 

Umur, Suha. Türkiye’de Masonluğun Uyku Dönemleri, Mimar Sinan Dergisi, 

Sayı: 58 

 

Ülkü, Cahit. Toplumsal Gelişmeler ve Masonluk,  Konuşma, 2001. 

 

Ülkü, Cahit. Toplum ve Masonluk,  Konuşma,  2001. 

 

Wallace-Murphy. Tim, The Freemasons, Their History and Mystical 

Connections; Grange Boks, Sussex 2006. 

 

Walker, Michael. Freemasonry in Society, Today and Tomorrow, Some 

Personal Musings; web site of Grand Lodge of British Columbia and Yukon; 

 

Yalım, Doğan, Eğitim Rehberi ve Önemi,  Konuşma, 2001. 

Yalım, Doğan, Masonik Etiket,  Konuşma,  2001  

 

Zarcone, Thierry, “Türk ve Pers Masonluğunda ve Para-Masonik Teşkilatlarında 

Gnostik/Sufi Sembol ve Düşünceler”, Mimar Sinan Dergisi 

 

3 Ekim 1965 tarihli Konvan Tersimatı 

 

Mimar Sinan Dergisi, Sayı: 65 



 137 

 

Türk Masonluğunda 1930 İntihabat Buhranı Hakikat ve Mahiyeti, 1930 tarihli 

broşür 

 

Türkiye’ de Hürmasonluk Tarihi”, Komisyon ortak eseri, Tan Matbaası, 

İstanbul, 1951,  

 

Ha:. Üm:. A:. Kay:. Servet Yesari’ nin 23/6/1931 tarihli hitabe metni”, İstanbul, 

1931 tarihli broşür 

 

Tesviye Dergisi, Sayı: 13 

 

İzmir Locası’ nda 50 Yıl, İzmir Locası Yayın No: 3 

 

26/27 Nisan 1969 tarihli Konvan’ a sunulan İdare Raporu Eki  

 

İslam Ansiklopedisi, İstanbul, 1992, “Beşiktaş Cem’iyyet-i Milliyesi” maddesi, 

Cilt:5 

 

İslam Ansiklopedisi, İstanbul, 1992, “Bektaşilik” maddesi, cilt:5 
 

 

 

 


